
Die Gaben des Hl. Geistes
in der Mystik des Johannes Tauler

VonjTh. Absil

D
I.

er hl. Thomas von Aquin hat in klarer und systematischer Weise
die Lehre von den Gaben des Hl. Geistes erörtert. Ihr vorherr-
schendes und fortgesetztes Wirken bedingt das mystische Leben,

das Leben der Einigung. Der Gipfel dieses Lebens ist die Beschauung,
die aus der Gabe der Weisheit fließt. Mit der Beschauung verbindet
sich ein entsprechender Grad der Liebe. Johannes a. S. Thoma hat dann
seine großartige Erklärung der Lehre des hl. Thomas gegeben, von der
die Salmantizenser Karmeliter, die sowohl ihre Dogmatiker wie ihre
Mystiker kannten, sagen: „M.Johannes a S. Thoma de hac materia tarn
docte, tarn profunde et luculenter agit, ut palmam aliis, immo et sibi
alia scribenti praeripere videatur." Johannes a S. Thoma ist der Theo-
loge der Gaben des Hl. Geistes geworden. Sein Ordensbruder Johannes
Tauler hat gleichfalls in seinen Predigten von den Gaben gesprochen.
Ist auch seine Lehre die des hl. Thomas von Aquin ? Sagt der mittel-
alterliche Prediger dasselbe wie der Theologe der Neuzeit? Die Antwort
lautet: Im allgemeinen Ja! Man wird verstehen: Der Prediger redet
nicht immer die Sprache des Dogmatikers; das bewegte Gemüt schließt
nicht immer einen Bund mit der klaren Vernunft.

II.
Folgender Aufsaß bietet Taulers Lehre nach den Predigten Taulers

aus der Engelberger und Freiburger Handschrift sowie aus Schmidts
Abschriften der ehemaligen Straßburger Handschriften, wie Vetter sie
herausgegeben hat: „DeutscheTexte des Mittelalters." Band XI. „Die
Predigten Taulers." Berlin 1910. Aus diesen Handschriften bekommt
man ein gutes Bild von Taulers Anschauungen.

Der Hl. Geist gibt der Seele seine sieben Gaben. Tauler teilt sie so
ein in der 26. Predigt bei Vetter: „Drei von diesen Gaben bereiten den
Menschen zunächst vor für hohe und wahre Vollkommenheit." 106, 1.
Es sind Furcht, Frömmigkeit, die Tauler Milde nennt, und Wissenschaft.

„Aber die andern vier, die machen den Menschen vollkommen, in-
wendig und auswendig, bis zum höchsten, lautersten, verklärtesten

254



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

Abschluß der wahren Vollkommenheit." 106, 2. Es sind Stärke, Rat,
Verstand und Weisheit.

Daß Tauler diese Einteilung meint, erhellt aus folgendem: „Kinder,
mit den ersten drei Gaben war man wohl ein heiliger, guter Mensch,
aber mit diesen legten wird man ganz himmlisch und göttlich und in
dieser Gelassenheit sefct der Mensch so recht seinen Fuß in das ewige
Leben." 109,2. „Mit den ersten drei Gaben war man wohl ein heiliger, gu-
ter Mensch", entspricht dem: „Drei von den Gaben bereiten den Men-
schen zunächst vor für hohe und wahre Vollkommenheit." Die ersten drei
Gaben sind Furcht, Frömmigkeit, Wissenschaft. 106, 4 bis 107, 9. Die
anderen sind also Stärke, Rat, Verstand, Weisheit. Man beachte, daß
Tauler bei der Erörterung des Rates vor allem die Gelassenheit predigt.

Was sind für Tauler die sieben Gaben des Hl. Geistes?
Die Furcht schirmt den Menschen vor der Sünde; vor allem, was zur

Sünde führen kann, mithin auch vor allen Hindernissen, die sich dem
Wirken des Hl. Geistes in den Weg stellen. 106, 4.

Die Frömmigkeit nimmt dem Menschen alle Furchtsamkeit Gott gegen-
über und macht ihn liebenswürdig gegen seinen Nächsten. Das lefcte
betont Tauler vor allem, vielleicht zu sehr. Uebrigens entspricht nach
dem hl. Thomas von Aquin dieser Gabe die Seligkeit der Sanftmütigen.
Nach derVulgata sind die Gaben des Hl.Geistes folgende: 1s. 11, 2f.:
„Requiescet super eum spiritus Domini; spiritus sapientiae et intellectus,
Spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiae et pietatis, et replebit
eum spiritus timoris Domini." Es gibt weiter die acht Seligkeiten:
Mt. 5, 3—10, von denen die zweite ist: „Beati mites quoniam ipsi
possidebunt terram." Schließlich die Früchte des Hl. Geistes: Gal. 5,
22 f. nach der Vulgata: „Fructus autem Spiritus est Caritas, gaudium,
pax, patientia, benignitas, bonitas, longanimitas, mansuetudo, fides,
modestia, continentia, castitas." 106, 22, sagt Tauler: „Die senftmuetige
miltekeif, die fuert den menschen in einen höhern grat zuo der höhsten
gereitschaft. Die sanftmütige Milde, die führt den Menschen in einen
höheren Grad zu der höchsten Bereitschaft." Sie macht ihn bereit, fähig,
Gott in sich wirken zu lassen. Gemeint ist hier die „pietas". Diese Gabe
der „pietas" ist nach dem hl.Thomas von Aquin: „Habitualis dispositio
animae, qua prompte mobilis est a Spiritu Sancto ad habendam filialem
affectum ad Deum, ut ad patrem." 2, 2, 121, 1, c. Diese pietas ist die
Gabe, kraft deren „aliquis propter reverentiam Dei operatur bonum ad

255



Th. Absil

omnes, perficiens vim appetitivam in iis, quae ad alterum sunt." 1, 2,
68, 4, 2. Zu dieser Gabe stellt sich die zweite Seligkeit: Beati mites.
t, 2, 69, 3, 5; 2, 2, 85, 9, 3; 2, 2, 121, 2, c. Von den Früchten des
Hl. Geistes entsprechen der pietas die bonitas, die benignitas, die
mansuetudo. 2, 2, 121, 2, 3. Taulers Beschreibung der pietas ent-
spricht ganz dieser Lehre des hl. Thomas. Er sagt: „Sie nimmt dem
Menschen alle ungeordnete Traurigkeit und Furchtsamkeit, die ihm die
Furcht in die Seele flößen könnte und mit der diese ihn niederwerfen
könnte." Das ist die Bestimmung, die der hl. Thomas von der pietas
gibt in ihrem Verhältnis zu Gott. Was er mit bezug auf den Menschen
sagt, spricht Tauler so aus: „Sie bringt den Menschen zu göttlicher
Duldsamkeit innerlich und äußerlich in allen Dingen und nimmt ihm
Unmut und Hartherzigkeit und alle Bitterkeit in ihm selbst und macht
ihn „süßmütig" gegen seinen Nächsten in allen Dingen, in Worten und
in Werken, und macht ihn friedfertig und gütig in seinem äußeren Wandel
und gibt ihm ein geseiltes Wesen." Hier deutet Tauler zugleich die ent-
sprechenden Früchte des Hl. Geistes und die zweite Seligkeit an. Nur
das Verhältnis zum Nächsten erörtert Tauler in einer anderen Predigt.
194,8. „Der Geist der Milde, der macht den Menschen „süßmütig" und
gütig und barmherzig, und er fällt über niemands Werk her mit seinem
verdammenden Urteil, und der Mensch wird duldsam." Im Paradisus
animae intelligentis bezeichnet Eckhart Rübe auch die pietas mit Milde.
70,14. Er gebraucht auch das Wort Milde da, wo er die siebente Frucht
des Hl. Geistes umschreibt. Diese ist in der Vulgata: longanimitas.
„Die siebente ist Gutwilligkeit, das ist Milde mit bezug auf äußere
Güter." Milde hat im Mittelalter bei den Dichtern den „klassischen"
Sinn: Freigebigkeit, den Eckart Rübe beibehält. Daraus folgt, daß bei
ihm die Milde, wie ja auch Gutwilligkeit bezug nimmt auf den Nächsten.

Obgleich Tauler bei der Schilderung der pietas sie nicht nur mit
bezug auf den Nächsten, sondern auch in ihrem Verhältnis zu Gott be-
trachtet, gebraucht er ein Wort für Milde, das sonst nur mit bezug auf
Menschen gebraucht wird: Freigebigkeit, Freundlichkeit. Er muß dem
Wort eine zweite Bedeutung geben, wenn es Gott gegenüber ange-
wendet wird und: Kindliche, vertrauensvolle Ehrfurcht und Hingabe
heißen soll. Das lateinische „pietas" hat beide Bedeutungen. Das neu-
hochdeutsche „Frömmigkeit" sieht nur auf Gott und drückt an sich das
Verhältnis zum Nächsten nicht aus. Zudem gibt Frömmigkeit auch nicht

256



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

ganz dasselbe Verhältnis zu Gott an wie pietas. Die Wissenschaft läßt
den Menschen in allem auf die Stimme des Hl. Geistes hören, die ihn
ermahnt.

Die Stärke macht großmütig, so daß man für Gott arbeiten und leiden
will und nichts Irdisches fürchtet.

Der Rat hilft ihm, wenn Gott ihm alles nimmt und den Menschen auf
sich selbst stellt; dann lernt er Gelassenheit; dann auch kann er durch
die dunkle Nacht ziehen; die Gelassenheit, von der Gabe des Rates ge-
tragen und in der dunkeln Nacht geübt, führt zu der Beschauung Gottes,
zum ewigen Leben auf Erden schon!

Der Verstand und die Weisheit betätigen die Beschauung; sie füh-
ren in den Grund, über menschliche Weise in den göttlichen Abgrund;
in der Beschauung erkennt und genießt Gott sich selbst im Menschen
und der Mensch Gott. Taulers Worte sind: „Danach kommen denn
die sechste und die siebente Gabe, das ist Verstand und wohl-
schmeckende Weisheit. Diese beiden Gaben, die führen den Menschen
recht ganz und gar in den Grund hinein, über menschliche Weise
in den göttlichen Abgrund, wo Gott sich selbst erkennt und sich
selbst begreift und seine eigene Weisheit und Wesenheit genießt. In dem
Abgrund verliert sich der Geist so tief und in so grundloser Weise, daß
er von sich selbst nichts weiß; er weiß da weder von Wort noch von
Weise, weder von Genießen noch Fühlen, weder von Erkennen noch
Lieben; denn es ist alles ein reiner, lauterer, einfacher Gott, ein unaus-
sprechlicher Abgrund, ein Wesen, ein Geist. Aus Gnade gibt Gott dem
Geiste das, was er ist von Natur und er hat da mit dem Geiste ver-
einigt das namenlose, formlose, weiselose Wesen; da muß Gott in dem
Geiste alle seine Werke wirken, erkennen, lieben, loben und genießen
und ist der Geist leidend in einer gottleidenden Weise."

Lehmann, Naumann und Oehl übersehen 109, 27: lidig durch leer
oder frei und ledig; es heißt aber leidend, wie Lehmann richtig angibt
im Wortverzeichnis. Wenn Gott in dem Geist alles wirkt, so verhält der
Geist sich leidend, passiv, so leidet er Gott.

Hier weicht Tauler entschieden von dem hl. Thomas von Aquin ab;
nicht darin, daß der Mensch sichfbeim Wirken der Gaben des Hl. Geistes
leidend verhält; nein, in seiner Lehre vom Grund. Diese Lehre, die
andere mittelalterliche Mystiker mit Tauler gemeinsam haben, ist eine
zu falsche Seelenlehre als daß ein so klarer Denker wie der hl.Thomas

257



Th. Absil

sie vorgetragen hätte. Diese Lehre ist der ganz schwache Punkt, der
schwarze Fleck in Taulers Predigten. Man mag seine Gedanken deuten
wie man will; verwirrt und falsch sind sie auf alle Fälle; man darf sogar
behaupten: der Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf wird nicht
aufrecht erhalten; der Pantheismus lauert in unmittelbarer Nähe, viel-
leicht hat er sogar Taulers Lehre überfallen. Hier so gut wie in den
anderen Predigten. Der mittelalterliche Neuaristoteliker hat den antiken
Neuplatoniker hier nicht zu verdrängen vermocht; bei Tauler nicht, bei
anderen Mystikern seiner Zeit auch nicht. Die Gründe mögen sein:
Mangel an metaphysischen und dogmatischen Kenntnissen, Neigung
zu mystischem Ueberschwang, der Einfluß falscher Lehren.

In der 44. Predigt bespricht Tauler wieder die sieben Gaben des
Hl. Geistes. Er kennzeichnet sie in ähnlicher Weise 194, 5: Die Furcht
nimmt die Eigenwilligkeit, die unkluge Selbstbetätigung nach eigener
Meinung. Sie zerstört also die Eigenliebe. 106, 4, meidet sie alles
Sündhafte.

Die Frömmigkeit, Milde genannt, macht freundlich und duldsam.
Die Wissenschaft lehrt Gottes Willen erkennen. Die Stärke macht

stark im Handeln und Leiden. Rat, Verstand, Weisheit werden hier nicht
näher erklärt. Verstand und Weisheit: „Die sind so hoch und so über-
edel, daß sie besser erfahrungsmäßig zu erkennen sind als davon zu
sprechen ist." 194, 20.

Weiter erwähnt die Predigt 60d die Geistesgaben: „Da gießt sich der
HI. Geist aus in einer unaussprechlichen, alles überragenden Liebe und
Freude und Er durchgießt und durchfließt den Grund in dem Menschen
mit seinen minniglichen Gaben." 301. 31.

Erstens gibt es wirkende Gaben: Die Frömmigkeit, die hier Gütig-
keit genannt wird, und die Wissenschaft. Die erstere macht gütig und
sanftmütig, bezieht sich also auch hier auf den Nächsten; die andere gibt
ihm klar zu erkennen, was des Menschen Fortgang ist.

Zweitens die leidenden Gaben, die zusammengehören: Rat und Stärke.
Drittens die schauenden Gaben: Die Furcht, „die alles hütet und fest

macht, was der Hl. Geist gewirkt hat" und Verstand und Weisheit, „die
beiden höchsten Gaben". „Und denne die dri gob die schouwelic, das
ist vorhte, die behuetet und vestent alles daz der heilige geist gewürkt
hat; und denne koment die zwo obersten goben, verstentnisse und
smackende wisheit." 302, 2. So liest die Engelbergcr Handschrift, so

258



Die Gaben des Hl. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

auch Schmidt nach den Straßburger Handschriften. Die Lesung ist
richtig; Vetter braucht nicht zu ändern. „Und dann die drei Gaben, die
zur Beschauung gehören." Die Furcht leitet die Beschauung ein, indem
sie den Wirkungen des Hl. Geistes Festigkeit gibt; Verstand und Weis-
heit betätigen die Beschauung.

Der Hl. Geist gießt die Gaben in den Grund. Ehe diese sich betätigen,
müssen die Tugenden geübt worden sein. Die Gaben führen dann höher
im geistlichen Leben. Tauler predigt: „All solche Tugenden müssen
vorher geübt worden sein und die Gaben führen den Menschen weiter
in das Tugendleben". 301, 36. Vor allem wenn die Beschauung sich
betätigt, legt der verschlagenste aller Feinde die feinsten Stricke; die
Gabe der Wissenschaft schürt die Beschauung. Im geistlichen Leben
geht nichts über den Wert und die Kraft der Beschauung.

In allen drei Predigten kennzeichnet Tauler die Geistesgaben in glei-
cher Weise. Die Einteilung ist in der 26. und 44. dieselbe, weicht aber in
der Predigt 60d ab. In der 26.sind Furcht, Frömmigkeit, Wissenschaft die
Gaben, welche die Vollkommenheit vorbereiten, während die Stärke, der
Rat, welcher gelassen macht, der Verstand und die Weisheit, welche beide
beschauen, den Menschen ganz vollkommen machen. In der Predigt
60 d dagegen sind jFrömmigkeit und Wissenschaft die wirkenden
Gaben; Rat und Stärke die leidenden; Furcht, Verstand und Weisheit
die beschauenden Gaben. Es ist nur die Furcht, die von ihrem Plafc
abrückt, denn man darf annehmen, daß „wirkende Gaben sein" soviel
heißt wie „die Vollkommenheit vorbereiten" und daß „leidende und
beschauende Gaben sein" dasselbe ist wie „ganz vollkommen machen",
denn 109, 25 steht: „da (bei den Gaben des Verstandes und der Weis-
heit) muß Gott in dem Geiste all seine Werke wirken, erkennen, lieben,
loben und genießen und ist der Geist leidend in gottleidender Weise."

III.
Es jmögen nun einige Fragen beantwortet werden, zu denen die

Gaben des Hl. Geistes Anlaß geben. Vervollkommnen die Gaben die
Tugenden? Ja. „All solche Tugenden müssen vorher geübt worden
sein und die Gaben führen den Menschen weiter in die Tugenden.
301, 36." Aus den Gaben des Verstandes und der Weisheit fließt die
Beschauung: „Diese einen Augenblick betätigen, das ist viel besser als
alle auswendigen Werke und Gebräuche." 302, 8. Was diese Gaben

259



77?. Absil

bieten ist also besser als die einfache Uebung der Tugend. 107, 4—9,
wird angedeutet, die Gaben wirkten in dem Geist, während der Leib
die Tugenden übe: „Der Hl. Geist will den Geist ganz ziehen über den
Leib empor und in seinen hohen Adel über alle Dinge und Er will, daß
der Leib hier in seiner Ehre bleibe und sich in Tugenden übe und in
Arbeiten und mit Geduld in Schmähungen. Ein jedes will Er bei dem
Seinigen lassen und später will Er sie dann in tausendfältiger hoher
Würde vereinen ohne jede Furcht."

Verhält sich der Mensch beim Wirken der Gaben mehr leidend als
tätig, mehr passiv als aktiv? Ja. „Der Hl. Geist gibt sieben Gaben und
wirkt in den Gaben sieben Werke, wenn er in den Menschen kommt."
105, 32. Der Hl. Geist wirkt hier also. So wird überall dargelegt, wie
der Hl. Geist selbst in der Seele tätig ist, die sein Wirken aufnimmt
und ihn wirken läßt, vor allem in der Beschauung. Siehe 103, 21—25;
104, 19—28; 105, 19und 21—24 und 32—33; 107, 25—27; 109, 25—27,
Wenn Tauler 301, 34, die Frömmigkeit und die Wissenschaft wirkend
nennt, so heißt das: sie sind Gaben, die zuerst in Tätigkeit treten und
den wirkenden Tugenden am nächsten stehen. Diese Tugenden, die
„wirkend" sind, müssen denn auch erst tätig gewesen sein, ehe die
Gaben, die „leidend" sind, einsehen. 501, 36—302, 1. Hier gibt es dann
weiter Gaben für das „tätige", wie Gaben für das „beschauliche" Leben;
alle aber sind „leidend". Greifen die Gaben die wirkenden wirklichen
Gnaden (gratiae actuales operantes) oder auch die mitwirkenden wirk-
lichen Gnaden (gratiae actuales cooperantes) auf? Diese Frage muß
Frage bleiben! Eine klare Beantwortung in thomistischem Sinn würde
vielleicht die verstiegene Lehre vom Grund verhütet haben.

Bedingt das tiefere Wirken der Gaben das mystische Leben ? Tauler
lehrt das klar, wenn er predigt: „Drei der Gaben bereiten zunächst den
Menschen vor für hohe und für wahre Vollkommenheit; aber die anderen
vier, die vollenden den Menschen und der Mensch wird durch diese voll-
kommen, inwendig und auswendig, bis zum höchsten, lautersten, verklär-
testen Abschluß der wahren Vollkommenheit." 106,1. Diese Worte besagen
deutlich, daß die Gaben die letzte Vollkommenheit schenken. Nun ist
das mystische Leben eben nichts anderes als das Leben der Vollkom-
menheit. Mithin geben die Gaben auch das mystische Leben. Zu dieser
Vollkommenheit und zum mystischen Leben gehört vor allem auch die
Beschauung; die Gaben bereiten sie vor oder betätigen sie, wie 100, 1 bis

260



Die Gaben des Hl. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

110, 3 erörtert wird. Deshalb treten Verstand und Weisheit auch erst
zulegt in Tätigkeit; ein tiefes Wirken der andern muß vorangegangen
sein. Ganz richtig wertet Tauler Verstand und Weisheit am höchsten;
die Beschauung ist die Krone des geistlichen Lebens. Er unterschätzt
die anderen aber nicht, sagt er ja von der Furcht: „Das ist ein sicherer
und wahrer Anfang und ein Weg, zu dem allerhöchsten Gipfel zu
kommen." 106, 5. Die Gaben werden immer edler, die edelste aber ist
die Weisheit. 106, 4, 21, 31; 107, 9; 108, 1; 109, 2—9, 15.

Läßt der Hl. Geist den Menschen durch die dunkle Nacht ziehen, ehe
er die Beschauung gibt? Ja. Die dunkle Nacht schildert Tauler, wenn
er die Gabe des Rates bespricht. Hat die Stärke den Menschen groß-
mütig gemacht, so daß er ganz für Gott leben will, dann greift Gott in
besonderer Weise in sein Leben ein: „Jefct will Gott ihm alles nehmen,
was er ihm hiervon gab und will ihn recht auf sich selbst stellen und
will sehen, wobei der Mensch auch selbst sehen soll, was und wie er
ist und wie er sich hierin zu verhalten vermag. Hier wird er recht gründlich
gelassen, so daß er weder vonXjott weiß, noch von Gnaden, noch von
Trost, noch von all dem, was er je gewann oder je ein guter Mensch
gewann. Das wird ihm hier ganz verborgen und genommen. Dann
bedarf der Mensch sehr dieser Gabe, daß er durch die Gabe des Rates
sich so verhalten kann, wie Gott von ihm will und durch diese Gabe
lernt der Mensch Gelassenheit und Sterben und Ergebung in die
furchtbaren, verborgenen Urteile Gottes und in die Schmerzen der
Beraubung des edlen, lauteren Gutes, an dem all sein Heil, all seine
Freude und all sein Trost liegt. Da wird der Mensch seiner selbst be-
raubt in rechter, wahrer Gelassenheit und versinkt er in den Grund des
göttlichen Willens. Nicht in dieser Armut und Blöße eine Woche oder
einen Monat zu stehen, sondern, wenn Gott will, tausend Jahre oder
ewig, oder, wenn Gott ihm einen ewigen Höllenbrand in ewiger Pein
bereiten wollte, daß er sich darin gründlich, ganz und gar gelassen
ergeben kann: Kinder, das wäre Gelassenheit. Es wäre damit ver-
glichen eine Kleinigkeit und ein Nichts, daß man tausend Welten ließe
und es war damit verglichen eine Kleinigkeit und ein Nichts, daß die
Heiligen ihr Leben ließen, denn sie hatten inwendig einen so großen
Trost von Gott, daß sie darüber spotteten und fröhlich starben mit
Wonne, ja es war ein Nichts, damit verglichen, aber Gott entbehren
und darben, das ist weit über allem erhaben. Und dann so steht über-

261



Th. Absil

dies im Menschen auf all das Elend und alle Versuchungen und alle
Fehler, die früher überwunden waren, das ficht ihn nun an, und zwar
in der allerschrecklichsten Weise, viel mehr, als da man mitten darin
war. Hier ist er gelassen darin und leidet es so lange wie Gott will,
denn wenn der Mensch sich selber überlassen wird, so bleibt er nie
eine Stunde in sich fest, sondern so geht nun dies, nun das in ihm vor,
nun so, nun anders, das muß er alles dulden und ganz und gar dabei
gelassen sein." 108, 2—28. Siehe auch 109, 3—15. Was Tauler hier
schildert, ist wirklich eine dunkle Nacht!

Gibt die Weisheit als Gabe des Hl. Geistes die Beschauung! Wenn
der Mensch in der dunkeln Nacht ganz geläutert ist, vollständig von
sich selbst befreit ist und ganz Gott ergeben: „Dann kommen die sechste
und siebente Gabe, Verstand und wohlschmeckende Weisheit. Diese
zwei Gaben, die führen den Menschen so recht gänzlich hinein in den
Grund, über menschliche Weise in den göttlichen Abgrund, wo Gott
sich selbst erkennt und sich selber begreift und seine Weisheit und
Wesenheit genießt. In diesem Abgrund verliert sich der Geist so tief
und in so grundloser Weise, daß er von sich selbst nichts weiß, er
kennt da weder Wort noch Weise, er hat weder Genießen noch Empfin-
den, weder Erkennen noch Lieben, denn es ist alles ein reiner, lauterer,
einfacher Gott, ein unaussprechlicher Abgrund, ein Wesen, ein Geist.
Durch die Gnade gibt Gott dem Geiste das, was er ist von Natur und
er hat mit dem Geist vereinigt das namenlose, formlose, weiselose
Wesen. Da muß Gott in dem Geist all seine Werke wirken, erkennen,
lieben, loben und genießen und ist der Geist leidend in gottleidender
Weise. Davon kann man so wenig sprechen, wie das vor sich geht, so
wenig, wie man vom göttlichen Wesen sprechen kann oder dies be-
greifen kann, denn es ist aller geschaffenen Vernunft, Engeln und Men-
schen, zu hoch sowohl im Zustande der Natur wie auch im Zustande
der Gnade. So führt der Hl. Geist alle, die ihm Raum schaffen, daß er
sie erfüllen kann, und die ihn Hausherrn sein lassen und die ihm
folgen." 109, 15—32. Tauler läßt die Beschauung aus der Gabe des
Verstandes, vor allem aber aus der legten Gabe, der Weisheit, hervor-
sprießen.

Gehört die Beschauung zu der Gnadenordnung, die allen Christen
gemeinsam ist? Ohne Zweifel, denn die Gaben des Hl. Geistes werden
in der Taufe 'allen Christen gegeben und harren der Entfaltung im

262



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tau/er

geistlichen Leben. Somit wird dem Menschen auch mit der Gabe der
Weisheit die Beschauung keimhaft geschenkt. Läßt dieser den Hl. Geist
walten, so wird er die Beschauung in Wirklichkeit geben. „O Kinder,"
so schließt Tauler die Stelle über die Beschauung, „wie gern und wie
übergern möchten wir deshalb uns selbst und alle Dinge lassen und
sollten wir diesem süßen Geist folgen, der so heute gegeben ist und
alle Tage und alle Stunden allen denen gegeben wird, die ihn in sich
aufnehmen können. Daß wir nun alle ihn empfangen mögen in der
edelsten Weise, das gönne uns Gott." 109,32—110, 5. Tauler wünscht
„allen", daß sie den Hl. Geist „in der edelsten Weise" empfangen
möchten! Siehe die Schlüsse der Predigten, die immer wieder „allen"
Zuhörern die mystischen Gnaden wünschen.

Tauler und der hl. Thomas von Aquin : die lefcte Frage t Alles in
allem folgt Tauler der Lehre des hl. Thomas von Aquin, die er, sagen
wir, erklärt. In Einzelheiten weicht er gewiß ab. So vor allem, wenn er
bei dem Rat die Gelassenheit sehr betont,! hier leistet die deutsche
Sprache seiner Anschauung Vorschub, denn Gelassenheit ist ein eigen-
artiger deutscher Begriff! So, wenn er die Gaben einteilt in wirkende,
leidende, beschauliche. So besonders wenn er bei der Beschauung
nicht scharf genug scheidet zwischen Gott und Mensch. Wir wollen hier
nicht vergessen, daß der hinreißende, begeisterte Prediger anders
redet als der klar und richtig abwiegende Theologe! Lieber die Mystik
des hl. Thomas siehe Garrigou-Lagrange: Principes fondamentaux de
la mystique de St. Thomas: La vie spirituelle 1923, 417ff; Garrigou-
Lagrange: Perfection chretienne et contemplation selon St. Thomas
d'Aquin et St. Jean de la Croix; Joret: La contemplation mystique
d'apres St. Thomas d'Aquin; Meynard - Gerest: Tratte de la Vie in-
terieure ou Petite Somme de Theologie ascetique et mystique d'apres
l'esprit et les principes de St. Thomas d'Aquin.

IV.
Taulers Erklärung der Gaben des Hl. Geistes bietet einen Abriß der

ganzen Mystik. Alles Wesentliche wird hervorgehoben und alles rech-
tens und eigentlich Außergewöhnliche, so Gesichte und Offenbarungen,
wird, wie billig, ausgeschlossen. Für einen mittelalterlichen Mystiker
ist das wohl selbstredend.

Vergleicht man die Darstellung des hl. Thomas mit der Taulers, so

263



Th. Absil

sieht man, wieviel klarer und tiefsinniger der hl. Thomas von Aquin
gedacht und geurteilt hat. Das Studium der Mystik reißt zu immer er-
neuerter Bewunderung hin vor der überwältigenden Größe seines
Geistes. Nicht nur als Dogmatiker, nein auch als Mystiker erhebt er
sich alpenhoch über die Mystiker, die man leider oft vor allem als
solche betrachtet. Thomas a Vallgornera hatte recht, wenn er den
hl. Thomas nannte „den Fürsten der scholastischen wie mystischen
Theologie", und Joseph vom Hl. Geist sagt von seiner eigenen mysti-
schen Darstellung, sie sei gegeben „nach der wunderbaren und zuver-
lässigen wie sicheren Lehre des hl. Thomas". Dieser mag die in Ein-
zelheiten gehenden Schilderungen mancher seelischer Zustände nicht
bieten, dafür gibt er Grundsätze, die wegen ihrer Klarheit, Tiefe, meta-
physischen wie theologischen Richtigkeit wertvoller sind als die leider
oft überschwenglichen Ergüsse mancher „klassischen" mittelalterlichen
Mystiker. Die mittelalterlichen Dichter priesen immer wieder die „Mäze",
das vornehme, feine Maßhalten, die kluge, edle Mäßigung; man solle
so handeln im Leben, sagt Walther von der Vogelweide: „Als ez diu
mäze uns ie gebot. Wie die schöne Mäßigung uns immer gebot." Diese
„Mäze" fehlt leider manchen Mystikern und ist gerade eine der schön-
sten Eigenschaften des Mystikers Thomas von Aquin. Deshalb ist eine
so irrige, widersinnige und verstiegene Anschauung wie die Taulers
und anderer Mystiker vom Grunde in der Seele für den hl. Thomas
etwas vollständig und selbstverständlich Unmögliches.

264




