. Die Gaben des HL Geistes

in der Mystik des Johannes Tauler
Von|Th. Absil

I

er hl. Thomas von Aquin hat in klarer und systematischer Weise

die Lehre von den Gaben des HI. Geistes erértert. Ihr vorherr-

schendes und fortgesetes Wirken bedingt das mystische Leben,
das Leben der Einigung. Der Gipfel dieses Lebens ist die Beschauung,
die aus der Gabe der Weisheit flieit. Mit der Beschauung verbindet
sich ein entsprechender Grad der Liebe. Johannes a. S. Thoma hat dann
seine grofartige Erkldrung der Lehre des hl. Thomas gegeben, von der
die Salmantizenser Karmeliter, die sowohl ihre Dogmatiker wie ihre
Mystiker kannten, sagen: ,M.Johannes a S. Thoma de hac materia tam
docte, tam profunde et luculenfer agit, ut palmam aliis, immo et sibi
alia scribenti praeripere videatur.“ Johannes a S.Thoma ist der Theo-
loge der Gaben des HI. Geistes geworden. Sein Ordensbruder Johannes
Tauler hat gleichfalls in seinen Predigten von den Gaben gesprochen.
Ist auch seine Lehre die des hl. Thomas von Aquin? Sagt der mittel-
alterliche Prediger dasselbe wie der Theologe der Neuzeit? Die Antwort
lautet: Im allgemeinen Ja! Man wird verstehen: Der Prediger redet
nicht immer die Sprache des Dogmatikers ; das bewegte Gemiit schlief}t
nicht immer einen Bund mit der klaren Vernunit.

IL

Folgender Aufsa bietet Taulers Lehre nach den Predigten Taulers
aus der Engelberger und Freiburger Handschrift sowie aus Schmidts
Abschriften der ehemaligen Strafiburger Handschriften, wie Vetter sie
herausgegeben hat: ,Deutsche Texte des Mittelalters.“ Band XI. ,Die
Predigten Taulers.“ Berlin 1910. Aus diesen Handschriffen bekommt
man ein gufes Bild von Taulers Anschauungen.

Der HI. Geist gibt der Seele seine sieben Gaben. Tauler teilt sie so
ein in der 26.Predigt bei Vetter: ,Drei von diesen Gaben bereiten den
Menschen zunéchst vor fiir hohe und wahre Vollkommenheit.“ 106, 1.
Es sind Furcht, Fréommigkeit, die Tauler Milde nennt, und Wissenschaft.

»Aber die andern vier, die machen den Menschen vollkommen, in-
wendig und auswendig, bis zum hdochsten, lautersten, verklartesten

254



Die Gaben des Hl. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

Abschluf? der wahren Vollkommenheit.“ 106, 2. Es sind Stédrke, Rat,
Verstand und Weisheit.

Dalf Tauler diese Einteilung meint, erhellt aus folgendem: ,Kinder,
mit den ersten drei Gaben war man wohl ein heiliger, guter Mensch,
aber mit diesen lessten wird man ganz himmlisch und géttlich und in
dieser Gelassenheit sest der Mensch so recht seinen Ful in das ewige
Leben.“ 109, 2. ,Mit den ersten drei Gaben war man wohl ein heiliger, gu-
ter Mensch*, entspricht dem: ,Drei von den Gaben bereiten den Men-
schen zunéchst vor fiir hohe nnd wahre Vollkommenheit.“ Die ersten drei
Gaben sind Furcht, Frommigkeit, Wissenschaft. 106, 4 bis 107, 9. Die
anderen sind also Stédrke, Rat, Verstand, Weisheif. Man beachte, daf
Tauler bei der Erdrterung des Rates vor allem die Gelassenheit predigt.

Was sind fiir Tauler die sieben Gaben des HI. Geisfes?

Die Furcht schirmt den Menschen vor der Siinde; vor allem, was zur
Siinde fiihren kann, mithin auch vor allen Hindernissen, die sich dem
Wirken des HI. Geistes in den Weg stellen. 106, 4.

Die Frommigkeit nimmt dem Menschen alle Furchtsamkeit Gott gegen-
iiber und macht ihn liebenswiirdig gegen seinen Né&chsten. Das lepte
betont Tauler vor allem, vielleicht zu sehr. Uebrigens entspricht nach
dem hl. Thomas von Aquin dieser Gabe die Seligkeit der Sanftmiitigen.
Nach der Vulgata sind die Gaben des HI. Geistes folgende: Is. 11, 2f.:
»Requiescet super eum spiritus Domini; spiritus sapientiae et intellectus,
spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scienfiae et piétatis, et replebit
eum spiritus timoris Domini.“ Es gibt weiter die acht Seligkeiten:
Mt. 5, 3—10, von denen die zweite ist: ,Beati mites quoniam ipsi
possidebunt ferram.“ Schlieflich die Friichte des HI. Geistes: Gal. 5,
22f. nach der Vulgata: ,Fructus autem Spiritus est caritas, gaudium,
pax, pafienfia, benignitas, bonitas, longanimitas, mansuetudo, fides.
modestia, continentia, castitas.“ 106, 22, sagt Tauler: ,Die senftmuetige
miltekeit, die fuert den menschen in einen héhern grat zno der héhsten
gereitschaft. Die sanftmiitige Milde, die fithrt den Menschen in einen
hoéheren Grad zu der héchsten Bereitschaft.“ Sie macht ihn bereit, fahig,
Goft in sich wirken zu lassen. Gemeint ist hier die ,piefas“. Diese Gabe
der ,pietas“ ist nach dem hl. Thomas von Aquin: ,Habitualis dispositio
animae, qua prompte mobilis est a Spiritu Sancto ad habendam filialem
affectum ad Deum, ut ad patrem.“ 2, 2, 121, 1, c. Diese pietas ist die
Gabe, kraft deren ,aliquis propter reverentiam Dei operatur bonum ad

255



Th. Absil

omnes, perficiens vim appetitivam in iis, quae ad alterum sunt.“ 1, 2,
68, 4, 2. Zu dieser Gabe stellt sich die zweite Seligkeit: Beati mites.
1, 2,69, 3, 3; 2,2 83 9 3; 2, 2, 121, 2, c. Von den Friichten des
Hl. Geistes entsprechen der pietas die bonitas, die benignitas, die
mansuetudo. 2, 2, 121, 2, 3. Taulers Beschreibung der pietas ent-
spricht ganz dieser Lehre des hl. Thomas. Er sagt: ,Sie nimmt dem
Menschen alle ungeordnete Traurigkeit und Furchtsamkeit, die ihm die
Furcht in die Seele floRen konnte und mit der diese ihn niederwerfen
konnte.“ Das ist die Bestimmung, die der hl. Thomas von der pietas
gibt in ihrem Verhéltnis zun Gott. Was er mit bezug auf den Menschen
sagt, spricht Tauler so aus: ,Sie bringt den Menschen zu géttlicher
Duldsamkeit innerlich und &uferlich in allen Dingen und nimmt ihm
Unmut und Hartherzigkeit und alle Bitterkeit in ihm selbst und macht
ihn ,siifmiitig“ gegen seinen Ndchsten in allen Dingen, in Worten und
in Werken, und macht ihn friedfertig und giitig in seinem gufferen Wandel
und gibt ihm ein gesestes Wesen.“ Hier deutet Tauler zugleich die ent-
sprechenden Friichte des HI. Geistes und die zweite Seligkeit an. Nur
das Verhdltnis zum Néchsten ertrtert Tauler in einer anderen Predigt.
194, 8. ,Der Geist der Milde, der macht den Menschen ,,siifmiitig“ und
giitig und barmherzig, und er féllt iiber niemands Werk her mit seinem
verdammenden Urteil, und der Mensch wird duldsam.“ Im Paradisus
animae intelligentis bezeichnet Eckhart Rube auch die pietas mit Milde.
70, 14. Er gebraucht auch das Wort Milde da, wo er die siebente Fruchf
des HI. Geistes umschreibt. Diese ist in der Vulgata: longanimitas.
»,Die siebente ist Gutwilligkeit, das ist Milde mit bezug aunf &ufiere
Giiter.“ Milde hat im Mittelalter bei den Dichtern den ,klassischen*
Sinn: Freigebigkeit, den Eckart Rube beibehdlt. Daraus folgt, daf bei
ihm die Milde, wie ja auch Gutwilligkeit bezug nimmt auf den Néchsten.

Obgleich Tauler bei der Schilderung der pietas sie nicht nur mit
bezug auf den Né&chsten, sondern auch in ihrem Verhdltnis zu Gott be-
trachtet, gebraucht er ein Wort fiir Milde, das sonst nur mit bezug auf
Menschen gebraucht wird: Freigebigkeit, Freundlichkeit. Er muf2 dem
Wort eine zweite Bedeutung geben, wenn es Gott gegeniiber ange-
wendet wird und: Kindliche, vertrauensvolle Ehrfurcht und Hingabe
heifen soll. Das lateinische ,pietas“ hat beide Bedentungen. Das nen-
hochdeutsche ,Frommigkeit“ sieht nur auf Gott und driickt an sich das
Verhdltnis zum Néchsten nicht aus. Zudem gibt Frommigkeit auch nicht

256



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

ganz dasselbe Verhdltnis zu Goft an wie pietas. Die Wissenschaft 1&6t
den Menschen in allem auf die Stimme des HI. Geistes héren, die ihn
ermahnt.

Die Starke macht groBmiitig, so da? man fiir Gott arbeiten und leiden
will und nichts Irdisches fiirchtet.

Der Rat hilft ihm, wenn Gott ihm alles nimmt und den Menschen auf
sich selbst stellt; dann lernt er Gelassenheit; dann auch kann er durch
die dunkle Nacht ziehen; die Gelassenheit, von der Gabe des Rates ge-
tragen und in der dunkeln Nacht geiibt, fiihrt zu der Beschauung Gottes,
zum ewigen Leben auf Erden schon!

Der Verstand und die Weisheit betdtigen die Beschauung; sie fiih-
ren in den Grund, iiber menschliche Weise in den géttlichen Abgrund;
in der Beschauung erkennft und geniefit Gott sich selbst im Menschen
und der Mensch Gott. Taulers Worte sind: ,Danach kommen denn
die sechste und die siebente Gabe, das ist Verstand und wohl-
schmeckende Weisheif. Diese beiden Gaben, die fiihren den Menschen
recht ganz und gar in den Grund hinein, iiber menschliche Weise
in den gottlichen Abgrund, wo Gott sich selbst erkennt und sich
selbst begreift und seine eigene Weisheit und Wesenheit genieft. In dem
Abgrund verliert sich der Geist so tief und in so grundloser Weise, daf}
er von sich selbst nichfs wel; er weif} da weder von Wort noch von
Weise, weder von Genieflen noch Fiihlen, weder von Erkennen noch
Lieben; denn es ist alles ein reiner, lauterer, einfacher Gott, ein unaus-
sprechlicher Abgrund, ein Wesen, ein Geist. Aus Gnade gibt Gott dem
Qeisfe das, was er ist von Nafur und er hat da mit dem Geiste ver-
einigt das namenlose, formlose, weiselose Wesen; da muf Gott in dem
Geiste alle seine Werke wirken, erkennen, lieben, loben und geniefien
und ist der Geist leidend in einer gofttleidenden Weise.“

Lehmann, Naumann und Oehl iibersesen 109, 27: lidig durch leer
oder frei und ledig; es heifit aber leidend, wie Lehmann richtig angibt
im Wortverzeichnis. Wenn Gott in dem Geist alles wirkt, so verhélt der
Geist sich leidend, passiv, so leidet er Gottf.

Hier weicht Tauler entschieden von dem hl. Thomas von Aquin ab;
nichf darin, da# der Mensch sichfbeim Wirken der Gaben des HI. Geistes
leidend verhdlt; nein, in seiner Lehre vom Grund. Diese Lehre, die
andere mittelalterliche Mystiker mit Tauler gemeinsam haben, ist eine
zu falsche Seelenlehre als daf? ein so klarer Denker wie der hl.Thomas

257



Th, Absil

sie vorgetragen hétte. Diese Lehre ist der ganz schwache Punkt, der
schwarze Fleck in Taulers Predigten. Man mag seine Gedanken deuten
wie man will; verwirrt und falsch sind sie auf alle Féalle; man darf sogar
behaupten: der Unterschied zwischen Schépfer und Geschopf wird nicht
aufrecht erhalten; der Pantheismus lauert in unmittelbarer Nahe, viel-
leicht hat er sogar Taulers Lehre iiberfallen. Hier so gut wie in den
anderen Predigten. Der mittelalterliche Neuaristoteliker hat den antiken
Neuplatoniker hier nicht zu verdrangen vermocht; bei Tauler nicht, bei
anderen Mystikern seiner Zeit auch nicht. Die Griinde mdgen sein:
Mangel an metaphysischen und dogmatischen Kenntnissen, Neigung
zu mystischem Ueberschwang, der Einfluf} falscher Lehren.

In der 44. Predigt bespricht Tauler wieder die sieben Gaben des
HI. Geistes. Er kennzeichnet sie in dhnlicher Weise 194, 5: Die Furcht
nimmt die Eigenwilligkeit, die unkluge Selbstbetédtigung nach eigener
Meinung. Sie zerstort also die Eigenliebe. 106, 4, meidet sie alles
Siindhafte.

Die Frommigkeit, Milde genannt, macht freundlich und duldsam.

Die Wissenschaft lehrt Gottes Willen erkennen. Die Stdrke macht
stark im Handeln und Leiden. Rat, Verstand, Weisheit werden hier nicht
n&her erkldrt. Verstand und Weisheit: ,,Die sind so hoch und so iiber-
edel, daf? sie besser erfahrungsmdfig zu erkennen sind als davon zu
sprechen ist.“ 194, 20.

Weiter erwdhnt die Predigt 60d die Geistesgaben: ,,Da giel}t sich der
HI. Geist aus in einer nnaussprechlichen, alles iiberragenden Liebe und
Freude und Er durchgiefit und durchfliet den Grund in dem Menschen
mit seinen minniglichen Gaben.“ 301. 31.

Erstens gibt es wirkende Gaben: Die Frommigkeit, die hier Giitig-
keit genannt wird, und die Wissenschaft. Die erstere macht giitig und
sanftmiitig, bezieht sich also auch hier auf den Néchsten; die andere gibt
ihm klar zu erkennen, was des Mensc¢hen Fortgang ist.

Zweitens die leidenden Gaben, die zusammengehoren: Rat und Stérke.

Drittens die schauenden Gaben: Die Furcht, ,,die alles hiitet und fest
macht, was der HI. Geist gewirkt hat“ und Verstand und Weisheit, , die
beiden hochsten Gaben“. ,Und denne die dri gob die schouwelic, das
ist vorhte, die behuetet und vestent alles daz der heilige geist gewiirkt
hat; und denne koment die zwo obersten goben, verstentnisse und
smackende wisheit.“ 302, 2. So liest die Engelberger Handschrift, so

258



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

auch Schmidf nach den Strafburger Handschriften. Die Lesung ist
richtig; Vetter braucht nicht zu dndern. ,Und dann die drei Gaben, die
zur Beschaunung gehéren.“ Die Furcht leitet die Beschauung ein, indem
sie den Wirkungen des HI. Geistes Festigkeit gibt; Verstand und Weis-
heit betédtigen die Beschauung.

Der Hl. Geist gieft die Gaben in den Grund. Ehe diese sich betétigen,
miissen die Tugenden geiibt worden sein. Die Gaben fiihren dann héher
im geistlichen Leben. Tauler predigt: ,All solche Tugenden miissen
vorher geiibf worden sein und die Gaben fithren den Menschen weiter
in das Tugendleben®. 301, 36. Vor allem wenn die Beschauung sich
betédtigt, legt der verschlagenste aller Feinde die feinsten Stricke; die
Gabe der Wissenschaft schiipt die Beschauung. Im geistlichen Leben
geht nichts iiber den Wert und die Kraft der Beschauung.

In allen drei Predigten kennzeichnet Tauler die Geistesgaben in glei-
cher Weise. Die Einteilung ist in der 26. und 44. dieselbe, weicht aber in
der Predigt 60d ab. In der 26.sind Furcht, Frommigkeit, Wissenschaft die
Gaben, welche die Vollkommenheit vorbereiten, wéhrend die Stédrke, der
Rat, welcher gelassen macht, der Verstand und die Weisheit, welche beide
beschanen, den Menschen ganz vollkommen machen. In der Predigt
60 d dagegen sind {Frommigkeit und Wissenschaft die wirkenden
Gaben; Raf und Starke die leidenden; Furcht, Verstand und Weisheit
die beschanenden Gaben. Es ist nur die Furcht, die von ihrem Pla
abriickt, denn man darf annehmen, daf ,wirkende Gaben sein“ soviel
heifit wie ,die Vollkommenheit vorbereiten* und dafi ,leidende und
beschauende Gaben sein“ dasselbe ist wie ,,ganz vollkommen machen*,
denn 109, 25 steht: ,,da (bei den Gaben des Verstandes und der Weis-
heit) muf2 Goftt in dem Geiste all seine Werke wirken, erkennen, lieben,
loben und geniefen und ist der Geist leidend in gottleidender Weise.“

111

Es jmégen nun cinige Fragen beantwortet werden, zu denen die
Gaben des HI. Geistes Anlafi geben. Vervollkommnen die Gaben die
Tugenden? Ja. ,All solche Tugenden miissen vorher geiibt worden
sein und die Gaben fiihren den Menschen weiter in die Tugenden.
301, 36.“ Aus den Gaben des Verstandes und der Weisheit fliet die
Beschauung: ,Diese einen Augenblick betdtigen, das ist viel besser als
alle auswendigen Werke und Gebréunche.“ 302, 8. Was diese Gaben

259



Th. Absil

bieten ist also besser als die einfache Uebung der Tugend. 107, 4—9,
wird angedeutet, die Gaben wirkten in dem Geist, wdhrend der Leib
die Tugenden iibe: ,,Der Hl. Geist will den Geist ganz ziehen iiber den
Leib empor und in seinen hohen Adel iiber alle Dinge und Er will, daP
der Leib hier in seiner Ehre bleibe und sich in Tugenden iibe und in
Arbeiten und mit Geduld in Schmdhungen. Ein jedes will Er bei dem
Seinigen lassen und spater will Er sie dann in tausendféaltiger hoher
Wiirde vereinen ohne jede Furcht.“

Verhélt sich der Mensch beim Wirken der Gaben mehr leidend als
tdtig, mehr passiv als aktiv? Ja. ,Der HIl. Geist gibt sieben Gaben und
wirkt in den Gaben sieben Werke, wenn er in den Menschen kommt.“
105, 32. Der HI. Geist wirkt hier also. So wird iiberall dargelegt, wie
der Hl. Geist selbst in der Seele tdtig ist, die sein Wirken aufnimmt
und ihn wirken 1d8t, vor allem in der Beschauung. Siehe 103, 21—25;
104, 19—28; 105, 19und 21—24 und 32—33; 107, 26—27; 109, 26—27,
Wenn Tauler 301, 34, die Frommigkeit und die Wissenschaft wirkend
nennt, so heillt das: sie sind Gaben, die zuerst in Tatigkeit treten und
den wirkenden Tugenden am ndchsten stehen. Diese Tugenden, die
»wirkend“* sind, miissen denn auch erst tétig gewesen sein, che die
Gaben, die ,leidend“ sind, einsesen. 301, 36—302, 1. Hier gibt es dann
weiter Gaben fiir das , tétige“, wie Gaben fiir das ,beschauliche“ Leben;
alle aber sind ,leidend“. Greifen die Gaben die wirkenden wirklichen
Gnaden (gratiae actuales operantes) oder auch die mitwirkenden wirk-
lichen Gnaden (gratiae actuales cooperantes) auf? Diese Frage muf
Frage bleiben! Eine klare Beantwortung in thomistischem Sinn wiirde
vielleicht die verstiegene Lehre vom Grund verhiitet haben.

Bedingt das tiefere Wirken der Gaben das mystische Leben? Tauler
lehrt das klar, wenn er predigt: ,Drei der Gaben bereiten zundchst den
Menschen vor fiir hohe und fiir wahre Vollkommenbheit; aber die anderen
vier, die vollenden den Menschen und der Mensch wird durch diese voll-
kommen, inwendig und auswendig, biszum hochsten, lautersten, verklar-
testen Abschluft der wahrenVollkommenheit.“ 106, 1. Diese Worte besagen
deutlich, da die Gaben die letste Vollkommenheit schenken. Nun ist
das mystische Leben eben nichts anderes als das Leben der Vollkom-
menheit. Mithin geben die Gaben auch das mystische Leben. Zu dieser
Vollkommenheit und zum mystischen Leben gehdrt vor allem auch die
Beschauung; die Gaben bereiten sie vor oder betdtigen sie, wie 100, 1 bis

260



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

110, 3 erdrtert wird. Deshalb treten Verstand und Weisheit auch erst
zuletst in Tatigkeit; ein tiefes Wirken der andern muf vorangegangen
sein. Ganz richtig wertet Tauler Verstand und Weisheit am hdchsten;
die Beschauung ist die Krone des geistlichen Lebens. Er unterschést
die anderen aber nicht, sagt er ja von der Furcht: ,Das ist ein sicherer
und wahrer Anfang und ein Weg, zu dem alllerhéchsten Gipfel zu
kommen.“ 106, 5. Die Gaben werden immer edler, die edelste aber ist
die Weisheit. 106, 4, 21, 31; 107, 9; 108, 1; 109, 2—9, 15.

Laft der HI. Geist den Menschen durch die dunkle Nacht ziehen, ehe
er die Beschauung gibt? Ja. Die dunkle Nacht schildert Tauler, wenn
er die Gabe des Rates bespricht. Hat die Stdrke den Menschen grol-
miitig gemacht, so dal er ganz fiir Gott leben will, dann greift Gott in
besonderer Weise in sein Leben ein: ,Jetst will Gott ilm alles nehmen,
was er ihm hiervor gab und will ihn recht anf sich selbst stellen und
will sehen, wobei der Mensch aunch selbst sehen soll, was und wie er
istund wie er sich hierin zu verhalten vermag. Hier wird er recht griindlich
gelassen, so da er weder von Gott weil, noch von Gnaden, noch vcn
Trost, noch von all dem, was er je gewann oder je ein guter Mensch
gewann. Das wird ihm hier ganz verborgen und genommen. Dann
bedarf der Mensch sehr dieser Gabe, daf er durch die Gabe des Rates
sich so verhalten kann, wie Gott von ihm will und durch diese Gabe
lernt der Mensch Gelassenheit und Sterben und Ergebung in die
furchtbaren, verborgenen Urteile Gottes und in die Schmerzen der
Beranbung des edlen, lauteren Gutes, an dem all sein Heil, all seire
Freude und all sein Trost liegt. Da wird der Mensch seiner selbst be-
raubt in rechter, wahrer Gelassenheit und versinkt er in den Grund des
gottlichen Willens. Nicht in dieser Armut und Bléfle eine Woche oder
einen Monat zu stehen, sondern, wenn Gott will, tausend Jahre oder
ewig, oder, wenn Gott ihm einen ewigen Hollenbrand in ewiger Pein
bereiten wollte, daf er sich darin griindlich, ganz und gar gelassen
ergeben kann: Kinder, das wére Gelassenheit. Es wére damit ver-
glichen eine Kleinigkeit und ein Nichts, da man tausend Welten liefie
und es war damit verglichen eine Kleinigkeit und ein Nichts, daf die
Heiligen ihr Leben liefien, denn sie hatten inwendig einen so grofZen
Trost von Gott, dafi sie dariiber spotteten und frohlich starben mit
Wonne, ja es war ein Nichts, damit verglichen, aber Gott entbehren
und darben, das ist weit iiber allem erhaben. Und dann so steht iiber-

261



Th. Absil

dies im Menschen auf all das Elend und alle Versuchungen und alle
Fehler, die friiher iiberwunden waren, das ficht ihn nun an, und zwar
in der allerschrecklichsten Weise, viel mehr, als da man mitten darin
war. Hier ist er gelassen darin und leidet es so lange wie Gott will,
denn wenn der Mensch sich selber iiberlassen wird, so bleibt er nie
eine Stunde in sich fest, sondern so geht nun dies, nun das in ihm vor,
nun so, nun anders, das muf er alles dulden und ganz und gar dabei
gelassen sein.“ 108, 2—28. Siehe auch 109, 3—15. Was Tauler hier
schildert, ist wirklich eine dunkle Nacht!

Gibt die Weisheit als Gabe des HI. Geistes die Beschauung! Wenn
der Mensch in der dunkeln Nacht ganz geldutert ist, vollstdndig von
sich selbst befreit ist und ganz Gott ergeben: ,Dann kommen die sechste
und siebente Gabe, Verstand und wohlschmeckende Weisheit. Diese
zwei Gaben, die fithren den Menschen so recht génzlich hinein in den
Grund, iiber menschliche Weise in den géttlichen Abgrund, wo Gott
sich selbst erkennt und sich selber begreift und seine Weisheit und
Wesenheit genieft. In diesem Abgrund verliert sich der Geist so tief
und in so grundloser Weise, dal} er von sich selbst nichts weil, er
kennt da weder Wort noch Weise, er hat weder Geniefien noch Empfin-
den, weder Erkennen noch Lieben, denn es ist alles ein reiner, lauterer,
einfacher Gott, ein unaussprechlicher Abgrund, ein Wesen, ein Geist.
Durch die Gnade gibt Gott dem Geiste das, was er ist von Natur und
er hat mit dem Geisf vereinigt das namenlose, formlose, weiselose
Wesen. Da muf2 Gott in dem Geist all seine Werke wirken, erkennen,
lieben, loben und genieffen und ist der Geist leidend in gottleidender
Weise. Davon kann man so wenig sprechen, wie das vor sich geht, so
wenig, wie man vom goéttlichen Wesen sprechen kann oder dies be-
greifen kann, denn es ist aller geschaffenen Vernunft, Engeln und Men-
schen, zu hoch sowohl im Zustande der Natur wie auch im Zustande
der Gnade. So fiihrt der HI. Geist alle, die ihm Raum schaffen, daf} er
sie erfiillen kann, und die ihn Hausherrn sein lassen und die ihm
folgen.“ 109, 15—32. Tauler ldft die Beschanung aus der Gabe des
Verstandes, vor allem aber aus der lesten Gabe, der Weisheit, hervor-
spriefien.

Gehort die Beschauung zu der Gnadenordnung, die allen Christen
gemeinsam ist? Ohne Zweifel, denn die Gaben des HI. Geistes werden
in der Taufe “allen Christen gegeben und harren der Entfaltung im

262



Die Gaben des HI. Geistes in der Mystik des Johannes Tauler

geistlichen Leben. Somit wird dem Menschen auch mit der Gabe der
Weisheit die Beschauung keimhaft geschenkt. L&dGt dieser den HI. Geist
walten, so wird er die Beschauung in Wirklichkeit geben. ,,O Kinder,“
so schlieft Tanler die Stelle iiber die Beschauung, ,wie gern und wie
iibergern méchten wir deshalb uns selbst und alle Dinge lassen und
sollten wir diesem siifien Geist folgen, der so heute gegeben ist und
alle Tage und alle Stunden allen denen gegeben wird, die ihn in sich
aufnehmen kénnen. Daff wir nun alle ihn empfangen mdégen in der
edelsten Weise, das génne uns Gott.“ 109, 32—110, 3. Tauler wiinscht
»allen“, daf sie den HI. Geist ,in der edelsten Weise“ empfangen
mochten! Siehe die Schliisse der Predigten, die immer wieder ,allen®
Zuhdrern die mystischen Gnaden wiinschen.

Tauler und der hl. Thomas von Aquin: die letste Frage! Alles in
allem folgt Tauler der Lehre des hl. Thomas von Aquin, die er, sagen
wir, erklart. In Einzelheiten weicht er gewiff ab. So vor allem, wenn er
bei dem Rat die Gelassenheit sehr betontj hier leistet die dentsche
Sprache seiner Anschauung Vorschub, denn Gelassenheit ist ein eigen-
artiger dentscher Begriff! So, wenn er die Gaben einteilt in wirkende,
leidende, beschauliche. So besonders wenn er bei der Beschauung
nicht scharf genug scheidet zwischen Gott und Mensch. Wir wollen hier
nicht vergessen, dal der hinreifende, begeisterte Prediger anders
redet als der Kklar und richtig abwiegende Theologe! Ueber die Mystik
des hl. Thomas siehe Garrigou-Lagrange: Principes fondamentaux de
la mystique de St. Thomas: La vie spirituelle 1923, 417 ff; Garrigou-
Lagrange: Perfection chrétienne et confemplation selon St. Thomas
d’Aquin et St. Jean de la Croix; Joret: La contemplation mystique
d’apres St. Thomas d’Aquin; Meynard - Gerest: Traité de la Vie in-
térieure ou Petite Somme de Théologie ascétique et mystique d’apres
I'esprit et les principes de St. Thomas d’Aquin.

V.

Taulers Erkldarung der Gaben des HI. Geistes bietet einen Abrif} der
ganzen Mystik. Alles Wesentliche wird hervorgehoben und alles rech-
tens und eigentlich Anflergewdhnliche, so Gesichte und Offenbarungen,
wird, wie billig, ausgeschlossen. Fiir einen mittelalterlichen Mystiker
ist das wohl selbstredend.

Vergleicht man die Darstellung des hl. Thomas mit der Taulers, so

263



Th. Absil

sieht man, wieviel klarer und tiefsinniger der hl. Thomas von Aquin
gedacht und geurteilt hat. Das Studium der Mystik reiftt zu immer er-
neuerter Bewunderung hin vor der iiberwiltigenden Groéfie seines
Geistes. Nicht nur als Dogmatiker, nein auch als Mystiker erhebt er
sich alpenhoch iiber die Mystiker, die man leider oft vor allem als
solche betrachtet. Thomas a Vallgornera hatte recht, wenn er den
hl. Thomas nannte ,den Fiirsten der scholastischen wie mystischen
Theologie“, und Joseph vom HI. Geist sagt von seiner eigenen mysti-
schen Darstellung, sie sei gegeben ,nach der wunderbaren und zuver-
ldassigen wie sicheren Lehre des hl. Thomas“. Dieser mag die in Ein-
zelheiten gehenden Schilderungen mancher seelischer Zustdnde nicht
bieten, dafiir gibt er Grundsie, die wegen ihrer Klarheit, Tiefe, meta-
physischen wie theologischen Richtigkeit wertvoller sind als die leider
oft iiberschwenglichen Ergiisse mancher ,klassischen“ mittelalterlichen
Mystiker. Die mittelalterlichen Dichter priesen immer wieder die ,Méze“,
das vornehme, feine Mafhalten, die kluge, edle MédRigung; man solle
so handeln im Leben, sagt Walther von der Vogelweide: ,Als ez diu
méze uns ie gebot. Wie die schone Méfligung uns immer gebot.“ Diese
~Maze“ fehlt leider manchen Mystikern und ist gerade eine der schén-
sten Eigenschaften des Mystikers Thomas von Aquin. Deshalb ist eine
so irrige, widersinnige und verstiegene Anschauung wie die Taulers
und anderer Mystiker vom Grunde in der Seele fiir den hl. Thomas
etwas vollstdndig und selbstverstdndlich Unmd&gliches.

264





