
Umschau

Beschauliches Leben u. Apostolat
Es gehört zum Wesen des Kartäuser-

tunis, daß aus seinen schweigenden Klau-
sen ganz selten nur ein persönliches Wort
an unsere Ohren dringt. Schon darum
werden die Aufzeichnungen eines Kartäu-
sernovizen, die wir in diesem Heft ver-
öffentlichen, unsern Lesern willkommen
sein. Unsererseits glauben wir sie nicht
besser verdanken und würdigen zu kön-
nen, als daß wir sie hineinstellen in das
Licht und den Zusammenhang jener
bedeutsamen Constitutio Apostolica
Pius" XL, in der er die Statuten des Kar-
täuserordens nach ihrer Angleichung an
die Vorschriften des Codex iuris cano-
nici am 8. Juli 1924 wieder bekräftigt und
bestätigt hat. In der Uebersetjung nach
dem Text der Acta Apostolicae Sedis
vom 15. Oktober 1924 lauten die Worte
des Papstes, auf die es uns ankommt,
also:

„Allen, die im Schatten der Verborgen-
heit, fern vom Lärm und den Torheiten
der Welt, ein regeltreues Klosterleben
führen, gilt das Wort des Herrn an Maria
von Bethanien, daß sie den besten Teil
erwählt. Ihnen ist es ja nicht genug, ihre
ganze Geistesschärfe auf die Betrachtung
und Beschauung der göttlichen Geheim-
nisse und der ewigen Wahrheiten zu ver-
wenden und durch unaufhörliches Bitten
und Flehen das Blühen und tägliche
Wachsen des Reiches Gottes fördern zu
helfen; durch vorgeschriebene und frei-
gewählte Aszese der Seele und des Leibes
wollen sie außerdem Sühne leisten und
Buße tun, nicht so sehr für sich, als stell-
vertretend für die Brüder. Darum gibt es
auch für Menschen keine andere voll-
kommenere Lebensform und Lebens-
norm, zu der sie von Gott berufen wer-
den können; für die Kirche aber bedeutet
die so innige Gottverbundenheit und
Vollkommenheit derer, die als Einsiedler
in Klöstern unverbrüchlichen Stillschwei-
gens leben, die überfließende Nährquelle
jener vielgerühmten Heiligkeit, durch
deren Glanz die unbefleckte Christus-

Braut für die Völker ein unübersehbar
strahlendes Licht und ein zur Nach*
ahmung aufrufendes Vorbild wird. Kein
Wunder, wenn die kirchlichen Schrift-
steller der Vergangenheit, um die innere
Kraft und Wirksamkeit des Gebetes die-
ser Ordensmänner gebührend hervor-
zuheben, so weit gegangen sind, sie mit
den Gebeten des Moses in Vergleich zu
bringen. Die Begebenheit ist allbekannt.
Während Josue in der Ebene mit den
Amalekitern kämpfte und Moses auf dem
nächsten Berggipfel im Gebet Gott um
den Sieg für sein Volk beschwor, siegten
die Israeliten, so lange Moses die Hände
zum Himmel erhob; ließ er sie vor Er-
müdung sinken, gewannen die Amale-
kiter die Oberhand. Darum haben Aaron
und Hur die Arme des Moses von beiden
Seiten gestützt, bis Josue als Sieger den
Kamfplal? verließ. In der Tat werden durch
dieses Beispiel die Gebete der oben ge-
nannten Ordensleute aufs trefflichste ge-
kennzeichnet: einmal weil auch deren
fürbittende Macht gleichsam aufruht auf
zwei Stüljen, der Kraft des hl. Meßopfers
und dem Segen der persönlichen Buß-
übungen, zwei Stüljen, von denen die
eine in einem gewissen Sinn auf dasVor-
bild des Aaron gedeutet werden kann,
die andere auf das des Hur; vor allem
aber weil es die erhabene und gewisser-
maßen vornehmste Aufgabe dieser Ein-
siedler ist, sich wie von Amts wegen Gott
dem Herrn darzubieten und zu weihen
als Schlacht- und Versöhnungsopfer für
ihrer und der Menschen Rettung und Heil.
Deswegen ist auch schon in der Kirche
der Frühzeit diese so erhabene Lebens-
art aller Orten aufgekommen und hat
nach allen Seiten hin eine so ausgedehnte
Verbreitung gefunden, daß man sich von
ihrem segensreichen Einfluß auf die ge-
samte damalige Christenheit heute nur
sehrschwernocheineVorslellungmachen
kann. Das Aufkommen der sog. Aszeten
lassen wir hier außer Acht — von den
ersten Tagen unserer hl. Religion an
haben sie in ihren Häusern eine so

160



Umschau

strenge Lebensweise eingehalten, daß
sie von Cyprian als der erlesenere Teil
der Herde Christi bezeichnet wurden. —
Bemerkenswert ist aber die Tatsache,
daß zur Zeit der dezischen Christenver-
folgung christliche Aegypter in großer
Zahl in die Wüsteneien ihres Landes
flüchteten. Hier lernten sie den hohen
aszetischen Wert des goltgeweihten Ein-
siedlerlebens kennen und so sehr schät-
zen, daß sie ihre liebgewonnene Lebens-
weise auch nicht aufgaben, als der Frie-
densschluß mit der Kirche wiederherge-
stellt war. Die Zahl dieser Anachoreten
war so gewaltig, daß die Zahl der Wü-
stenbewohner und die Zahl der Stadt-
bürger gleich gewesen sein soll. Die
einen fuhren fort, in völliger Abgeschlos-
senheit und Trennung von den Menschen
ganz für sich allein zu leben, während
andere sich dem hl. Antonius anschlössen
und die ersten Anachoreten - Kolonien
(Lauren) gründeten. Damit war der Grund
gelegt zum allmählichen Aufkommen je-
nes Gemeinschaftslebens mit bestimmter
Regel und Organisation, das sich rasch
ausbreitete, zunächst im ganzen Orient,
dann aber auch in Italien, Gallien und
dem prokonsularischen Afrika, wo über-
all Klöster errichtet wurden. Ihre Bewoh-
ner waren jeder äußeren Dienstleistung
enthoben, so daß die Mönche, jeder in
der Abgeschlossenheit seiner Zelle für
sich, keine andere Aufgabe hatten, als
rein und ungeteilt den Gebetsverkehr
mit Gott zu pflegen. Der Segen, der hier-
aus der Christenheit erwuchs, ist wunder-
bar. Nur mit allergrößtem Nutjen konnten
Klerus und Laien jener Tage auf das Bei-
spiel jener Männer schauen, die, aus
Liebe zu Christus zum Vollkommensten
und Härtesten entschlossen, das innere
und verborgene Leben ihres Meisters zu
Nazareth nachzuahmen suchten und das,
was an Vollmaß seines Erlösungsleidens
annoch fehlt, als gottgeweihte Schlacht-
opfer zu ersehen trachteten.'

,Im Laufe der Zeit ist dieses Ideal der
reinen ungeteilten Beschaulichkeit in etwa

verblaßt und erlahmt. Obwohl sich die
Mönche von Seelsorgc und anderen apo-
stolischen Dienstleistungen fernzuhalten
suchten, kam es doch allmählich mehr
und mehr dazu, daß sie mit der Betrach-
tung und Beschauung der göttlichen
Dinge das tätige Leben verbunden haben;
entweder weil sie auf das Drängen der
Bischöfe hin glaubten, die Seelsorgs-
priester, die den Anforderungen nicht ge-
wachsen waren, unterstützen zu müssen,
oder weil sie sich für verpflichtet hielten,
der von Karl dem Großen so nachdrück-
lich geförderten Volksunterweisung ihre
Sorge zuzuwenden. Kam hinzu, daß in
jenen allenthalben so zerrütteten Zeit-
läuften auch die Klöster am inneren Geiste
Schaden und Erschlaffung litten.'

.Begreiflich, daß der Kirche ungeheuer
viel daran gelegen war, das beschauliche
Leben, das heilig und unversehrt so viele
Jahrhunderte hindurch in den Klöstern
geblüht hatte, zu seiner ersten idealen
Höhe zurückzuführen, auf daß es ihr zu
keiner Zeit an jenen Betern fehle, die
von jeder anderen Sorge frei, durch
unaufhörliches Anrufen der göttlichen
Barmherzigkeit des Himmels reichste
Gnade auf die heilsvergessene Mensch-
heit herniederziehen. Gott der Herr, der
zu allen Zeiten für die Bedürfnisse und
Vorteile seiner Kirche gütigst sorgt, hat
ihr in Bruno einen Mann erweckt, der
bei seiner hervorragenden Heiligkeit
dazu berufen war, das beschauliche Le-
ben in seiner ursprünglichen Reinheit
wiederherzustellen. Bruno gründete den
Kartäuserorden, den er ganz mit seinem
Geist durchdrungen und unter Ausschluß
jeder äußeren geistlichen und seelsorger-
lichen Beschäftigung durch Satjungen
gesichert hat von solch bewegender Kraft
und anspornender Energie, daß sie seine
Mönche auf der Laufbahn innerer Heilig-
keit und strengster Buße nicht nur rasch
voranbrachten, sondern sie auch in
derselben strengen und harten Lebens-
führung ungelockerten Mutes auf die
Dauer zu erhalten wußten. Diesen guten

161



Umschau

Geist ihres Stifters und geschehenden
Vaters haben die Kartäuser bekanntlich
durch fast neun Jahrhunderte hindurch so
treu bewahrt, daß ihr Orden im Gegensajj
zu andern frommen Genossenschaften in
dieser langen Zeit weder einer Verbes-
serung noch einer sog. Reform bedurfte.'

,Muß nicht jedermann diese Männer
aufrichtig bewundern? Um für das ewige
Heil ihrer Brüder im verborgenen und
verschwiegenen Apostolat sorgen zu
können, halten sie sich ihr Leben lang
von aller Gemeinschaft mit den Men-
schen völlig fern und abgesondert. Die
Einsamkeit der Zelle beobachtet jeder
von ihnen so streng, daß er sie aus
keinem Grund, aus keiner Not und zu
keiner Zeit des Jahres je verläßt. Nur an
heiliger Stätte kommen sie zur bestimm-
ten Stunde des Tages und der Nacht
zum Gotteslob zusammen; dabei wird
aber das göttliche Offizium nicht etwa
psalmodiert nach Art und Brauch in an-
dern Orden, sondern ,viva ac rotunda
voce', im vollen, starken Sprechton wird
es Gott dargebracht in seinem ganzen
unversehrten Bestand ohne jede Instru-
mentalbegleitung nach den ältesten Gre-
gorianischen Weisen der kartäuserischen
Liturgie. Und dieser frommen Mönche
flehentliches Gebet für die Kirche und
die Besserung der Menschen sollte der
barmherzige Gott nicht erhören?'

.Schon der hl. Bruno war von Seiten
Unseres Vorgängers Urbans II. hochge-
achtet und ausgezeichnet. Als Schüler
Brunos hatte er in seiner Studienzeit zu
Reims die Gelehrsamkeit und Heiligkeit
seines Lehrers kennen und so sehr schät-
zen gelernt, daß er ihn nach seiner Er-
hebung auf den päpstlichen Stuhl zu
seinem Ratgeber berief. Wie Bruno per-
sönlich, so hat auch der Orden der Kar-
täuser zu allen Zeiten die besondere Huld
des Apostolischen Stuhles erfahren dür-
fen, nicht zuleljt wegen der schlichten Ein-
falt und ländlichen Einfachheit, durch die
das Kartäuserleben geheiligt ist.'

,Mit gleicher Liebe sind auch Wir de n

frommen Mönchen zugetan und wün-
schen sehr, daß ihr so segensreicher
Orden weiter gefördert und verbreitet
werde. Denn wenn es je eine Zeit gab,
in der die Existenz dieser Anachoreten
in der Kirche eine dringende Notwendig-
keit war, so ist es ganz besonders die
unsrige, in der Anachoreten sein und
lebenskräftig blühen müssen. Odersehen
wir nicht gerade in der Gegenwart so
viele Christen, die die Betrachtung himm-
lischer Dinge völlig aufgegeben, ja sogar
jeden Gedanken an ihr ewiges Heil gänz-
lich aus dem Sinne geschlagen haben?
Die Folge davon ist, daß sie mit zügel-
loser Gier den Gütern und Genüssen
nachjagen, im vollen Widerspruche zum
Evangelium praktische Heiden werden
und heidnische Grundsätze im privaten
und öffentlichen Leben in die Tat um-
sehen. Andere mögen vielleicht immer
noch meinen, daß die zu Unrecht so ge-
nannten .passiven'Tugenden längst be-
deutungslos geworden und daß an Stelle
der alten Kloster-Aszese ein modernes
Aktionsprogramm zu treten habe, in
dem den .aktiven' Tugenden ein viel brei-
teres und weitherzigeres Betätigungsfeld
einzuräumen sei. Diese Ansicht ist von
Leo XIII., Unserm Vorgänger unsterb-
lichen Andenkens, in dem Briefe .Testern
benevolentiae' vom 22. Jännerl 899 zurück-
gewiesen und verurteilt worden. Wie sehr
sie das Idealbild der christlichen Voll-
kommenheit, seine Theorie sowohl als
auch die Praxis, schändet und zu Grunde
richtet, liegt offen zu Tage. Denn jeder-
mann sieht ein, daß diejenigen, die von
Berufs und Standes wegen ununterbro-
chen das Apostolat des Gebetes und der
Buße üben, mehr zum Wachstum der
Kirche und zum Wohle der Menschheit
beitragen, als diejenigen, die den Acker
Gottes durch äußere Arbeit bebauen.
Würden jene nicht die Fülle der göttli-
chen Gnaden wie Regengüsse auf die
Fluren des Herrn herniederziehen, wür-
den ganz gewiß selbst die Arbeiter des
Evangeliums magere Früchte ernten.'

162



Umschau

.Wieviel an Hoffnung und Erwartung
die Kartäusermönche in uns erwecken,
braucht darum kaum gesagt zu werden.
Wenn sie ihre Ordensregeln beobachten,
nicht etwa nur gewissenhaft, sondern
mit edelmütiger hochherziger Entschlos-
senheit, werden sie leicht zur hohen Hei-
ligkeit gelangen; dann aber wird es nicht
ausbleiben, daß sie als vollkommene
Ordensmänner bei Gott, dem Allbarm-
herzigen, mächtige Fürbitter für das
christliche Volk werden und sind.'

.Nicht ohne Grund hat darum Unser
Vorgänger Innocenz XI. die Sa^ungen
des Kartäuserordens für wert gehalten,
sie durch das .Patrozinium der Aposto-
lischen Schutjherrschaft' zu beschirmen
und durch die Konstitution .Iniunctum
nobis' vom 27. März 1688 ,in forma spe-
cifica', wie der offizielle Ausdruck lautet,
gutzuheißen. In dieser Konstitution wer-
den von Unserm Vorgänger hochgehende
Lobeserhebungen gespendet, Lobeser-
hebungen, die um so gewichtiger in die
Wagschale fallen, weil sie aus dem Munde
eines Papstes stammen, der wegen seines
hl. Lebens berühmt ist. So trug Inno-
cenz XI. kein Bedenken zu schreiben,
daß seine Vorgänger, die römischen
Päpste, den Kartäuserorden mit Recht
als den guten Baum bezeichnet hätten,
den Gottes Rechte in den Acker der Kirche
gepflanzt habe, auf daß er reiche Früchte
der Gerechtigkeit bringe; und von sich
selbst gesteht er, daß er den Orden und
seine Mitglieder, die unaufhörlich Gott
dem Herrn dienten durch die Kontempla-
tion seiner erhabensten Geheimnisse, in
seinem innersten Herzen trage "

So weit die Worte unseres Hl.Vaters, die
ohne Zweifel zum Eindruckvollsten und
Nachdrücklichsten gehören, was über die
Erhabenheit und Segensfülle des be-
schaulichen Lebens aus so berufenem
Munde gesagt werden kann. Dabei be-
wegen sie sich durchaus in der Linie der
patristisch-scholastischenTradition, die zu
allen Zeilen der vita contemplativa das
höchste Lob gespendet hat. Der hl. Tho-

mas z. B., in dem die Vollkommenheits-
lehre der Vergangenheit ihre spekulative
Höhe und klassische Formulierung ge-
funden hat, zählt in seiner Summa
theol. 2. 2. qu. 1. a. 1. nicht weniger als
neun Gründe auf, warum das beschau-
liche Leben vor dem tätigen den Vorzug
verdiene. Und in der Summa c. gent. III.
c. 159 steht der Sa&: „Unter den mensch-
lichen Handlungen ist jene die vollkom-
menste, die unmittelbar auf das höchste
Gut, nämlich Gott, sich richtet. Nach die-
ser ist ein menschlicher Akt immer in-
sofern spezifisch am vollkommensten,
jemehr sein Objekt an Gott sich nähert."
Nun richtet sich die vita contemplativa
direkt und unmittelbar auf die Liebe zu
Gott, während die vita activa direkter
auf die Liebe zum Nächsten geht. Darum
steht nach dem hl. Thomas das beschau-
liche Leben simpliciter und ex genere suo
höher als das tätige.

An diesem Primat der Kontemplation
hat der Aquinate auch da festgehalten,
wo er sich von den meisten Ordenstheo-
logen seiner Zeit entfernt und den sog.
apostolischen Orden den ersten Plafc in
der objektiven Vollkommenheitsordnung
zuerkennt. Denn diese oberste Wertstufe
erreichen sie nicht etwa schon dadurch,
daß sie im Gegensat; zu den beschauli-
chen Orden nach außen hin tätig sind,
sondern erst dann, wenn die Fülle und
Ueberfülle ihrer sie drängenden kontem-
plativen Gottesliebe die ursächliche Vor-
aussetzung dafür ist, daß sie durch Pre-
digt und Unterricht am Seelenheil der
Menschen in vollkommenerNächstenliebe
arbeiten. Wo darum die Arbeit im Dienst
des hilfsbedürftigen Nächsten in nichts
anderem besteht als im bloßen äußer-
lichen Werk, ohne daß dieses auch nurim
geringsten Frucht und Auswirkung inner-
licher, gottzugekehrter Beschaulichkeit
wäre, kann von einer Ueberlegenheit des
also tätigen Lebens über das beschauli-
che keine Rede sein, deshalb nicht, weil
der Tatbestand des apostolischen Lebens
im Sinne des hl. Thomas hier überhaupt

165



Umschau

nicht gegeben ist. Das ist nur dann der
Fall, wenn die vita activa ein Ueberquel-
len der vita contemplativa, die sichtbare
Liebe zum Nächsten ein Ueberfließen der
unsichtbaren Liebe zu Gott ist. Darum
darf eigentlich nur der zum apostolischen
Leben übergehen, der im beschaulichen
fest verwurzelt und gesichert ist. Sonst be-
steht die große Gefahr, daß der Ueber-
gang von der vita contemplativa zur vita
activa nicht per modum additionis ge-
schieht, wie St. Thomas fordert, sondern
per modum subtractionis in dem Sinne,
daß die innereGottverbundenheit imDrän-
gen und Hasten gehäufter äußerer Ge-
schäftigkeit gemindert und zerstört und
die geheiligte Haltung der kontemplativen
Seele zu einer unfruchtbaren, rein welt-
lichen und weltklugen Betriebsamkeit
herabgewürdigt wird. Nur wenn unsere
äußeren Dienstleistungen in Wort und
Werk der Fülle und Ueberfülle beschau-
licher Gottesliebe entspringen (ex pleni-
tudineetabundantiacontemplalionisderi-
vantur),bleibendieder vita contemplativa
eigenen Werte gewahrt, ja sie werden in
diesem Falle durch Predigt und Unterricht
nach der Lehre des hl. Thomas noch um
ein Bedeutendes vermehrt; denn „wie das
Erleuchten (illuminare) besser ist als das
Leuchten (lucere), so ist es vollkomme-
ner, wenn jemand das, was er in der Be-
trachtung lief erkannt hat, anderen mit-
teilt, als wenn er es für sich allein betrach-
tet; das Wohl der Vielen geht auch hier
dem Wohl des Einzelnen voran. Zudem
ist es ein größeres Zeichen der Liebe,
wenn einer dem Freund zulieb auch noch
anderen dient, als wenn er dem Freund
allein dienen will." So in der 2.2. qu. 188,
185,184. Und in dem herrlichen Büchlein
„De perfectione vitae spiritualis" heißt
es: „Je besser das beschauliche Leben ist
als das tätige, um so mehr scheint der
für Gott zu tun, der in der geliebten Be-
schauung einen Abbruch erleidet, um
Gottes wegen sich der Arbeit am Seelen-
heil des andern zu widmen. Seelsorgs-
arbeit aus Liebe zu Gott und zum Näch-

sten, selbst wenn sie mit einer gewissen
Beeinträchtigung des kontemplativen Le-
bens verbunden ist, bedeutet eine höhere
Vollkommenheit der Liebe, als eine der-
artige Anhänglichkeit an die Süßigkeit
der Beschauung, daß man nicht von ihr
lassen möchte, auch wenn es sich um das
Seelenheil anderer handelt" (Cap. 23).

Im Anschluß hieran macht Thomas die
treffende Bemerkung: „Was die Voll-
kommenheit in der Liebe betrifft, die nach
Augustinus zumeist in der Bereitschaft
des Herzens besteht, so ist zu sagen, daß
viele, die das beschauliche Leben führen,
diese Vollkommenheit besitjen, insofern
sie im Herzen bereit sind, nach Gottes
Willen auf die Muße der geliebten Be-
schauung eine Zeit lang zu verzichten,
um sich der Arbeit am Seelenheil des
anderen hinzugeben; in sehr vielen be-
rufsmäßigen Seelsorgern dagegen ist
diese Vollkommenheit der Liebe nicht
vorhanden, da sie mehr aus Ueberdruß
am beschaulichen Leben zur äußeren Tä-
tigkeit gedrängt werden denn aus Ver-
langen nach ihm. Und doch sollte die hl.
Beschaulichkeit so zur Vollkommenheit
ihres Lebens gehören, daß sie sie wie ein
hochgeliebtes Gut nur vorübergehend
hinter der Seelsorge zurücktreten lassen."

Von diesen pastoralen Grundsätzen aus
istesverständlichundkonsequent.daßder
hl. Thomas von den Bischöfen verlangt,
daß sie nicht nur im tätigen, sondern auch
imbeschaulichenLebenausgezeichnet sei-
en. Wiederholt m acht er sich das Wort Gre-
gors des Großen zu eigen: „Der Vor-
steher muß im Handeln ausgezeichnet,
durch Beschaulichkeit über alle erhoben
sein; die Sorge für das Innere darf er
über der Beschäftigung mit dem Aeußeren
nicht zu kurz kommen lassen und die Be-
sorgung des Aeußeren über der Sorge
für das Innere nicht aufgeben". Das Maß
der Nächstenliebe, über das die Bischöfe
als gottbestellte Hirten der Gläubigen zur
Ausspendung der Reichtümer Christi
verfügen müssen, ist nach der Meinung
des Aquinaten so groß, daß sie es ohne

164



Umschau

tiefe und anhaltende Betrachtung unmög-
lich erreichen. Nur ununterbrochene hl.
Beschaulichkeit ist die unerläßliche Vor-
aussetzung für jenen höchsten Grad der
Vollkommenheit, der zum Bischofsstand
und Bischofsamt wesenhaft erfordert ist.
Gerade auf dem Gebiet der Vollkommen-
heit haben die Bischöfe die hohe Auf-
gabe, die andern durch Wort und Beispiel
zu lehren. Aus diesem Grund ist der Voll-
kommenheitszustand des Bischofs der
status perfectionis acquisitae exercendae
et communicandae, insofern der Bischof
durch Predigt und Unterricht das, was er
in der Beschauung tief erkannt hat, an-
deren mitteilt (contemplata aliis tradit).
Der Ordensstand dagegen ist der status
perfectionis acquirendae, weil die Or-
densleute durch die Profeß verpflichtet
sind, ihr Leben lang nach der Vollkom-
menheit zu streben. Nun ist aber offen-
kundig eine größere Vollkommenheit da-
zu erfordert, andern die Vollkommenheit
mitzuteilen, als in sich allein vollkommen
zu werden. Daraus folgt, daß die Voll-
kommenheit, die dem Bischofsstand eigen
ist, größer ist als die Vollkommenheit in
allen Formen des Ordensstandes. Ja, weil
die Bischöfe im beschaulichen Leben so
begründet und vorangeschritten sind,
daß die Ueberfülle ihrer Gottesliebe sie
drängt, auf die Süßigkeit der Betrachtung
wieder und wieder zu verzichten, um nach
dem Willen Gottes und in ständiger Ver-
einigung mit ihm in aufopfernder Hirten-
tätigkeit den Menschen die vollkommen-
ste Nächstenliebe zu erweisen, bilden sie
den Stand, der in der Kirche Gottes der
vollkommenste überhaupt ist.

Von diesem Gesichtspunkt der Seelsor-
ge und der in ihr sich verzehrenden Näch-
stenliebe aus ist es nur eine logische Fol-
gerung, wenn der hl. Thomas im Gegen-
saty zu den meisten seiner dem Ordens-
stande angehörenden Zeitgenossen den
Saij verteidigt, daß in der objektiven
Vollkommenheitsordnung die Lehr- und
Predigerorden der Vollkommenheit der
Bischöfe am nächsten kommen (2. 2. qu.

188 a. 6). Wer im Stande sein will, so sagt
er, andere auf die Höhen der Vollkommen-
heit zu führen, muß vollkommen sein,
was von denen, die zur Vollkommenheit
geführt werden sollen, nicht gefordert
wird. Darum nehmen die apostolischen
Orden bis zu einem gewissen Grade an
der Vollkommenheit des Bischofsstandes
teil, so daß sie an sich nicht nur höher
stehen, als die rein tätigen Orden, son-
dern auch die rein beschaulichen um eine
Stufe überragen. Warum? Weil das apo-
stolische Lebensideal, das die Güter des
beschaulichen in Predigt und Unterricht
weitergeben soll, die Ueberfülle der Kon-
templation vorausseht (5 qu. 40 a. 1 ad 2).

Wie man aus dieser Begründung deut-
lich sieht, hat Thomas von Aquin am Pri-
mat der Beschaulichkeit in seiner ganzen
Vollkommenheitslehre grundsätzlich und
konsequent festgehalten, und in diesem
Sinne ist es zu verstehen, wenn es im
Eingang der oben übersehen Apostoli-
schen Konstitution heißt, daß es für die
Menschen keine andere vollkommenere
Lebensform gibt, zu der sie von Gott be-
rufen werden können als das beschau-
liche Leben. Bleibt es auch hinsichtlich des
Zwecks hinter dem apostolischen Le-
bensideal als solchem um eine Stufe zu-
rück, so erstrebt und verwirklicht es doch
einen Vollkommenheitszustand, der es,
was die Fülle und Ueberfülle der Beschau-
ung betrifft, zu der höheren und höchsten
Vollkommenheits-Lebensform unserer
hl. Kirche in unmittelbare Nähe bringt;
hinsichtlich der Sicherhei t aber, die
das beschauliche Leben für den raschen
und ungestörten Fortschritt auf dem Wege
zur Vollkommenheit bietet, ist es ohne
Zweifel gegenüber der apostolischen Le-
bensweise im Vorteile, da es von den
großen äußeren Gefahren und Hemmun-
gen, die mit der berufsmäßigen Seelsorge
für das innere Leben gewöhnlich gegeben
sind, völlig frei ist. Tatsache ist jeden-
falls, daß viele Arbeiter im Weinberge des
Herrn durch die mannigfachen äußeren
Beschäftigungen so vom betrachtenden

165



Umschau

Gebete abgezogen werden, daß sie stark
veräußerlichen, wahrend andererseits die
Erfahrung lehrt, daß sehr viele beschau-
liche Seelen aus ihrer überfließenden
Gottesliebe heraus in ihrer Weise einen
Seeleneifer entfalten, der das „apostoli-
sche" Wollen undWirken mancher Seelen-
hirten weit hinter sich läßt. So ist es wie-
derum nur den Tatsachen entsprechend,
wenn es am Schluß der päpstlichen Bulle
heißt, daß diejenigen, die von Berufs- und
Standeswegen ununterbrochen das Apo-
stolat des Gebetes und der Buße üben,
mehr zum Wachstum der Kirche und zum
Wohle der Menschheit beitragen, als die-
jenigen, die den Acker Gottes durch
äußere Arbeit bebauen.

Wahrhaft apostolisch tätige Männer im
Sinne des hl. Thomas werden allerdings
im Apostolat zur Verbreitung des Glau-
bens den Beschaulichen in nichts nach-
stehen, sondern im Gegenteil gerade
durch ihre äußere Tätigkeit in der Lage
sein, sie um ein Wesentliches zu über-
treffen. Wohl findet ihr Gebets- und Buß-
eifer in den Pflichten ihrer seelsorglichen
Nächstenliebe gottgesetjte Schranken;
dafür bieten ihnen aber Predigt und Unter-
richt die Möglichkeit, die Güter der Kon-
templation nicht nur auf den unbewußten
Verbindungswegen der communio sanc-
torum den Menschen zuströmen zulassen,
sondern sie darüber hinaus Gläubigen
und Ungläubigen in einer Weise zum
Bewußtsein zu bringen, die den Beschau-
lichen als solchen versagt ist. Weil gleich-
wohl auch apostolisch tätige Menschen
auf dem Gebiet der Erziehung und Seelen-
heiligung zutiefst auf andere wirken nicht
durch das, was sie bewußt tun, son-
dern durch das, was sie in den un-
bewußten, gottgeheiligten Tiefen ihres
Seelengrundes sind und ausstrahlen,
wofür Gott allein der Maßslab zusteht,
so mögen immerhin die Beschaulichen
in der Aufrichtung des Königreiches
Christi mit den Apostolischen in heiligem
Wetteifer um die Palme des Erfolges
ringen; sicher ist, daß auch die besten

Apostel in der Innen- und Außenmission
viel weniger Erfolge hätten, wenn ihre
äußeren Bemühungen nicht durch das
verborgene Apostolat der Kontemplati-
ven fort und fort gesegnet würden. Was
die Christenheit ihrem Beten und Büßen
verdankt, kann man ermessen an den
apostolischen Großtaten der Kartäuser,
aufdiePapstPiusXI. in seinem erwähnten
Schreiben so nachdrücklich aufmerksam
gemacht hat. Auf die Bedeutung der be-
schaulichen Orden für die Fortschritte in
der Weltmission ist er in seiner berühmten
Missionsenzyklika vom 28. Februar 1926
erneut zurückgekommen:

„Zu dem, was Wir bisher über die Aus-
bildung und Neugewinnung eurer Mis-
sionshelfer gesagt haben, bleibt nur noch
eins, das Wir eurer tatkräftigen Förderung
recht eindringlich empfehlen möchten;
sind Wir doch überzeugt, daß es nur ver-
wirklicht zu werden braucht, um für die
Ausbreitung des hl. Glaubens ein mehr
als gewöhnliches Segensmittel zu sein.
Es handelt sich um das kontemplative
Leben, dem Wir mit höchster Schätzung
zugetan sind. Zeuge, vollgültiger Zeuge
dafür ist die Apostolische Konstitution,
durch die Wir die Statuten des Kartäuser-
ordens, die von Anfang an von der päpst-
lichen Autorität gebilligt waren, kraft Un-
serer päpstlichen Vollmacht bereitwilligst
bekräftigt haben. Es war vor zwei Jahren,
als ihre Angleichung an die Vorschriften
des Codex iuris canonici glücklich voll-
zogen war. Seitdem haben Wir die
obersten Leiter der beschaulichen Orden
aufgefordert, durch Klostergründungen
die strenge Regel des kontemplativen
Lebens in den Missionsgebieten überall
einzuführen oder weiter zu verbreiten.
Auch ihr, ehrwürdige Brüder, geliebte
Söhne, sollt in derselben Weise darum
besorgt sein, indem ihr immer wieder,
ob gelegen oder ungelegen, dieselben
Bitten aussprecht. Ihr werdet es zu eurer
Verwunderung erfahren, welch wunder-
baren Gnadensegen diese Einsiedler
über euch und eure Arbeiten bringen

166



Besprechungen

werden. Ich erinnere nur an das große
Kloster der reformierten Zisterzienser
von Ia Trappe im apostolischen Vikariat
Peking. Von den fast 100 dortigen Mön-
chen besteht die Mehrzahl aus Chinesen.
Indem sie durch vollkommenste Tugend-
Übung, anhaltendes Gebet, hartes Leben
und schwere Arbeit zwecks Buße und
Sühne sich und den Ungläubigen Gott
gnädig und barmherzig stimmen, gewin-
nen sie durch die Kraft ihres Beispiels
gleichzeitig auch die Heiden für das Chri-
stentum. Durch die Erfahrung steht es
somit außer allem Zweifel, daß unsere
Anachoreten zu einem glücklichen Erfolg
der gottgesandten Missionäre Tag für
Tag nicht wenig beitragen, auch ohne
daß sie Statut und Geist ihrer Stifter im
geringsten ändern und ohne in die aktive
Missionsarbeit irgendwie einzugreifen.'

.Mögen darum die Obern der beschau-
lichen Orden eurer Bitte willfahren und
Klosterniederlassungen gründen, wo im-
mer es nach gegenseitiger Vereinbarung
gut erscheint! Mögen sie das Werk voll-
bringen, das für die Heidenvölker ein
unermeßlicher Segen, aber auch uns im
höchsten Grad willkommen und dankens-
wert sein wird!"

Diesem Ruf des Hl. Vaters war in kurzer
Zeit ein herrlicher Erfolg beschieden.
Dank den Bemühungen der Benediktiner-

abtei St. Andreas in Lophem-les-Bruges
hat sich unter dem Patronat des Karmel
von Lisieux ein neues Werk gebildet
(„Contemplation d'Apostolat") mit dem
ausgesprochenen Zweck, die Gebets- und
Bußkräfte der beschaulichen Orden in den
unmittelbaren Dienst der Heidenmission
zu stellen. Nach den glückverheißenden
Anfängen kann kein Zweifel daran sein,
daß es in Bälde kein Missionsgebiet mehr
geben wird, fürdasnichteinbeschauliches
Kloster opfert, betet und sühnt. Neuer-
dings kommt hinzu, daß durch Dekret
vom 14. Dez. 1927 der Hl. Vater „die von
zahlreichen Bischöfen vorgelegten Bitten
huldvoll genehmigt und geruht hat, die
hl. Theresia vom Kinde Jesu zur beson-
deren Patronin aller, sowohl der Missio-
näre, als auch der Missionsschwestern
und aller Missionen des gesamten Welt-
alls, zu erklären. Die hl. Theresia wird
also neben dem hl. Franz Xaver ihre
Hauptpatronin sein mit allen ihr gebüh-
renden Vorrechten".

Kann noch offener und eindringlicher
gesagt werden, daß beschauliches Leben
und Apostolat zusammengehören ? Chri-
stus, der König der Welt, wird in dem Maß
in den Seelen leben und herrschen, als
von jedem Verkünder seiner hl. Geheim-
n isse das Wort des hl. Ignatius von Loyola
gilt: in actione contemplativus.

H. Bleienstein S. J

BESPRECHUNGEN
Codina, Ar turo S.J.: LosOri-
gines de los Ejercicios Espirirua-
les de S. Ignacio de Loyola. Estu-
dio histörico. Barcelona, Biblioteca Bal-
mes, 1926, XI 508 S., 8°, [= Biblioteca hi-
störica de la Biblioteca Balmes Ser. II,
Bd. I.J

Es ist uns längst aufgegangen, daß die
Aszetik als Kunde vom religiösen Leben
aus ihrer eigenen Geschichte lernen kann
und muß. Zumal die geschichtliche Ein-
sicht in das Werden der großen Träger
des geistlichen Lebens, ihrer Werke, in

die Eigenkräfte und in die Abhängig-
keiten, läßt uns den Sinn und Wert ihrer
Weisungen tiefer erfassen. Auch auf
diesem Gebiete kann geschichtliches Ver-
stehen den Weg zu geistiger Freiheit
weisen.

Daß das klassische Büchlein des heil.
Ignatius von den geistlichen Uebungen
als eins der ganz großen Ereignisse in
der langen Entwicklung der christlichen
Aszese zu gelten hat, braucht nicht mehr
dargelan zu werden. Es ist eben etwas
anderes als das Handbuch bloß irgend

167




