Umschau

Beschauliches Leben u. Apostolat

Es gehOrt zum Wesen des Kartduser-
tums, da aus seinen schweigenden Klau-
sen ganz selten nur ein persnlichesWort
an unsere Ohren dringt. Schon darum
werden die Aufzeichnungen eines Kartdu-
sernovizen, die wir in diesem Heft ver-
offentlichen, unsern Lesern willkommen
sein. Linsererseits glanben wir sie nicht
besser verdanken und wiirdigen zu kon-
nen, als da2 wir sie hineinstellen in das
Licht und den Zusammenhang jener
bedeutsamen Constitutio Apostolica
Pius’ X1, in der er die Statuten des Kar-
tduserordens nach ihrer Angleichung an
die Vorschriften des Codex iuris cano-
nici am 8. Juli 1924 wieder bekriftigt und
bestdtigt hat. In der Llebersepung nach
dem Text der Acta Apostolicae Sedis
vom 15. Oktober 1924 lauten die Worte
des Papstes, auf die es uns ankommt,
also:

»Allen, die im Schatten der Verborgen-
heit, fern vom Ldrm und den Torheiten
der Welt, ein regeltreues Klosterleben
filhren, gilt das Wort des Herrn an Maria
von Bethanien, daf sie den besten Teil
erwdhlt. Thnen ist es ja nicht genug, ihre
ganze Geistesschdrfe anf die Betrachtung
und Beschauung der gottlichen Geheim-
nisse und der ewigen Wahrheiten zn ver-
wenden und durch unaufhorliches Bitten
und Flehen das Blithen nnd tdgliche
Wachsen des Reiches Gottes férdern zu
helfen; durch vorgeschriebene und frei-
gewdhlte Aszese der Seele und des Leibes
wollen sie auferdem Siihne leisten und
Bufle tun, nicht so sehr fiir sich, als stell-
vertretend fiir die Briider. Darum gibt es
auch fiir Menschen keine andere voll-
kommenere Lebensform und Lebens-
norm, zu der sie von Gott berufen wer-
den kénnen; fiir die Kirche aber bedeutet
die so innige Gottverbundenheit und
Vollkommenheit derer, die als Einsiedler
in Klgstern unverbriichlichen Stillschwei-
gens leben, die iiberflieBende Ndhrquelle
jener vielgeriihmten Heiligkeit, durch
deren Glanz die unbefleckte Christus-

Braut fiir die Vlker ein uniibersehbar
strahlendes Licht und ein zur Nach®
ahmung aufrufendes Vorbild wird. Kein
Wunder, wenn die kirchlichen Schrift-
steller der Vergangenheit, nm die innere
Kraft und Wirksamkeit des Gebetes die-
ser Ordensmdnner gebiihrend hervor-
zuheben, so weit gegangen sind, sie mit
den Gebeten des Moses in Vergleich zn
bringen. Die Begebenheit ist allbekannt.
Wihrend Josue in der Ebene mit den
Amalekitern kdmpfte und Moses auf dem
néchsten Berggipfel im Gebet Gott um
den Sieg fiir sein Volk beschwor, siegten
die Israeliten, so lange Moses die Hénde
zum Himmel erhob; lie# er sie vor Er-
miidung sinken, gewannen die Amale-
kiter die Oberhand. Darum haben Aaron
und Hur die Arme des Moses von beiden
Seiten gestiipt, bis Josue als Sieger den
Kamfplas; verlie. In der Tat werden durch
dieses Beispiel die Gebete der oben ge-
nannten Ordensleute aufs trefflichste ge-
kennzeichnet: einmal weil auch deren
fiirbittende Macht gleichsam aufruht auf
zwei Stiien, der Kraft des hl. Mefiopfers
und dem Segen der persdnlichen BuB-
iibungen, zwei Stiipen, von denen die
eine in einem gewissen Sinn anufdas Vor-
bild des Aaron gedeutet werden kann,
die andere anf das des Hur; vor allem
aber weil es die erhabene und gewisser-
magen vornehmste Aufgabe dieser Ein-
siedler ist, sich wie von Amts wegen Gott
dem Herrn darzubieten und zu weihen
als Schlacht- und Versbhnungsopfer fiir
ihrer und der Menschen Reftung und Heil.
Deswegen ist auch schon in der Kirche
der Friihzeit diese so erhabene Lebens-
art aller Orten aufgekommen und hat
nach allen Seiten hin eine so ausgedehnte
Verbreitung gefunden, da man sich von
ihrem segensreichen Einfluf auf die ge-
samte damalige Christenheit heute nur
sehrschwernoch eineVorstellung machen
kann. Das Aunfkommen der sog. Aszeten
lassen wir hier aufer Acht — von den
ersten Tagen unserer hl. Religion an
haben sie in ihren Hdusern eine so

160



Umschau

strenge Lebensweise eingehalten, daf
sie von Cyprian als der erlesenere Teil
der Herde Christi bezeichnet wurden. —
Bemerkenswert ist aber die Tatsache,
dak zur Zeit der dezischen Christenver-
folgung christliche Aegypter in grofier
Zahl in die Wiisteneien ihres Landes
fliichteten. Hier lernten sie den hohen
aszetischen Wert des gottgeweihien Ein-
siedlerlebens kennen und so sehr schit-
zen, daf sie ihre liebgewonnene Lebens-
weise auch nicht aufgaben, als der Frie-
densschluf mit der Kirche wiederherge-
stellt war. Die Zah! dieser Anachoreten
war so gewaltig, daft die Zahl der Wii-
stenbewohner und die Zahl der Stadt-
biirger gleich gewesen sein soll. Die
einen fuhren fort, in volliger Abgeschlos-
senheif und Trennung von den Menschen
ganz fiir sich allein zu leben, wihrend
andere sichdem hl. Antonius anschlossen
und die ersten Amnachoreten-Kolonien
(Lauren)griindeten. Damit war der Grund
gelegt zum allmdhlichen Aufkommen je-
nes Gemeinschaftslebens mit bestimmter
Regel und Organisation, das sich rasch
ausbreitete, zundchst im ganzen Orient,
dann aber auch in Italien, Gallien und
dem prokonsularischen Afrika, wo iiber-
all Kldster errichtet wurden. lhre Bewoh-
ner waren jeder duBeren Dienstleistung
enthoben, so daft die Monche, jeder in
der Abgeschlossenheit seiner Zelle fiir
sich, keine andere Aufgabe hatten, als
rein und ungeteilt den Gebetsverkehr
mit Gott zu pflegen. Der Segen, der hier-
aus der Christenheit erwuchs, ist wunder-
bar. Nur mit allergroftem Nuen konnten
Klerus und Laien jener Tage auf das Bei-
spiel jener Mdnner schauen, die, aus
Liebe zn Christus zum Vollkommensten
und Hdrtesten entschlossen, das innere
und verborgene Leben ihres Meisters zu
Nazareth nachzuahmen suchten und das,
was anVollmat seines Erlosungsleidens
annoch fehlt, als gottgeweihte Schlacht-
opfer zu erseen trachteten.‘

JIm Laufe der Zeit ist dieses ldeal der
reinen ungeteilten Beschaulichkeit inetwa

verblaft und erlahmt. Obwohl sich die
Maonche von Seelsorge und anderen apo-
stolischen Dienstleistungen fernzuhalten
suchten, kam es doch allm#hlich mehr
und mehr dazu, dak sie mit der Betrach-
tung und Beschauung der gottlichen
Dinge das tédtige Leben verbunden haben;
entweder weil sie auf das Drdngen der
Bischtfe hin glaubten, die Seelsorgs-
priester, die den Anforderungen nicht ge-
wachsen waren, unterstiipen zu miissen,
oder weil sie sich fiir verpflichtet hielten,
der von Karl dem Groflen so nachdriick-
lich geforderten Volksunterweisung ihre
Sorge zuzuwenden. Kam hinzu, dag in
jenen allenthalben so zerriitteten Zeit-
lduften auch die Kloster am inneren Geiste
Schaden und Erschlaffung litten.‘

,Begreiflich, daf der Kirche ungeheuer
viel daran gelegen war, das beschauliche
Leben, das heilig und unversehrt so viele
Jahrhunderte hindurch in den Kl&stern
gebliiht hatte, zu seiner ersten idealen
Hohe zuriickzufiihren, auf daf es ihr zu
keiner Zeit an jeneu Betern fehle, die
von jeder anderen Sorge frei, durch
unaufhorliches Anrufen der géttlichen
Barmherzigkeit des Himmels reichste
Gnade auf die heilsvergessene Mensch-
heit herniederziehen. Gott der Herr, der
zu allen Zeiten fiir die Bediirfnisse und
Vorteile seiner Kirche giitigst sorgt, hat
ihr in Bruno einen Mann erweckt, der
bei seiner hervorragenden Heiligkeit
dazu berufen war, das beschauliche Le-
ben in seiner urspriinglichen Reinheit
wieder herzustellen. Bruno griindete den
Karfduserorden, den er ganz mit seinem
Geist durchdrungen und unter Ausschluf
jeder dufleren geistlichen und seelsorger-
lichen Beschdftigung durch Satungen
gesichert hat von solch bewegender Kraft
und anspornender Energie, daf sie seine
Monche auf der Laufbahn innerer Heilig-
keit und strengster Bufle nicht nur rasch
voranbrachten, sondern sie auch in
derselben strengen und harten Lebens-
filhrung ungelockerten Mutes auf die
Dauer zu erhalten wufiten, Diesen guten

161



Umschau

Geist ihres Stifters und gesegebenden
Vaters haben die Kartduser bekanntlich
durch fast neun Jahrhunderte hindurch so
treu bewahrt, daB ihr Orden im Gegensaty
zu andern frommen Genossenschaften in
dieser langen Zeit weder einer Verbes-
serung noch einer sog. Reform bedurfte.*

,Muf} nicht jedermann diese Mdnner
aufrichtig bewundern? Um fiir das ewige
Heil ihrer Briider im verborgenen und
verschwiegenen Apostolat sorgen zu
konnen, halten sie sich ihr Leben lang
von aller Gemeinschaft mit den Men-
schen vollig fern und abgesondert. Die
Einsamkeit der Zelle beobachtet jeder
von ihnen so streng, daf er sie aus
keinem Grund, aus keiner Notf und zu
keiner Zeit des Jahres je verldBt. Nur an
heiliger Stitte kommen sie zur bestimm-
ten Stunde des Tages und der Nacht
zum Gotteslob zusammen; dabei wird
aber das gdttliche Offizium nicht etwa
psalmodiert nach Art und Brauch in an-
dern Orden, sondern ,viva ac rofunda
voce’, im vollen, starken Sprechton wird
es Gott dargebracht in seinem ganzen
unversehrien Bestand ohne jede Instru-
mentalbegleitung nach den iltesten Gre-
gorianischen Weisen der kartduserischen
Liturgie. Und dieser frommen M&nche
flehentliches Gebet fiir die Kirche und
die Besserung der Menschen sollte der
barmherzige Gott nicht erhéren ?¢

,Schon der hl. Bruno war von seiten
Unseres Vorgidngers Urbans 1. hochge-
achtet und ausgezeichnet. Als Schiiler
Brunos hatte er in seiner Studienzeit zu
Reims die Gelehrsamkeit und Heiligkeit
seines Lehrers kennen undso sehr schdt-
zen gelernt, daft er iha nach seiner Er-~
hebung auf den pdpstlichen Stuhl zu
seinem Ratgeber berief. Wie Bruno per-
sonlich, so hat auch der Orden der Kar-
tduser zu allen Zeiten die besondere Huld
des Apostolischen Stuhles erfahren diir-
fen, nicht zulest wegen der schlichten Ein-
falt und ldndlichen Einfachheit, durch die
das Kartduserleben geheiligt ist.*

,Mit gleicher Liebe sind auch Wir den

frommen M&nchen zugetan und wiin-
schen sehr, daf ihr so segensreicher
Orden weciter gefordert und verbreitet
werde. Denn wenn es je eine Zeit gab,
in der die Existenz dieser Anachoreten
in der Kirche eine dringende Notwendig-
keit war, so ist es ganz besonders die
unsrige, in der Anachoreten sein und
lebenskrdftig blithen miissen. Oder sehen
wir nicht gerade in der Gegenwart so
viele Christen, die die Betrachtung himm-
lischer Dinge véllig aufgegeben, ja sogar
jeden Gedanken an ihr ewiges Heil génz-
lich aus dem Sinne geschlagen haben?
Die Folge davon ist, daf sie mit ziigel-
loser Gier den Giitern und Geniissen
nachjagen, im vollen Widerspruche zum
Evangelium praktische Heiden werden
und heidnische Grundsédte im privaten
und oOffentlichen Leben in die Tat um-
sefien. Andere mdogen vielleicht immer
noch meinen, dat die zu Unrecht so ge-
nannten ,passiven‘ Tugenden ldngst be-
deutungslos geworden und dag an Stelle
der alten Kloster-Aszese ein modernes
Aktionsprogramm zu treten habe, in
dem den ,aktiven‘ Tugenden ein viel brei-
teres und weitherzigeres Betdtigungsfeld
einzurdumen sei. Diese Ansicht ist von
Leo Xill, linserm Vorgédnger unsterb-
lichen Andenkens, in dem Briefe ,Testem
benevolentiae‘ vom 22.Jdnner1899 zuriick-
gewiesen und verurteilt worden. Wie sehr
sie das Idealbild der christlichen Voll-
kommenheit, seine Theorie sowohl als
auch die Praxis, schdndet und zu Grunde
richtet, liegt offen zu Tage. Denn jeder-
mann sieht ein, dak diejenigen, die von
Berufs und Standes wegen ununterbro-
chen das Apostolat des Gebetes und der
Bufie iiben, mehr zum Wachstum der
Kirche und zum Wohle der Menschheit
beitragen, als diejenigen, die den Acker
Gottes durch duflere Arbeit bebauen.
Wiirden jene nicht die Fiille der gotfli-
chen Gnaden wie Regengiisse auf die
Fluren des Herrn herniederziehen, wiir-~
den ganz gewif} selbst die Arbeiter des
Evangeliums magere Friichte ernten.*

162



Umschau

,Wieviel an Hoffnung und Erwartung
die Kartduserménche in uns erwecken,
braucht darum kaum gesagt zu werden.
Wenn sie ihre Ordensregeln beobachten,
nicht etwa nur gewissenhaft, sondern
mit edelmiitiger hochherziger Entschlos-
senheit, werden sie leicht zur hohen Hei-
ligkeit gelangen; dann aber wird es nicht
ausbleiben, daf sie als vollkommene
Ordensmédnner bei Gott, dem Allbarm-
herzigen, michtige Fiirbitter fiir das
christliche Volk werden und sind.*

,Nicht ohne Grund hat darum Unser
Vorgdnger Innocenz XI. die Sasungen
des Kartduserordens fiir wert gehaiten,
sie durch das ,Patrozinium der Aposto-
lischen Schugherrschaft’ zu beschirmen
und durch die Konstitution ,Iniunctum
nobis‘ vom 27. Midrz 1688 ,in forma spe-
cifica‘, wie der offizielle Ausdruck lautet,
gutzuheiften. In dieser Konstitution wer-
den vonUnserm Vorgdnger hochgehende
Lobeserhebungen gespendet, Lobeser-
hebungen, die um so gewichtiger in die
Wagschale fallen, weil sie aus dem Munde
eines Papstes stammen, der wegen seines
hl. Lebens beriihmt ist. So trug Inno-
cenz Xl. kein Bedenken zu schreiben,
daft seine Vorgidnger, die rdmischen
Pidpste, den Kartduserorden mit Recht
als den guten Baum bezeichnet hétten,
den Gottes Rechte in den Acker der Kirche
gepflanzt habe, auf daf er reiche Friichte
der Gerechtigkeit bringe; und von sich
selbst gesteht er, daft er den Orden und
seine Mitglieder, die unaufhérlich Gott
dem Herrn dienten durch die Kontempla-
tion seiner erhabensten Geheimnisse, in
seinem innersten Herzen trage. . . . . “

So weitdie Worte unseres Hl.Vaters, die
ohne Zweifel zum Eindruckvollsten und
Nachdriicklichsten gehéren, was iiber die
Erhabenheit und Segensfiille des be-
schaulichen Lebens aus so berufenem
Munde gesagt werden kann. Dabei be-
wegen sie sich durchaus in der Linie der
pairistisch-scholastischenTradition,diezu
allen Zeiten der vita contemplativa das
hchste Lob gespendet hat. Der hl. Tho-

mas z. B,, in dem die Vollkommenbheits-
lehre der Vergangenheit ihre spekulative
Hohe und klassische Formulierung ge-
funden hat, z#hlt in seiner Summa
theol. 2. 2. qu. 1. a. 1. nicht weniger als
neun Griinde auf, warum das beschau-
liche Leben vor dem tdtigen den Vorzug
verdiene. Und in der Summa c. gent. IIl.
c. 139 steht der Sat: ,Unter den mensch-
lichen Handlungen ist jene die vollkom-
menste, die unmittelbar auf das hochste
Gut, ndmlich Gott, sich richtet. Nach die-
ser ist ein menschlicher Akt immer in-
sofern spezifisch am vollkommensten,
jemehr sein Objekt an Gott sich ndhert.
Nun richtet sich die vita contemplativa
direkt und unmittelbar auf die Liebe zu
Gott, wahrend die vita activa direkter
auf die Liebe zum Nédchsten geht. Darum
steht nach dem hl. Thomas das beschau-
liche Leben simpliciter und ex genere sno
hoher als das tétige.

An diesem Primat der Kontemplation
hat der Aquinate auch da festgehalten,
wo er sich von den meisten Ordenstheo-
logen seiner Zeit entfernt und den sog.
apostolischen Orden den ersten Pla in
der objektiven Vollkommenheitsordnung
zuerkennt. Denn diese oberste Wertstufe
erreichen sie nicht etwa schon dadurch,
daB sie im Gegensaty zu den beschauli-
chen Orden nach aunflen hin tédtig sind,
sondern erst dann, wenn die Fiille und
Ueberfiille ihrer sie drdngenden kontem-
plativen Gottesliebe die ursdchliche Vor-
aussepung dafiir ist, da@ sie durch Pre-
digt und Unterricht am Seelenheil der
Menschen in vollkommenerNdchstenliebe
arbeiten, Wo darum die Arbeit im Dienst
des hilfsbediirftigen Ndchsten in nichts
anderem besteht als im bloflen #duBer-
lichen Werk, ohne daf dieses auch nurim
geringsten Frucht und Auswirkung inner-
licher, gottzugekehrier Beschaulichkeit
wdre, kann von einer Ueberlegenheit des
also tdtigen Lebens iiber das beschauli-
che keine Rede sein, deshalb nicht, weil
der Tatbestand des apostolischen Lebens
im Sinne des hl. Thomas hier iiberhaupt

163



Umschau

nicht gegeben ist. Das ist nur dann der
Fall, wenn die vita activa ein Lleberquel-
len der vita contemplativa, die sichtbare
Liebe zum Nédchsten ein Ueberflieen der
unsichtbaren Liebe zu Gott ist. Darum
darf eigentlich nur der zum apostolischen
Leben iibergehen, der im beschaulichen
fest verwurzelt und gesichertist. Sonstbe-
steht die groBe Gefahr, da der Ueber-
gang von der vita contemplativa zur vita
activa nicht per modum additionis ge~
schieht, wie St. Thomas fordert, sondern
per modum subtractionis in dem Sinne,
daf dieinnereGottverbundenheitimDrédn-
gen und Hasten gehdunfter duerer Ge-
schidftigkeit gemindert und zerstért und
die geheiligte Haltung derkontemplativen
Seele zu einer unfruchtbaren, rein welt-
lichen und weltklugen Betriebsamkeit
herabgewiirdigt wird. Nur wenn unsere
dufieren Dienstleistungen in Wort und
Werk der Fiille und Ueberfiille beschan-
licher Gottesliebe entspringen (ex pleni-
tudine etabundantiacontemplationis deri-
vantur), bleiben dieder vita contemplativa
eigenen Werte gewahrt, ja sie werden in
diesem Falle durch Predigt und Unterricht
nach der Lehre des hl. Thomas noch um
ein Bedeutendes vermehrt; denn ,wie das
Erleuchten (illuminare) besser ist als das
Leuchten (lucere), so ist es vollkomme-
ner, wenn jemand das, was er in der Be-
trachtung tief erkannt hat, anderen mit-
teilt, als wenn er es fiir sich allein betrach-
tet; das Wohl der Vielen geht auch hier
dem Wohl des Einzelnen voran. Zudem
ist es ein gréberes Zeichen der Liebe,
wenn einer dem Freund zulieb auch noch
anderen dient, als wenu er dem Freund
allein dienen wilL.“ So in der 2. 2. qu. 188,
185, 184. Und in dem herrlichen Biichlein
»De perfectione vitae spiritnalis“ heifit
es: ,Je besser das beschauliche Leben ist
als das tdtige, um so mehr scheint der
fiir Gott zu tun, der in der geliebten Be-
schauung einen Abbruch erleidet, um
Gottes wegen sich der Arbeit am Seelen-
heil des andern zu widmen. Seelsorgs-
arbeit aus Liebe zu Gott und zum Né&ch-

sten, selbst wenn sie mit einer gewissen
Beeintrdchtigung des kontemplativen Le-
bens verbunden ist, bedeutet eine hhere
Vollkommenheit der Liebe, als eine der-
artige Anhdnglichkeit an die Stifigkeit
der Beschauung, daf® man nicht von ihr
lassen mdchte, auch wenn es sich um das
Seelenheil anderer handelt“ (Cap. 23).

Im Anschluf} hieran macht Thomas die
treflende Bemerkung: ,Was die Voll-
kommenheit in der Liebe betrifft, die nach
Augustinus zumeist in der Bereitschaft
des Herzens besteht, so ist zu sagen, daf
viele, die das beschauliche Leben fiihren,
diese Vollkommenheil besiten, insofern
sie im Herzen bereit sind, nach Gottes
Willen auf die Mufe der geliebten Be-
schauung eine Zeit lang zu verzichten,
um sich der Arbeit am Seelenheil des
anderen hinzugeben; in sehr vielen be-
rufsmdBigen Seelsorgern dagegen ist
diese Vollkommenheit der Liebe nicht
vorhanden, da sie mehr aus Ueberdruf
am beschaulichen Leben zur dufieren Té&-
figkeit gedrdngt werden denn aus Ver-
langen nach ihm. Und doch sollte die hl.
Beschaullichkeit so zur Vollkommenheit
ihres Lebens gehoren, daf sie sie wie ¢in
hochgeliebtes Gut nur voriibergehend
hinter der Seelsorge zuriickfreten lassen.“

Von diesen pastoralen Grundséfien aus
istesverstdndlichund konsequent,daf der
hl. Thomas von den Bischifen verlangt,
da@ sie nicht nur im fédtigen, sondernauch
imbeschaulichenLebenausgezeichnetsei-
en. Wiederholt machtersichdas Wort Gre-
gors des Groflen zn eigen: ,Der Vor-
steher muf} im Handeln ausgezeichnet,
durch Beschaulichkeit iiber alle erhoben
sein; die Sorge fiir das Innere darf er
iiber der Beschiftigung mit dem Aeufieren
nicht zu kurz kommen lassen und die Be-
sorgung des Aeuferen iiber der Sorge
fiir das Innere nicht aufgeben“. Das MaB
der Nichstenliebe, iiber das die Bischife
als gottbestellte Hirten der Gldubigen zur
Ausspendung der Reichtiimer Christi
verfiigen miissen, ist nach der Meinung
des Aquinaten so groB, daf sie es ohne

164



Umschau

fiefe und anhaltende Betrachtung unmog-
lich erreichen. Nur ununterbrochene hl.
Beschaulichkeit ist die unerldfliche Vor-
aussepung fiir jenen hochsten Grad der
Vollkommenheit, der zom Bischofsstand
und Bischofsamt wesenhaft erfordert ist.
Gerade aufdem Gebiet der Vollkommen-
heit haben die Bischtfe die hohe Auf-
gabe, die andern durch Wort und Beispiel
zu lehren. Aus diesem Grund ist der Voll-
kommenheitszustand des Bischofs der
status perfectionis acquisitae exercendae
et communicandae, insofern der Bischof
durch Predigt und Linterricht das, was er
in der Beschauung ftief erkannt hat, an-
deren mitteilt (contemplata aliis tradif).
Der Ordensstand dagegen ist der status
perfectionis acquirendae, weil die Or-
denslente durch die Profe verpflichtet
sind, ihr Leben lang nach der Vollkom-
menheit zu streben. Nun ist aber offen-
kundig eine gréBere Vollkommenheitda-
zu erfordert, andern die Vollkommenheit
mitzuteilen, als in sich allein vollkommen
zu werden. Daraus folgt, dag die Voll-
kommenbheit, die dem Bischofsstand eigen
ist, grofier ist als die Vollkommenheit in
allen Formen des Ordensstandes. Ja, weil
die Bischofe im beschaulichen Leben so
begriindet und vorangeschritten sind,
dap die Ueberfiille ihrer Gottesliebe sie
drédngt, auf die SiiBigkeit der Betrachtung
wieder und wieder zn verzichten, um nach
dem Willen Gottes und in stdndiger Ver-
einigung mit ihm in anfopfernder Hirten-
tdtigkeit den Menschen die vollkommen-~
ste Ndchsteunliebe zu erweisen, bilden sie
den Stand, der in der Kirche Gottes der
vollkommenste iiberhanpt ist.

Von diesem Gesichtspunkt der Seelsor-
ge und der in ihr sichverzehrenden Nédch-
stenliebe aus ist es nur eine logische Fol-
gerung, wenn der hl, Thomas im Gegen-
sat zu den meisten seiner dem Ordens-
stande angehdrenden Zeitgenossen den
Sap verteidigt, dal in der objektiven
Vollkommenheitsordnung die Lehr- und
Predigerorden der Vollkommenheit der
Bischéfe am ndchsten kommen (2. 2. qu.

188 a. 6). Wer im Stande sein will, so sagt
er,andereaufdie Hohen der Vollkommen-
heit zu fiihren, muf vollkommen sein,
was von denen, die zur Vollkommenheit
gefiihrt werden sollen, nicht gefordert
wird. Darum nehmen die apostolischen
Orden bis zu einem gewissen Grade an
der Vollkommenheit des Bischofsstandes
feil, so daB sie an sich nicht nur hther
stehen, als die rein tédtigen Orden, son-
dern auch die rein beschaulichen um eine
Stufe iiberragen. Warum? Weil das apo-
stolische Lebensideal, das die Giiter des
beschaulichen in Predigt und Unterricht
weitergeben soll, die Ueberfiille der Kon-
templation voraussett (3 qu. 40 a. 1 ad 2).

Wie man aus dieser Begriindung deut-
lich sieht, hat Thomas von Aquin am Pri-
mat der Beschaulichkeit in seiner ganzen
Vollkommenheitslehre grundsédslich und
konsequent festgehalten, und in diesem
Sinne ist es zu verstehen, wenn es im
Eingang der oben iibersesten Apostoli~
schen Konstitution heiBt, dag es fiir die
Menschen keine andere vollkommenere
Lebensform gibt, zu der sie von Gott be-
rufen werden konnen als das beschau-
liche Leben. Bleibt es auch hinsichtlich des
Zwecks hinter dem apostolischen Le-
bensideal als solchem um eine Stufe zu-
riick, so erstrebt und verwirklicht es doch
einen Vollkommenheitszustand, der es,
was die Fiille und Ueberfiille der Beschau-
ung betrifft, zu der héheren und h&échsten
Vollkommenheits-Lebensform unserer
hl. Kirche in unmittelbare N#dhe bringt;
hinsichtlich der Sicherheit aber, die
das beschauliche Leben fiir den raschen
und nngestorten Fortschrittanf dem Wege
zur Vollkommenheit bietet, ist es ohne
Zweifel gegeniiber der apostolischen Le-
bensweise im Vorteile, da es von den
groBen dufleren Gefahren und Hemmun-
gen, die mit der berufsmdBigen Seelsorge
fiir das innere Leben gewdhnlich gegeben
sind, vollig frei ist. Tatsache ist jeden-
falls, daP viele Arbeiter im Weinberge des
Herrn durch die mannigfachen duBeren
Beschidftigungen so vom betrachitenden

165



Umschau

Gebete abgezogen werden, dafl sie stark
verduflerlichen, widhrend andererseits die
Erfahrung lehrt, daf sehr viele beschau-
liche Seelen aus ihrer iiberfliecenden
Gottesliebe heraus in ihrer Weise einen
Seeleneifer entfalten, der das ,apostoli-
sche“ Wollen undWirken mancher Seelen-
hirten weit hinter sich ldfit. So ist es wie-
derum nur den Tatsachen enisprechend,
wenn es am Schluf der pdpstlichen Bulle
heift, daf? diejenigen, die von Berufs- und
Standeswegen ununterbrochen das Apo-
stolat des Gebetes und der Bufle iiben,
mehr zum Wachstum der Kirche und zum
Wohle der Menschheit beitragen, als die~
jenigen, die den Acker Gottes durch
duflere Arbeit bebauen.

Wahrhaft apostolisch tdtige Médnner im
Sinne des hl. Thomas werden allerdings
im Apostolat zur Verbreitung des Glau-
bens den Beschaulichen in nichts nach-
stchen, sondern im Gegenieil gerade
durch ihre duflere Tdtigkeit in der Lage
sein, sie um ein Wesentliches zu iiber-
trefien. Wohl findet ihr Gebets- und Buf}-
eifer in den Pflichten ihrer seelsorglichen
Nichstenliebe gottgeseite Schranken;
dafiir bieten ihnen aber Predigt und Linter-
richt die Méglichkeit, die Giiter der Kon-
templation nicht nur auf den unbewuften
Verbindungswegen der communio sanc-
torum den Menschen zustrmen zu lassen,
sondern sie dariiber hinaus Gldubigen
und Ungldubigen in einer Weise zum
Bewubtsein zu bringen, die den Beschau-
lichen als solchen versagt ist. Weil gleich-
wohl auch apostolisch tdtige Menschen
aufdem Gebiet der Erziehung und Seelen-
heiligung zutiefst auf andere wirken nicht
durch das, was sie bewuft tun, son-
dern durch das, was sie in den un-
bewuBten, gotigeheiligten Tiefen ihres
Seelengrundes sind und ausstrahlen,
wofiir Goft allein der Mafistab zusteht,
so mogen immerhin die Beschaulichen
in der Aufrichtung des Konigreiches
Christi mit den Apostolischen in heiligem
Wetteifer um die Palme des Erfolges
ringen; sicher ist, dal} auch die besten

Apostel in der Innen- und Auffenmission
viel weniger Erfolge hitten, wenn ihre
dufieren Bemithungen nicht durch das
verborgene Apostolat der Konlemplati-
ven fort und fort gesegnet wiirden. Was
die Christenheit ihrem Beten und Biiflen
verdankt, kann man ermessen an den
apostolischen Grofftaten der Kartduser,
aufdiePapst Pius X1. inseinemerwahnten
Schreiben so nachdriicklich aufmerksam
gemacht hat. Auf die Bedeutung der be-
schaulichen Orden ftir die Fortschritte in
der Weltmissionist er inseinerberiihmten
Missionsenzyklika vom 28, Februar 1926
erneut zuriickgekommen:

»-Zu dem, was Wir bisher iiber die Aus-
bildung und Neugewinnung eurer Mis-
sionshelfer gesagi haben, bleibt nur noch
eins,das Wireurertatkréftigen Forderung
recht eindringlich empfehlen mdchten;
sind Wir doch iiberzeugt, daf es nur ver-
wirklicht zu werden braucht, um fiir die
Ausbreitung des hl. Glaubens ein mehr
als gewdhnliches Segensmittel zu sein.
Es handelt sich um das kontemplative
Leben, dem Wir mit hdchster Schisung
zugetan sind. Zeuge, vollgiiltiger Zeuge
dafiir ist die Apostolische Konstitution,
durch die Wir die Statuten des Kartduser-
ordens,die von Anfang an von der pdpst-
lichen Autoritdt gebilligt waren, kraft Un-
serer pdpstlichen Vollmacht bereitwilligst
bekriftigt haben. Es war vor zwei Jahren,
als ihre Angleichung an die Vorschriften
des Codex iuris canonici gliicklich voll-
zogen war. Seitdem haben Wir die
obersten Leiter der beschaulichen Orden
aufgefordert, durch Klostergriindungen
die strenge Regel des kontemplativen
Lebens in den Missionsgebieten iiberall
einzufiihren oder weiter zu verbreiten.
Auch ihr, ehrwiirdige Briider, geliebte
Sohne, sollt in derselben Weise darum
besorgt sein, indem ihr immer wieder,
ob gelegen oder ungelegen, dieselben
Bitten aussprecht. lhr werdet es zu eurer
Verwunderung erfahren, welch wunder-
baren Gnadensegen diese Einsiedler
iiber euch und eure Arbeiten bringen

166



Besprechungen

werden. Ich erinnere nur an das groBe
Kloster der reformierten Zisterzienser
von la Trappe im apostolischen Vikariat
Peking. Von den fast 100 dortigen M&n-
chen besteht die Mehrzah! aus Chinesen.
Indem sie durch vollkommenste Tugend-
iibung, anhaltendes Gebet, hartes Leben
und schwere Arbeit zwecks Bufie und
Siihne sich und den Lingldubigen Gott
gnddig und barmherzig stimmen, gewin-
nen sie durch die Kraft ihres Beispiels
gleichzeitig auch die Heiden fiir das Chri-
stentum. Durch die Erfahrung steht es
somit auBer allem Zweifel, daB unsere
Anachoreten zu einem gliicklichen Erfolg
der gottgesandten Missiondre Tag fiir
Tag nicht wenig beitragen, auch ohne
daB sie Statut und Geist ihrer Stifter im
geringsten @ndern und ohne in die aktive
Missionsarbeit irgendwie einzugreifen.‘

,Mtgen darum die Obern der beschau-
lichen Orden eurer Bitte willfahren und
Klosterniederlassungen griinden, wo im-
mer es nach gegenseitiger Vereinbarung
gut erscheint! Mgen sie das Werk voll-
bringen, das fiir die Heidenvolker ein
unermeBlicher Segen, aber auch uns im
héchsten Grad willkommenund dankens-
wert sein wird!“

Diesem Rufdes Hl. Vaters war in kurzer
Zeit ein herrlicher Erfolg beschieden.
Dank den Bemiihungen der Benediktiner-

ablei St. Andreas in Lophem-les-Bruges
hat sich unter dem Patronat des Karmel
von Lisieux ein neues Werk gebildet
(»,Contemplation d’Apostolat*) mit dem
ausgesprochenen Zweck, die Gebets- und
BuBkrifte der beschaulichen Orden inden
unmittelbaren Dienst der Heidenmission
zu stellen. Nach den gliickverheifienden
Anfdngen kann kein Zweifel daran sein,
daB es in Bédlde kein Missionsgebiet mehr
geben wird, fiir das nicht ein beschauliches
Kloster opfert, betet und siihnt. Neuer-
dings kommt hinzu, daff durch Dekret
vom 14, Dez. 1927 der HI. Vater , die von
zahlreichen Bischéfen vorgelegten Bitten
huldvoll genehmigt und geruht hat, die
hi. Theresia vom Kinde Jesu zur beson-
deren Patronin aller, sowohl der Missio-
nédre, als auch der Missionsschwestern
und aller Missionen des gesamten Welt-
alls, zu erkldren. Die hl. Theresia wird
also neben dem hl. Franz Xaver ihre
Hauptpatronin sein mit allen ihr gebiih-
renden Vorrechten“.

Kann noch offener und eindringlicher
gesagt werden, daB beschauliches Leben
und Apostolat zusammengehdren ? Chri-
stus, der Kdnig der Welt, wird in dem Mat
in den Seelen leben und herrschen, als
von jedem Verkiinder seiner hl. Geheim-
nissedas Wortdes hl. Ignatius von Loyola

gilt: in actione contemplativus.
H. Bleienstein S. J

BESPRECHUNGEN

Codina, Arturo S. J.: Los Ori-
gines de los Ejercicios Espiritua-
les de S. Ignacio de Loyola. Estu-
dio histérico. Barcelona, Biblioteca Bal-
mes, 1926, X1 308 S., 8%, [= Biblioteca hi-
stérica de la Biblioteca Balmes Ser. 11,
Bd. I.]

Es ist uns langst aufgegangen, daB die
Aszetik als Kunde vom religigsen Leben
aus ihrer eigenen Geschichte lernen kann
und muB. Zumal die geschichtliche Ein-
sicht in das Werden der grofien Trdger
des geistlichen Lebens, ihrer Werke, in

die Eigenkridfte und in die Abhdngig-
keiten, 1dBt uns den Sinn und Wert ihrer
Weisungen tiefer erfassen. Aunch auf
diesem Gebiete kann geschichtliches Ver-
stehen den Weg zu geistiger Freiheit
weisen.

Dat das klassische Biichlein des heil.
lgnatius von den geistlichen Llebungen
als eins der ganz groflen Ereignisse in
der langen Entwicklung der christlichen
Aszese zu gelten hat, braucht nicht mehr
dargetan zu werden. Es ist eben etwas
anderes als das Handbuch bloB irgend

167





