Die Mutter-Gottes-Verebrung im dbristlichen Glasbensleben

werden. Chrysostomus war am Sterben. In der Nacht erschien ihm der
hl. Martyrerbischof Basiliskus, der Patron des Ortes, und trdstete ihn:
»Sel guten Mutes, Bruder Johannes, morgen werden wir beide beisammen
sein.“ Und so geschah es; im Heiligtum des Martyrers hauchte der grofle
Patriarch von Konstantinopel, der gefeierte Prediger der griechischen
Kirche, weltverlassen seine Secle aus.

Das Gold war von der letzten Schlacke gereinigt. Mit dem Frieden der
Seligen sprach er sein letztes: ,Ehre sei Gott fiir alles! Seine
Aszese hatte sich in den hirtesten Priifungen bewihrt.

Die M utter-Gottes-Verehrung im dhristlidhen Glaubensleben

Von C. A. Kneller S. J.

Is der hl. Franz von Sales 1602 nach langjihriger Arbeit den
Protestantismus im Chablais besiegt hatte, weihte er als Denk-
zeichen der gliicklichen Wendung im Hauptort des Lindchens die
wieder katholische Hippolytskirche zv Thonon der schmerzhaften Mutter
Gottes und lie iiber dem Chorbogen der Kirche in goldenen Buchstaben
die Worte aus dem Mefibuch und dem Brevier anbringen: ,,Gaude Maria
virgo, cunctas haereses sola interemisti in universo mundo (Freue dich,
Jungfrau Maria, alle Hiresien in der ganzen Welt hast du besiegt, du, fiir
dich allein)“. In feierlicher Weise bekannte damit der heilige Kirchen-
lehrer Maria als die Herstellerin und Beschiitzerin der Grundlage alles
christlichen Lebens, des wahren Glaubens.

Der Heilige sprach aus Erfahrung. Seine Arbeit im Chablais war véllig
aussichtslos geblieben, bis er eine Wallfahrt zu dem verlassenen Heiligtum
der Mutter Gottes von Voirons unternommen hatte. Bei einem Besuch
des heiligen Hauses zu Loreto schrieb er deshalb seinen ganzen grofiartigen
Erfolg einzig Maria zu, vor jeder Disputation mit den Protestanten
pflegte er sich der Mutter Gottes zu empfehlen durch eben die Anrufung,
die er iiber dem Chorbogen der Hipolytskirche von Thonon hatte anbrin-
gen lassen®. Warum der hl. Franz in Maria die geborene Gegnerin der
Irrlehre sah, zeigt seine Predigt auf Maria Himmelfahrt, gehalten zu
Paris in demselben Jahre 1602. Er fragt sich, warum Christus seine Mut-

! Hamon, Vie de Saint Frangois de Sales. Nouv. éd. entitrement révisée par M. Gon-
thier et M. Letourneau, 1, Paris 1909, 435, 199, 201; 2, 430.

Aszese IV/1 4 49



C. A. Kneller 5. J.

ter nach seiner Himmelfahrt noch eine Zeitlang auf der Erde zuriicklief,
und meint, sie sei unter anderem zuriickgeblieben aus Riicksicht auf die
frithesten Irrlehrer, die dem Erléser nur einen Scheinleib zuschrieben, sie
sei eben ein lebendiges, sicheres Zeugnis fiir die Wahrheit seiner mensch-
lichen Natur gewesen. Dadurch habe sich in der Mutter Gottes gleich
von Anfang an bewahrheitet, was wir von ihr singen: ,,Alle Irrlehren hast
du zerstort®“ Mit anderen Worten: Maria ist eben deshalb, weil sie
Mutter Gottes ist, eine bestindige Widerlegung jener Irrlehren, die dem
Erl6ser die wahre menschliche Natur absprachen. Das aber war nur die
erste Ausiibung des Amtes, das thr den Hiresien gegeniiber zukommt,
sie alle scheitern an ihr als der Mutter Gottes.

Gerade zur Zeit des hl. Franz von Sales haben manche Theologen sich
gefragt, wieso denn die Kirche Maria als die Zerstorerin aller Irrlehren
bezeichnen kdnne? Suarez® antwortet, sie heifle so, weil sie Christus,
das wahre Licht, geboren habe, das die Finsternis verscheucht, sie stehe
den Verteidigern des Glaubens bei, sie sei die Lehrerin der Apostel ge-
wesen, durch die alle Irrlehren zuschanden wurden. Ungefihr auf die-
selben Griinde beruft sich der Augustiner Ang. Rocca (} 1620%). Der
Dominikaner Paul Rystius® behandele ausfithrlich in drei Kapiteln
die Fragen, wie Maria die Hiresien vernichte, wie sie allein und wie
sie alle vernichtet habe. Der grofite Theologe der Universitit Douai,
FranziskusSylvius (f 1649°), geht alle Irrlehren von Simon Magus
an bis auf seine Zeit durch und zeigt, wie sie durch Marias Worte und
Handlungen beschimt werden. Der Jesuit Petr. Ant. Spinelli
(F 16157) faflt die Griinde, weshalb die Mutter Gottes eine Widerlegung
des Glaubensirrtums ist, so zusammen: 1. Sie hat die Sonne der Gerechtig-
keit geboren, die alle Finsternis verscheucht. 2. Sie war Lehrerin der

2 Qeuvres 7, Annecy 1896, 441.

8 In 3. part. tom. 2, Alcald 1592 disp. 19, sect. 1 (ed. Vives 19, 299).

A De particula ex ... ligno ss. Crucis Salvatoris desumpta (1609), in Thesaurus Ponti-
ficiarum ss. antiquitatum 1, Rom 1745, 258 ff.

8 Monomachia hominis et serpentis, Antwerpen 1619, c. 5—7, p. 130—1535.

® Oratio theologica 13 vom 10. Dezember 1619, Opp. 5, Antwerpen 1698, 111—116.

7 Maria Deipara thronus Dei, Neapel 1613, cp. 24, n. 4—3, p. 335f. — Nach Tho-
mas von Villanova, Rede 3 auf Marii Himmelfahrt (Opp. Augsburg 1757,
647) ist Maria ZerstSrerin der Hiresien, weil Lehrerin der Apostel. S. Petrus Ca-
nisius (De Maria Virg,, lib. 5, cap. 9) beruft sich dafiir auf die Erfahrung, auf
das Protoevangelium, auf Marias ausgezeichneten Glauben.

30



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glanbensleben

Apostel. 3. Die Irrtiimer iiber die Menschwerdung konnen als solche leicht
erkannt werden von allen, die sie als Gottesgebirerin bekennen. 4. Sie
beschiitzt die Vorkampfer des Glaubens 9. IThre Verdienste und Gebete
besiegen die Irrlehren,

All diesen Arbeiten ist eine Unterlassung gemeinsam. Der Satz, um

" dessen Erkldrung sie sich bemiihen, findet sich nimlich nicht nur im Bre-
vier, sondern auch im Meflbuch, im Traktus der Mutter-Gottes-Messe zwi-
schen Lichtmef! und Ostern, oder nach neuer Anordnung zwischen Septua-
gesima und Ostern, und hier sind drei Sitzchen angefiigt®, die in den
genannten Abhandlungen kaum eine Beriicksichtigung finden, unseres Et-
achtens aber die Griinde enthalten, weshalb im Sinn der Kirche der
Mutter Gottes die Zerstorung aller Irrlehren zugeschrieben wird. ,,Alle
Irrlehren hast du besiegt, heifit es im Meflbuch zunichst, ,,die du den
Worten des Erzengels Gabriel Glauben geschenkt hast.“ Wieso das? Seit
dem Augenblick, da Maria dem Engel glaubte, dafl der Sohn Gottes von.
ihr ‘Fleisch annehmen werde, weilt der christliche Glaube auf Erden, zu-
nichst der Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Sohn des Menschen,
und dann weiterhin der christliche Glaube nach seinem ganzen Umfange;
denn wer an Christi Gottheit glaubt, nimmt auch alles an, was er gelehrt
und verheiflen hat. Maria war die erste, die glaubte, und seitdem wird
dieser Glaube bis zum Jiingsten Gericht auf Erden nicht mehr schwinden.
Ein herrlicher Ehrenvorzug der Mutter Gottes! Gliicklich, die du geglaubt
hast (Luk. 1, 45)! Der wahre Glaube kann der Tod der Irrlehre heifien
in demselben Sinn, in dem die Wahrheit der Tod des Irrtums heifit, und
wenn durch und mit Marias Unterwerfung unter die Botschaft des Engels
der wahre Glaube auf Erden Fuf} fafite, seine Herrschaft begann, so kann
sie in wahrem Sinn Begrunderm des Glaubens und Zerstorerin der Irr-
lehre heifien.

An zweiter Stelle sagt das Meflbuch von Maria, sie habe die Irrlehren
vernichtet ,in dem Augenblidk, da sie als Jungfrau den Gottmenschen
geboren habe. Natiirlich: denn von diesem Augenblick an ist es Wahr-
heit und Wirklichkeit, daff Christus zugleich Gott und Mensch, sie selbst
die jungfriuliche Mutter ist, und alle, die anderes aufstellen, sind dadurch

8 Uber die urspriingliche Form des Traktus: Erubescat Judacus infelix etc. vgl. Ps.
Greg: M. Liber responsalis, Migne P. L. 78, 746; Thomas Cantipratanus, Bonum uni-
versale de apibus lib. 2, cap. 29, n. 13, Douai 1627, 288, und Colvenerius zur
Stelle, ebd. 77. o

4 51



C. A. Kneller 5. ].

gerichtet. ,,Alle Hiresien hat sie vernichtet,” sagt Bonaventura®, ,jindem
sic die Wahrheit aus sich selbst empfing und gebar, und weil aus ihr
als der Jungfrau, so ging die Wahrheit aus ihr allein hervor.”

Die jungfriuliche Geburt wird auch deshalb noch besonders betont, weil
sic ebenfalls Glaubenssatz und Gegenstand der Leugnung ist, und weil
die Jungfriulichkeit der Mutter Gottes in der Geburt ein Anzeichen fiir
die Gottheit ihres Sohnes bedeutet: ,,Der Heilige Geist wird iiber dich
kommen und die Kraft des Héchsten dich iiberschatten, und deshalb
wird das Heilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes heiflen* (Luk. 1,
28). Talis decet partus Deum, sagt deshalb Ambrosius in seinem Weih-
nachtshymnus.

An letzter Stelle spricht das Meflbuch von Maria, der bestindigen Jung-
frau auch nach der Geburt. Kann sie auch deshalb Siegerin iiber die Irr-
lehren heiflen? Die bestindige Jungfriulichkeit der Mutter Gottes war
nach der Absicht Gottes das Siegel, mit dem er die Wahrheit der jung-
friulichen Geburt des Gottmenschen bekriftigte; nach der Geburt eines
Gottmenschen durfte sie nicht noch einmal Mutter werden. Indem Maria
auf diese Absicht Gottes einging, sie zu der ihrigen machte, hat auch sie
der Gottheit ihres Kindes Zeugnis gegeben, auch ihrerseits diese Wahrheit
besiegelt, und insofern wiederum die Irrlehre zuschanden gemacht, und
zwar die Irrlehre im allgemeinen, nicht nur jene, die ihre bestindige
Jungfriulichkeit leugnete.

Wenn also die Kirche in der Liturgie die Mutter Gottes als ZerstSrerin
aller Irrlehren preist, so hatte sie urspriinglich nur die Irrlehren iiber
die Menschwerdung im Auge. In der Ausprigung, in der dieser Gedanke
im Brevier und Mefbuch sich findet, kommt er zuerst vor in dem von
Scheeben hochgeschitzten Sermo ,,Cogitis me™, der im Mittelalter dem
hl. Hieronymus zugeschrieben wurde und etwa um die Mitte des 8. Jahr-
hunderts entstanden sein mag. Seit dem 12. Jahrhundert findet sich der
Ausspruch nicht selten angefithrt**. Dem Sinn nach ist er auch bei anderen

® In 3. sent. dist. 4. art. 3, Opp. 3, Quaracchi 1887, 115.

1 Ps, Hieronymus bei Migne P. L. 30, 124. Nach Rocca a. a. O. 260 finde sich der
Satz auch bei Beda. Fine mittelalterliche Legende lifit die Antiphon unter Papst
Bonifatius IV. (608—615) entsteben. S. Biumer in Pastor bonus 3, 1891, 74—76. Fiir
das 12. Jahrhundert vergl. Guibert de Novigento (f 1124), De incarnatione
contra Judeos, lib. 1, cap. 1, Migne P. L. 156, 491a. — Rupert von Deutz
(+ 1135), In cant. lib. 4 fin. Migne P. L. 168, 910. — Bernardus Claraev.

52



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glanbensleben

und fritheren Kirchenvitern ausgesprochen. So sagt im 6. Jahrhundert der
Patriarch Ephrem von Antiochien™: ,Es geniigt fiir den vollen
Umfang der rechtgldubigen Uberzeugung, die seligste Jungfrau fiir die
Gottesgebirerin zu halten und zu bekennen.“ In einer Rede, die dem
Nachfolger des hl. Chrysostomus, Proklus von Konstantino-
pel®, zugeschricben wird, heifit Maria die ,scharfe Ausprigung der
Rechtglaubigkeit, das Siegel der wahren Religion, das Gesetz der Wahr-
heit“. Auch in dem Gebete an die Mutter Gottes unter den griechischen
Werken des hl. Ephrem heifit sie ,,festester Wall des wahren Glau-
bens**“, Johannes von Damaskus? meint, der einzige Titel Mut-
ter Gottes geniige, um das Geheimnis des Mensch gewordenen Gottes
vollstindig zu stiitzen. Denn wenn die Mutter Gottesgebirerin sei, so
miisse ihr Sohn vollstindig Gott und vollstindig Mensch sein.

So ist also nach den Vitern der Titel Gottesgebirerin ein Kompaf}, der
sicher durch all die stiirmenden Fluten der verschiedenen Meinungen den
Weg zeigt. Sie selbst ist fiir die Rechtgliubigkeit wie ein Richtscheit, oder
wie Cyrill von Alexandrien™ in seiner Rede vor dem Konzil von
Ephesus sagt, wie ein Szepter, ein Herrscherstab. In der Tat wird
durch den Ausdruck die Menschheit Christi bewiesen gegen die Gno-
stiker, Manichder, Albigenser, die ihm nur einen Scheinleib zuschrieben,
und ebenso gegen Nestorius die Verbindung der gottlichen und mensch-
lichen Natur in Christus vom ersten Augenblick der Empfingnis an.

(t 1157), De aquaeductu n. 4, ebd. 183, 431. — Ps.-Bernardus, In cant. Salve
Regina n. 3, ebd. 184, 1078b. — Alanus ab Insulis (+ 1203), In cant. cp. 6,
ebd. 210, 92a2. — Petrus de Mora (+ 1213), Rosa alphabetica bei Pitra Spici-
legium Solesm., 3, Paris 1855, 175 f.

11 Bei Photius, Cod. n. 228, Migne P. G. 103, 968.

2 Proklus, orat. 8 fin, Migne P. G. 65, 758a. Wohl in demselben Sinn nennt Ger-
manus von Konstantinopel Maria die Klarlegung von Gottes Geheimnissen, Spiegel
aller Propheten (Sermo 2 in praesentat. Migne P. G. 98, 316 b).

% Opp. 3, 920 a. Vielleicht ist der Ausdruck dem berithmten Hymnos akathistos ent-
lehnt. Vgl. Pitra Spic. 1, 254. — Joh. Zonaras (Canon in Deiparam, Migne P. G.
135, 413—422) charakterisiert kurz etwa zwei Dutzend Hiresien und nimmt von
jeder Anlafl zu einer Bitte oder Anmutung an Maria.

* De fide orthodoxa lib. 3, cap. 12 ebd. 94, 1029; vgl. I. B. Terrien, La mére de Dieu
et la mére des hommes. 1, La mére de Dien, Paris 5. a. (1900), p. 54.

® Hom. 4, Migne P. G. 77, 992b. Nach Theophile Raynaud (opp. 7, 426) bedeutet der
Ausdruck sceptrum orthodoxae fidei so viel als Regina catholicae fidei, d. h. Regina
catholicorum.

53



C. A. Kneller 5. ].

Gegen Eutyches und - den Monophysitismus beruft Papst Leo der
Grofle sich auf die drei Sitze des Glaubensbekenntnisses: Ich glaube an
Gott Vater, an den eingeborenen Gottsohn, und daran, dafl er geboren
ist vom Hl. Geist und Maria, der Jungfrau. ,,Durch diese drei Sitze* —
und die Mutter Gottes hat ihre wesentlich notwendige Stelle darin —
»werden fast alle Bemiihungen der Hiretiker zunichte *%. Maria ist somit
so etwas wie der Schutzengel der Menschwerdung und des Glaubens an
die Menschwerdung. Sie erhilt und beschiitzt in den Christen den Glauben
an Christus, durch den die Christen erst Christen und die Gliubigen erst
Gldubige werden’. So setzt sie an dem mystischen Leib Christi fort,
was sie am wirklichen Leib Christi begonnen. Sie schiitzte und erhielt dem
Jesuskind das natiirliche leibliche Leben, sie schiitzt und erhilt in den
Kindern Gottes die Grundlage des iibernatiirlichen gottlichen Lebens, den
Glauben. Solange wir im Dunkel der Erde wandeln, sind wir in einem
Zustand der Kindheit; schon einmal in der Taufe wiedergeboren, reifen
wir einer zweiten Geburt zum eigentlichen Leben entgegen, denn die Auf-
erstehung ist eine ,regeneratio (Mt. 19, 28), eine Wiedergeburt, eine
Neuschaffung; dieses Reifen und Wachsen aber besteht darin, dafl Chri-
stus in uns gestaltet werde (Gal. 4, 19), daff wir Ebenbilder Christi wer-
den, wie wir von Natur aus Ebenbilder Adams sind (1. Kor. 15, 49). Es
braucht also nicht zu verwundern, wenn diesen heranwachsenden Kindern
durch Gottes Giite eine Mutter bestellt wurde, die mit Muttersorgfalt das
‘Glaubensleben ihrer Kinder schiitzt, eben weil sie in ihnen Abbilder und
Briider des cigenen vielgeliecbten Sohnes sicht. Und das um so mehr, weil
Maria, eben weil sie Werkzeug der Menschwerdung war, eben dadurch
mitwirkte, daff wir Kinder Gottes wurden, und weil Maria es ist, die der
ganzen Kirche Belehrung iiber die Umstinde der Menschwerdung gab;
denn wer will leugnen, daf wir die Berichte der Evangelien iiber die
Jugendgeschichte des Erlosers ihr verdanken und daf sie dariiber anch die
Apostel und Evangelisten belehrte! An sie zumal erging ja die Botschaft

16 Epist. 28 ad Flavianum cp. 4, Migne P. L. 54, 757.

3 Joh. Damasc. Rede auf die Verkiindigung, Migne P. G. 98, 856 d: ,,Gegriiflet seist
du, durch die wir das Volk der Christen ... genannt wurden.“ Gottfrid von Ad-
mont (f 1165), Hom. 78, Migne P. L. 174, 1029¢: ,Sie ist das Fundament unseres
Glaubens. Aus ihr haben wir nimlich den Anfang zum Glauben genommen. Ohne
dieses Fundament, ohne das Sakrament jenes Glaubens, der in ihr und in dem war,
den sie gebar, kann keiner selig werden.”

54



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glaubensleben

von der Menschwerdung *®, sie wurde dadurch Lehrerin des Glaubens und
Lehrerin der Lehrer ™.

Auch spitere grofle Lehrer des Glaubens schimten sich nicht, sich als
Schiiler und Schiitzlinge der Mutter Gottes zu betrachten. Franz von
Sales ist dafiir nicht das einzige Beispiel. Gregor von Nyssa erzihlt
von Gregor dem Wundertidter, er sel von Maria iiber den wahren
Glauben belehrt worden. Dem Arianismus gegeniiber haben namentlich
die drei groflen Kappadozier: Basilius, Gregor von Nazianz,
Gregor von Nyssa die katholische Glaubenslehre theologisch ent-
widckelt. Kappadozien aber war die Hochburg der wahren Lehre, weil
man dort feststand auf dem Glaubensbekenntnis, das Gregor der Wunder-
titer von Maria erhalten hatte *°.

Noch heute waltet die Mutter Gottes ihres Amtes als Schiitzerin der
Menschwerdung. Wo sie nicht verehrt wird, ist tatsichlich der Glaube an
die Gottheit Christi sehr verblaflt, wenn nicht ganz geschwunden. Ne w-
man?®, der es wissen konnte, bezeugt fiir die gldubigen englischen Prote-
stanten, daf} sie dariiber hochst verschwommene Begriffe hitten. Sie reden
so, sagt er, als sei Christus zusammengestiickt aus Gott und Mensch oder
als sei er ein Zwischen- und Zwitterwesen, oder nichts weiter als ein
Mensdh, in dem Gott in besonderer Weise wohnt. Wenige verstinden, dafl
ein und derselbe zugleich Gott und zugleich Mensch ist, nach dem Wort
des Johannesevangeliums, daff Gott Mensch geworden ist. Liflt sich
aber, fragt Newman, das Menschwerden eindrucksvoller und unzwei-
deutiger ausdriicken als durch den Ausdruck, dafl Gott geboren wurde,
daf} er eine Mutter hatte? Vor diesem Wort schwinden alle traum- und
schattenhaften Vorstellungen von der Gottheit Christi, sie kann nicht
linger als ein poetischer Ausdruck andichtiger Ubertreibung, etwas Mysti-
sches oder Mythisches betrachtet werden.

18 Mulier accepit a Deo fermentum fidei, quae acceperat a diabolo perfidiae fermentum.
PetrusChrysologus sermo 99, Migne P. L. 52, 478 ¢c. Ebd. serm. 143 col. 583:
Das Ave des Engels gab den Volkern den Glauben.

® RupertvonDeutz in cant. lib. I. Migne P. L. 168, 850a. Ebd. lib. 5 col. 909.
— Hugo von St. Caro, In Eccli. 24, tom. 3, Venedig 1754, f. 217. — S. An-
toninus, Summa tom. 4 tit. 15 cap. 18, Veronae 1740, 1037 a, vgl. 1043 2. —
Konradvon Wiirzburg, Goldene Schmiede 632: Ein éwig fundament dar Offe
der geloube stit, .

2 Zeitschrift fiir kath. Theologic 47, 1923, 621 ff.

# Pscourses addressed to mixed Congregations, London 1849, 366 f.

99



C. A. Kneller §. J.

Newman schrieb so 1849 und hatte englische Verhiltnisse vor Augen.
Seitdem ist die Lage, besonders in Deutschland, gewaltig schlimmer ge-
worden. Denifle* schrieb 1904, es gibe dort nur zwei protestantische
theologische Fakultiten, an denen die Gottheit Christi noch gelehrt werde.
Ein trauriges Ergebnis einer langen Entwicklung! Die Protestanten ver-
wahrten sich urspriinglich gegen die Andacht zur Mutter Gottes, weil sie
der Ehre Christi zu nahe trete. Die geschichtliche Entwicklung hat diesen
Einwand widerlegt. Man stelle heute in Gedanken auf die eine Seite alle
jene, die Maria verchren, und auf die andere Seite alle, die nichts von ihr
wissen wollen; auf welcher Seite wird Christus hoher geachtet und als
Gott anerkannt. Die Mutter-Gottes-Verehrung ist nicht der einzige Grund
fiir diesen Unterschied, aber sie ist eine Schutzwehr fiir die Glaubenslehre
von der Menschwerdung.

Das gleiche gilt aber ebenso auch fiir fast alle anderen Glaubenslehren.
Als die christologischen Irrtiimer lingst nicht mehr als ,,die Hiresien
schlechthin gelten konnten, hat trotzdem die Liturgie der Kirche den alten
Satz von Maria als der Zerstdrerin aller Irrlehren ruhig beibehalten. Und
mit vollem Recht. Im Mittelpunkt des Christentums steht Christus, aber
neben ithm steht seine Mutter, und auch sie hat Anteil an seiner Zentral-
stellung; all die groflen Dogmenkreise beriihren sich in ihr; man kann
Keines von diesen Dogmen leugnen, ohne auch ihr zu nahe zu treten, und
umgekehrt kann man sie nicht ehren und lieben, ohne an diese Dogmen
erinnert und im Glauben daran gestirkt zu werden.

Mit der Lehre von der Menschwerdung ist zundchst eng verkniipft der
Glaube an die hl. Dreieinigkeit. Der Engel der Verkiindigung, gesandt
vom Vater, spricht ja zu ihr vom Sohn, der aus ihr Mensch werden will,
vom HI. Geist, der sie tiberschatten soll. Der Glaube an Marias Mutter-
wiirde schliefit somit den Glauben an den dreieinigen Gott in sich. Das
gleiche gilt von der Erl6sungslehre. An nur zwei Stellen reden die syn-
optischen Evangelien ausdriicklich von Christus als dem Erloser, und
davon lautet die eine: Sie wird einen Sohn gebdren und du (Joseph)
wirst seinen Namen Jesus nennen, denn er wird sein Volk von den Siin-
den erldsen (Matth. 1, 20). Und wer kdnnte die unbefleckte Empfingnis
bekennen, ohne den Glauben an die Erbsiinde, an die Kraft des Blutes
Christi, an den Fall und die Erlosung des Menschen in sich zu erneuern?

# Luther und Luthertum, 1, 1, Mainz 1804, p. XVIIIL.
56



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glaubensleben

Ein weiterer unter den groflen Dogmenkreisen umfafit die Lehre von
der Gnade, von der Erhebung des Menschen zur {ibernatiirlichen Ordnung,
von seiner endlichen Beseligung im Himmel. Wer an Maria festhile, kann
unmiglich von diesen Wahrheiten lassen. Er verehrt ja die Mutter Gottes
als die Gnadenvolle, als ein lebendes Wunder der Gnade in ihrer Emp-
fingnis, in der jungfriulichen Geburt Christi, in ihrer unbeschreiblichen
Heiligkeit, in ihrer himmlischen Erhebung iiber alle Engel und Menschen.
Mit jedem Ave Maria, das er spricht, erneuert er den Glauben an die
tibernatiirliche Ordnung. Und weiterhin, warum nimmt er das alles an?
Weil die Kirche ihn so lehrt, und somit schliefft die Mutter-Gottes-Ver-
ehrung auch die Anerkennung des wichtigen Dogmenkreises ein, der die
Lehre von der Kirche umfafit. Ohnehin ist ja Maria ein Sinnbild der
Kirche, die ebenso wie sie jungfriuliche Mutter ist und als solche schon
von Klemens von Alexandrien®® bezeichnet wird. Auch sie selbst heifit
schon bei Justin, Irendus, Tertullian die neue Eva und ist als solche ,,Mut-
ter der Gliubigen ***, also Mutter der Kirche.

So ist Maria aufs innigste mit der ganzen Glaubenslehre verflochten
und verwachsen. Sie ist Gegenstand des Glaubens, denn jeder, der Katho-
lik sein will, mufl ihre Unbefleckte Empfingnis, ihre bestindige Jung-
friulichkeit, ihre Mutter-Gottes-Wiirde, ihre Erhebung in den Himmel
bekennen und trigt kein Bedenken, ihre leibliche Aufnahme in den Him-
mel anzunehmen. Sie ist Werkzeug der Menschwerdung und steht des-
halb so nah bei dem Gottmenschen, wie kein anderes Geschopf; auf sie
als den Erstling der Erl8sten ergossen sich deshalb vor allen anderen in
reichster Fiille die Friichte des Erlosungswerkes, und so hat sie auch Anteil
an der Ausspendung dieser Friichte. Im kleinen Haus zu Nazareth war
sie Hausmutter und Ausspenderin seiner armlichen Schitze. Als dies kleine
Haus sich zur Kirche und zum Kénigreich Christi erweiterte, blieb sie
dort die Konigin und die Verwalterin aller Reichtimer der Gnaden-
ordnung.

Dem oberflichlichen Blick mchte es scheinen, als sei die Mutter-Gottes-
Verehrung im christlichen Leben nichts weiter als eine blumige Zugabe,
eine Zierat, die ohne sonderlichen Schaden auch fehlen konnte, eine Er-
quickung, die Gott aus besonderer Freigebigkeit dem Herzen gewihrt.

% Paedagogus lib. 1, cap. 6, Migne P. G. 8, 300b.
** Credentium mater. Ambrosius Autpertus, sermo in Purificatione n. 6, Migne P. L. 89,

1297 .
a7



C. A. Kneller 8. ].

Maria ist nun allerdings in Wirklichkeit eine Angel fiir das Herz, aber
eben deshalb ist ihre Verehrung nichts weniger als etwas Gleichgiiltiges.
Wer das Herz des Menschen besitzt, hat ihn ganz. Mag sein, dafl der
Mann aus dem Volk oder das Kind die Mutter-Gottes-Andacht ihrer
Lieblichkeit wegen bevorzugt und iibt, unvermerkt wird dabet die Gnade
tiefer und tiefer die christlichen Gedanken in die Seele einsenken. Die
Mutter-Gottes-Verehrung ist insofern eine wunderbare Erfindung der
gottlichen Weisheit. Ein treuer Marienverehrer kann nicht so leicht einer
Hiresie oder unkirchlichen Richtung zum Opfer fallen. In der Mutter
Gottes, in ihrem bloflen Mutter-Gottes-Titel hat er ja einen ganzen Kate-
chismus; indem er die Marienverehrung iibt, lebt er bestindig in einer
iibernatiirlichen Luft, in bestindigem Glauben an die Geheimnisse der
hl. Dreieinigkeit, die Gottheit Christi, an das Erlosungswerk, die Gnade
und den Himmel, und dazu in bestindiger Unterwiirfigkeit gegen die
gottgesetzte Autoritit der Kirche, auf deren Wort hin er an Mariens
Herrlichkeit glaubt®*. Indem er immer wieder zu seinem Rosenkranz
greift, erinnert er sich immer von neuem an die Hauptereignisse aus dem
Leben des Erlosers und lebt sich in ihn und in das Christentum hinein.
Wie wichtig ist ein solcher Hort der Rechtglaubigkeit, besonders in
Zeiten, in denen alle moglichen neuen Richtungen sich erheben und man
beobachten kann, wie auch gebildete und gelehrte Leute, und gerade sie
mehr als andere, sich von jedem Wind neuer Lehren davontragen lassen
wie die Spreu von dem Sturm, indem sie heute verbrennen, was sie gestern
noch anbeteten. Der hl. Vinzenz von Paul®’, der es am wenigsten
notwendig gehabt hitte, fiirchtete im Hinblick auf Zhnliche Erfahrungen
bestindig, das Entstehen einer Hiresie zu erleben und unmerklich hinein
verstrickt zu werden. Was man besonders fiirchten miisse, sagt er 2%, seien
die Siinden des Verstandes, weil man sich von ihnen sehr selten und sozu-
sagen nie bekehre, das seien die gefdhrlichsten Fehler. Er kenne zwei
Personen, die gelebt hitten wie die Heiligen und die jetzt niemand mehr
von ihren falschen Irrtiimern zuriickbringen kénne, nachdem sie sich damit

2 Louis-Marie Grignion de Montfort, Traité de la vraie dévotion A la Sainte Vierge,
Poitiers 1868, 1181f., 152. Erwihnt mag hier werden, dafl der Protestantismus bei den
heutigen Griechen, auch den unierten, wenig Eingang findet, weil sie nicht von Maria
lassen wollen. Histor. polit. Bldtter 131, 512.

26 Extrait- d’Entretien, Ocuvres ed. P. Coste 11, Paris 1924, 37.

163 Konferenz vom 27. April 1657, ebd. 399 f.

58



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glanbensleben

einmal eingelassen. ,,O welch ein beweinenswerter und ungliicklicher Zu-
stand! Lieber seinen armen Verstand, einem falschen Urteil trauen, als
sich den Anordnungen des Papstes unterwerfen wollen! Ich wiederhole,
ich wiiflte nicht, dafl mir irgend etwas anderes so den Zustand der Holle
dargestellt hitte, ausgenommen etwa den Zustand einer Person, die sich
in ihrer Melancholie fiir den Teufel selbst hielt*“ (ebd. 899 f.).

Als ihre Gegnerin und als Hort der Rechtglidubigkeit haben Maria auch
alle von der Kirche getrennten Gemeinschaften durch ithren Haf anerkannt.
Die Hiresien des Altertums und des Mittelalters mogen hier auf sich
beruhen bleiben. Der Protestantismus hat in seinen ersten Zeiten noch die
hohe Wiirde der Gottesmutter anerkannt, aber auch fiir diese Anfinge
wird man die Erklirung gelten lassen, die Johannes Eck von Zwinglis
und Butzers Anerkennung ihrer ewigen Jungfriulichkeit einmal gibt: Sie
reden nur deshalb so, weil sie nicht beim Volke anstoflen wollen . Immer
mehr wurde das Lob eingeschrinkt, bis endlich die Abwendung von ,,der
Maria® als Kennzeichen des guten Protestanten galt. Einzelne Gegenden,
z. B. in Island, und einzelne fromme Protestanten hielten freilich die
Mutter des Herrn noch immer in Ehren. Umgekehrt betrachteten die
Katholiken das Bekenntnis zu Maria als das Wahrzeichen des katholischen
Glaubens. In den Hugenottenkriegen setzten die Katholiken von Paris
zwar auch Bilder von anderen Heiligen, aber vor allem Bilder der Gottes-
mutter als Wahrzeichen an ithre Hiuser *, und namentlich der Rosenkranz
galt als untriigliches Kennzeichen des Bekenntnisses zur alten Religion *

Nicht so scharf zeigt sich die Gegnerschaft bei den Jansenisten. ,,Aber®,
schreibt der Freund und Lebensbeschreiber des hl. Vinzenz, Bischof
Abelly von Rhodez?, ,es ist sicher, daff die Jansenisten keine Ge-
legenheit vorbeigehen lassen, um zu verurteilen und zu tadeln, was zur
Ehre der hl. Jungfrau geschieht, und um den bitteren Eifer an den Tag

% Verlegung der Disputation zu Bern, s. 1. 1528, 76.

2 Felibien bei Faillon, Vie de M. Olier, Paris 1873, 1, 78, Anm.

2 Als in der Reichsstadt Schwibisch-Gmiind 1574 es sich um Erhaltung des katholischen
Charakters der Stadt handelte, zog in der entscheidenden Ratssitzung einer von den
entschiedenen Katholiken einen Rosenkranz aus der Tasche mit den Worten: Wer
denkt wie ich, soll ebenfalls seinen Rosenkranz herausziehen. Seitdem blieb in Schwi-
bisch-Gmiind bis zum Untergang des alten Reiches die Sitte, daff die Ratsherren mit
dem Rosenkranz in der Hand den Sitzungen anwohnten.’ Wurttembergxsche Viertel-
jahrshefte fiisr Landesgeschichte 2. 1893, 297.

3 Zitiert im Dictionnaire des livres jansénistes, 2, Antwerpen 1752, 201.

o8



C. A. Kneller §. J.

zu legen, den sie in dieser Hinsicht im Herzen tragen.“ Bekannt ist das
jansenistische Schriftchen des Kolner Advokaten Adam Widenfeldt®
gegen angebliche Auswiichse der Marienverehrung, das eine ganze Reihe
von anderen Schriften hervorrief. Bourdaloue?®® hielt eine eigene
Predigt gegen Widenfeldt, den er freilich nicht mit seinem Namen nennt.
»Du, o heilige Mutter Gottes,” sagt er am Schlufl seiner Widerlegung,
»du bist die Klippe, an der bis jetzt alle Irrtiimer gescheitert sind und in
Zukunft scheitern werden. Du allein hast triumphiert iiber alle Irrlehren:
kaum eine hat sich erhoben, die dich nicht angegriffen hitte, und es hat
keine gegeben, die du nicht beschimt hittest, cunctas haereses sola intere-
misti in universo mundo.*

Doch das sind alte Sachen. Wie steht es mit den Hiresien unserer Zeit,
die sich nicht mehr gegen einzelne Dogmen richten, sondern sie alle mit
einem Schlag beseitigen, indem sie ithre Grundlage und Voraussetzung
leugnen? Erweist sich auch heute noch die Mutter Gottes als Damm gegen
die zerstorende Flut?

Kaum noch unter die Hiresien zu rechnen, weil schlimmer als eine
solche, sind die Triumereien vom Ubermenschen und der blonden Bestie.
Dagegen ist ein Marienkind gefeit. Maria verchren, heifit der Demut, dem
Gehorsam, der Ergebenheit in Gottes Willen seine Bewunderung zollen,
und wer die Schénheit solcher Tugenden begriffen hat, wird die blonde
Bestie verabscheuen als das, was sie ist, eben als eine Bestie. Dariiber ist
also weiter kein Wort zu verlieren.

Doch ein schwacher Abglanz solcher Vorstellungen hat auch unter Ka-
tholiken Aufregung oder wenigstens Unruhe erregt. Man sagte: Demut,
Gehorsam sind passive Tugenden, unsere Zeit fordert Titigkeit fiir die
Kirche und grofle Leistungen, bindet also nicht die Hinde, die arbeiten
wollen, beschneidet nicht die Fliigel, die zum Flug in die Hohe sich ent-
falten! Allein, warum hat denn Gott, wie im Heiland selbst bis zum
dreifligsten Jahre, so auch in seiner Mutter vor allem das Beispiel der
Demut vor Augen gestellt? Weil Leistungen, die nach auflen grofl erschei-
nen und in die Augen fallen, immer nur die Sache weniger sein werden,
weil die grofle Menge der Menschen nichts anderes tun kann, als in Ver-

3 Avis salutaires de la Bienheureuse Vierge Marie 3 ses divots indiscrets, Gent 1673,
Abdruck bei Fleury, Hist. eccl. 63, p. VII—XIX; vgl. Dictionnaire des livres jan-
sénistes 1, 164—176; H. Laemmer, Meletematum Rom. mantissa, Regensburg 1875, 400.

32 Zweite Rede auf Marii Himmelfahrt, Oeuvres, 11, Versailles 1812, 246.

60



Die Mutter-Gottes-Verebrung im dhristlichen Glaubensleben

borgenheit und Nichtbeachtung sich unter das Joch harter und unansehn-
licher Arbeit zu beugen. Und die wenigen, die zu Groflem berufen sind,
konnen Grofles von iibernatiirlichem Wert nur dadurch verrichten, dafl
Gott sie zu seinen Werkzeugen wihlt, seine Kraft mit der ihrigen ver-
bindet. Dafiir ist aber Vorbedingung, dafl sie ihr ganzes Vertrauen auf
Gott setzen und den Erfolg nur von ihm erwarten, mit anderen Worten,
daf} sie durch und durch demiitig sind. Die Demut, wenn sie anders eine
wahre Demut ist, lihmt die Tatkraft nicht, sie bindet und vernichtet nur
die Selbstsucht und damit das grofite Hindernis eines opfervollen, durch-
haltenden Wirkens fiir Gottes Sache. In diesem Sinne sagt der hl. Phi-
lipp Neri?®, mit zehn Minnern, die wirklich von allem Irdischen los-
geschilt seien, wolle er die ganze Welt bekehren. Einer der Apostel war
beim herannahenden Leiden Christi in Wort und Tat sehr entschieden fiir
die aktiven Tugenden, aber er fiel durch Gottes Zulassung. Das Urbild
der Demut aber, Maria, stand unter dem Kreuz mitten unter den
Henkersknechten und dem spottenden Volk und zeigte dadurch, daff
Demut eine sehr aktive Tugend ist.

Der Feldzug gegen die passiven Tugenden — er ist noch nicht zu Ende
— war schwerlich ganz unbeeinfluffit von jener Richtung, in der die
hauptsiachlichste Hiresie unserer Zeit besteht: der Leugnung der gan-
zen iibernatiirlichen Ordnung, dem Naturalismus und Rationalismus. In
dieser Bezichung kommt der Mutter Gottes wieder ein hervorragender
Teil in der Verteidigung des Christentums zu. Es war wohl eine besondere
Absicht der Vorsechung, daff sie die Unbefleckte Empfangnis erst in der
Mitte des 19. Jahrhunderts zum feierlich erklirten Glaubenssatz werden
lieB. Es war zeitgemifl in hichstem Grade, dafl in den Tagen des Sdesten
Rationalismus die Kirche ohne alle Zugestindnisse zum geraden Gegenteil
sich bekannte, und dafl gerade damals herzgewinnend, lichtumflossen, in
ethabener Majestdt ein Wunderwerk der Gnade am Himmel erschien.
Wie zeitgemdfl auch fiir die katholischen Schulen namentlich Deutschlands
die Dogmatisierung war, hatte sich kurz vorher gezeigt. Wo der Ratio-
nalismus eines Hermes herrschte oder die Ableger des Jansenismus, der
Josephinismus und Febronianismus noch nicht véllig iiberwunden waren,
sprachen katholische Hochschulen auf eine Anfrage der romischen Behor-
den sich gegen die Verkiindigung des Dogmas aus.

3 A. Capecelatro, La vita di S. Filippo Neri, 1, Rom 1889, 474.
61



C. A. Kneller 8. ].

Der Rationalismus in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts war auf
katholischer Seite beeinflufit auch durch die deutsche Philosophie. Gegen
Ende des Jahrhunderts erhob er sich in anderer Form auf Grund der
historisch kritischen Studien. Man behauptete, es gibe weder eine iiber-
natiirliche Offenbarung von irgendwelchen Glaubenssitzen, noch sei die
Form, in der die katholische Kirche die Offenbarung vertritt, die ur-
spriingliche, im Neuen Testament enthaltene. Alles sei nur das Ergebnis
natiirlicher Entwicklung, und zwar einer Entwicklung, die nicht nur ent-
faltet, was urspriinglich schon keimhaft vorhanden war, sondern einer
solchen, die Neues schafft und das Urspriingliche dndert. Mit anderen
Worten: Was man bisher als religiose Wahrheit betrachtete, Dreieinigkeit
und Menschwerdung, Erlosung und Sendung des HI. Geistes usw., sind
nach diesen Aufstellungen nicht Wirklichkeiten, Tatsachen, Wahrheiten,
sondern es sind Phantasicbilder, erfunden, um dem religiosen Gefiihl
Gegenstand und Nahrung zu geben, denn die ganze Religion besteht nach
jener Auffassung nur im Gefiihl.

Wie jede Stromung auflerhalb der Kirche, so bildet die eben beriihrte
ebenfalls eine Gefahr auch fiir den Katholiken. Wenn man dieser Rich-
tung sich anschliefft, so hat man natiirlich den Boden des katholischen
Glaubens verlassen, aber man kann trotzdem noch verfithrerisch schén
iiber religidse Dinge reden, verfiihrerisch schén das Gefiihl anregen und
ganze Biicher schreiben, die ganz katholisch klingen und doch um Sternen-
weiten vom katholischen Glauben fern sind, weil sie eben ausdriicklich
oder stillschweigend die Dogmen als blofle Phantasie behandeln. Natiir-
lich ist in dieser Auffassung erst recht kein Platz mehr fiir ein kirchliches
Lehramt, das erklirt und vorschreibt, was zu glauben ist, und glaubens-
widrige oder glaubensgefihrliche Biicher den Katholiken aus der Hand
nimmt. Ist das Dogma nur Gefiihlssache, so kann sich jeder seinen Glau-
ben nach secinem Gefithl machen, der Vorschriften braucht es nicht. Es
war dann aber auch iiberfliissig, daf} Christus seine Kirche auf dem Felsen
griindete.

Wie uns scheint, hat die Unbefleckte Empfingnis auch gegen diese
jiingste Verirrung des Unglaubens eine Aufgabe zu erfiillen. Nach der
feierlichen Verkiindigung des Dogmas wartete die Vorsehung einige Jahre,
bis die Glaubigen ihren Gehorsam erkldrt hatten. Dann folgten im Jahre
1858 zu Lourdes die Erscheinungen, in denen die Mutter Gottes, um ihren
Namen befragt, sich als die Unbefleckte Empfingnis bezeichnete. Ein

62



Die Mutter-Gottes-Verebrung im christlichen Glaubensleben

Heiligtum zu Ehren dieses Geheimnisses erhob sich, Hunderttausende von
Pilgern strémten dort zusammen, Wunder iiber Wunder, etwa zweihundert
im Jahr, belohnten ihren Glauben. Das war die Antwort der Mutter
Gottes auf die Definition von 1854 und der Dank fiir die Ehre, die man
ihr angetan. Es war aber audh eine gottliche Bestdtigung dafiir, dafl die
Unbefleckte Empfingnis eine Tatsache, nicht ein Phantasiebild sei, und
dafl Kirche und Papst nicht irrten, als sie trotz aller Schwierigkeiten die
Unbefleckte Empfingnis als Glaubenssatz erklirten. Gott sah voraus, daf}
die ganze katholische Welt Lourdes als eine Bestdtigung fiir die Wahrheit
der Definition von 1854 auffassen werde. Er rief trotzdem Lourdes ins
Dasein, also deckte sich die katholische Auffassung mit Gottes Gedanken,
die Freiheit der seligsten Jungfrau von aller Siinde seit dem crsten Augen-
blick ihres Daseins ist Tatsache, so tatsichlich, wie cine Tatsache nur tat-
sichlich sein kann. Eine Entwicklung im Glauben an dies Dogma und
mehr noch in seinem wissenschaftlichen Verstindnis liegt nach dem Zeugnis
der Geschichte allerdings vor, das ist gerade bei dieser Glaubenslehre klarer
als bei vielen andern. Aber es ist nicht eine Entwicklung vom Nichts zum
Etwas, nicht eine Entwidklung, die ganz Neues schafft, sondern ein Fort-
schreiten zu groflerer Klarheit und Bestimmtheit.

Daf} jedes von den Wundern von Lourdes, gewirkt auf die Anrufung
der unbefleckten Jungfrau, auch eine Bestdtigung des katholischen Glau-
bens in seiner Gesamtheit ist, liegt auf der Hand. Die Apologetik beginnt
ihren Beweis fiir die Wahrheit der Kirche bei den ersten Voraussetzungen
des Glaubens und schreitet von dort beginnend stufenweise voran bis zum
Hochsten und Letzten. Es ist aber fiir den einzelnen nicht erfordert, dafl
er, um zum Glauben zu gelangen, diesen ganzen umstindlichen Weg gehe.
Wenn ein einziges unter den tausend Wundern von Lourdes Tatsache ist,
so ist die Wahrheit der ganzen katholischen Lehre bewiesen, samt allen
Geheimnissen und Sakramenten und samt allen Voraussetzungen, auf die
sie sich griindet. Fiir die Tatsichlichkeit jener Wunder aber legt das Ver-
halten der Gegner selber Zeugnis ab. Denn nehmen wir einen Auvgenblick
an, sie wiren nicht Tatsache, dann wire ein Buch, das den griindlichen
Beweis dafiir erbrichte, nicht nur ein gottgefilliges Werk, sondern es
konnte auch dem Verfasser ein Vermdgen einbringen und seinen Namen
in der ganzen Welt bekannt machen. Aber niemand unternimmt ein
solches Buch! Man behandelt Lourdes wie ein glithendes Eisen und weif3,
warum.

63



C. A. Kneller 5. ].

Wenn die Mutter-Gottes-Verehrung in unserer Zeit eine Ausdehnung
erlangt hat, dafl der Katholik kein Vaterunser betet, ohne noch Maria zu
griiflen, dafl in jedem katholischen Haus sich ihr Bild findet und die
Bilder, Biicher, Wallfahrtsorte, Predigten zu ihrer Ehre nicht zu zihlen
sind, so hat man darin eine Fiigung der Vorsehung zu erblicken, die dabei
ihre tiefen Absichten hat. Ginge diese Absicht nur auf die Verteidigung
und Kriftigung des Glaubens an Christus, so wire die Marienverehrung
schon etwas sehr Segensreiches und Wichtiges. Aber darin liegt nur die
cine Seite der Sache, die Andacht zu Maria schiitzt, stirkt, erhebt auch
das sittliche Leben. Doch die Ausfilhrung dieser Gedanken wiirde zu
weit fiihren.

64





