
Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

werden. Chrysostomus war am Sterben. In der Nacht erschien ihm der 
hl. Martyrerbischof Basüiskus, der Patron des Ortes, und tröstete ihn: 
•Sei guten Mutes, Bruder Johannes, morgen werden wir beide beisammen 
sein." Und so geschah es; im Heiligtum des Märtyrers hauchte der große 
Patriarch von Konstantinopel, der gefeierte Prediger der griechischen 
Kirche, weltverlassen seine Seele aus. 

Das Gold war von der letzten Schlacke gereinigt. Mit dem Frieden der 
Seligen sprach er sein letztes: •Ehre sei Gott für alles!" Seine 
Aszese hatte sich in den härtesten Prüfungen bewährt. 

DieM.utter-Gottes-Verekrung im christlichen Glauhenslehen 
Von  C.  A.  Kneller  S.  J. 

A Is der hl. Franz von Sales 1602 nach langjähriger Arbeit den 
L\ Protestantismus im Chablais besiegt hatte, weihte er als Denk- 

-*- JL- zeichen der glücklichen Wendung im Hauptort des Ländchens die 
wieder katholische Hippolytskirche zu Thonon der schmerzhaften Mutter 
Gottes und ließ über dem Chorbogen der Kirche in goldenen Buchstaben 
die "Worte aus dem Meßbuch und dem Brevier anbringen: •Gaude Maria 
virgo, cunctas baereses sola interemisti in universo mundo (Freue dich, 
Jungfrau Maria, alle Häresien in der ganzen Welt hast du besiegt, du, für 
dich allein)". In feierlicher Weise bekannte damit der heilige Kirchen- 
lehrer Maria als die Herstellerin und Beschützerin der Grundlage alles 
christlichen Lebens, des wahren Glaubens. 

Der Heilige sprach aus Erfahrung. Seine Arbeit im Chablais war völlig 
aussichtslos geblieben, bis er eine Wallfahrt zu dem verlassenen Heiligtum 
der Mutter Gottes von Voirons unternommen hatte. Bei einem Besuch 
des heiligen Hauses zu Loreto schrieb er deshalb seinen ganzen großartigen 
Erfolg einzig Maria zu, vor jeder Disputation mit den Protestanten 
pflegte er sich der Mutter Gottes zu empfehlen durch eben die Anrufung, 
die er über dem Chorbogen der Hipolytskirche von Thonon hatte anbrin- 
gen lassen1. Warum der hl. Franz in Maria die geborene Gegnerin der 
Irrlehre sah, zeigt seine Predigt auf Maria Himmelfahrt, gehalten zu 
Paris in demselben Jahre 1602.  Er fragt sich, warum Christus seine Mut- 

1 Hamon, Vie de Saint Francois de Sales.  Nouv. id. entierement revisee par M. Gon- 
thier et M. Letourneau, 1, Paris 1909, 435, 199, 201; 2, 430. 

Aszese IV/l    4 49 



C. A. Kneller S. }. 

ter nadi seiner Himmelfahrt nocii eine Zeitlang auf der Erde zurückließ, 
und meint, sie sei unter anderem zurückgeblieben aus Rücksicht auf die 
frühesten Irrlehrer, die dem Erlöser nur einen Scheinleib zuschrieben, sie 
sei eben ein lebendiges, sicheres Zeugnis für die Wahrheit seiner mensch- 
lichen Natur gewesen. Dadurch habe sich in der Mutter Gottes gleich 
von Anfang an bewahrheitet, was wir von ihr singen: •Alle Irrlehren hast 
du zerstört2." Mit anderen "Worten: Maria ist eben deshalb, weil sie 
Mutter Gottes ist, eine beständige Widerlegung jener Irrlehren, die dem 
Erlöser die wahre menschliche Natur absprachen. Das aber war nur die 
erste Ausübung des Amtes, das ihr den Häresien gegenüber zukommt, 
sie alle scheitern an ihr als der Mutter Gottes. 

Gerade zur Zeit des hl. Franz von Sales haben manche Theologen sich 
gefragt, wieso denn die Kirche Maria als die Zerstörerin aller Irrlehren 
bezeichnen könne? Suarez3 antwortet, sie heiße so, weil sie Christus, 
das wahre Licht, geboren habe, das die Finsternis verscheucht, sie stehe 
den Verteidigern des Glaubens bei, sie sei die Lehrerin der Apostel ge- 
wesen, durch die alle Irrlehren zuschanden wurden. Ungefähr auf die- 
selben Gründe beruft sich der Augustiner Ang. Rocca (f 1620"). Der 
Dominikaner Paul Rystius6 behandelt ausführlich in drei Kapiteln 
die Fragen, wie Maria die Häresien vernichte, wie sie allein und wie 
sie alle vernichtet habe. Der größte Theologe der Universität Douai, 
Franziskus Sylvius (| 16498), geht alle Irrlehren von Simon Magus 
an bis auf seine Zeit durch und zeigt, wie sie durch Marias Worte und 
Handlungen beschämt werden. Der Jesuit Petr. Ant. Spinelli 
(t 16157) faßt die Gründe, weshalb die Mutter Gottes eine Widerlegung 
des Glaubensirrtums ist, so zusammen: 1. Sie hat die Sonne der Gerechtig- 
keit geboren,  die alle Finsternis verscheucht.   2.  Sie war Lehrerin  der 

* Oeuvres 7, Annecy 1896, 441. 
s In 3. part. torn. 2, Alcala 1592 disp. 19, sect. 1 (ed. Vives 19, 299). 
4 De particula ex... ligno ss. Crucis Salvatoris desumpta (1609), in Thesaurus Ponti- 

ficiarum ss. antiquitatum 1, Rom 1745, 258 ff. 
5 Monomachia hominis et serpentis, Antwerpen 1619, c. 5•7, p. 130•155. 
8 Oratio theologica 13 vom 10. Dezember 1619, Opp. 5, Antwerpen 1698, 111•116. 
7 Maria Deipara thronus Dei, Neapel 1613, cp. 24, n. 4•5, p. 335f. • Nach Tho- 

mas von Villanova, Rede 3 auf Maria Himmelfahrt (Opp. Augsburg 1757, 
647) ist Maria Zerstörerin der Häresien, weil Lehrerin der Apostel. S. Petrus Ca- 
n i s i u s (De Maria Virg., Üb. 5, cap. 9) beruft sith dafür auf die Erfahrung, auf 
das Protoevangelium, auf Marias ausgezeichneten Glauben. 

50 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlidien Glanbensleben 

Apostel. 3. Die Irrtümer über die Menschwerdung können als solche leicht 
erkannt werden von allen, die sie als Gottesgebärerin bekennen. 4. Sie 
beschützt die Vorkämpfer des Glaubens. 5. Ihre Verdienste und Gebete 
besiegen die Irrlehren, 

All diesen Arbeiten ist eine Unterlassung gemeinsam. Der Satz, um 
dessen Erklärung sie sich bemühen, findet sich nämlich nicht nur im Bre- 
vier, sondern auch im Meßbuch, im Traktus der Mutter-Gottes-Messe zwi- 
schen Lichtmeß und Ostern, oder nach neuer Anordnung zwischen Septua- 
gesima und Ostern, und hier sind drei Sätzchen angefügt8, die in den 
genannten Abhandlungen kaum eine Berücksichtigung finden, unseres Er- 
achtens aber die Gründe enthalten, weshalb im Sinn der Kirche der 
Mutter Gottes die Zerstörung aller Irrlehren zugeschrieben wird. •Alle 
Irrlehren hast du besiegt," heißt es im Meßbuch zunächst, •die du den 
Worten des Erzengels Gabriel Glauben geschenkt hast." Wieso das? Seit 
dem Augenblick, da Maria dem Engel glaubte, daß der Sohn Gottes von 
ihr Fleisch annehmen werde, weilt der christliche Glaube auf Erden, zu- 
nächst der Glaube an Christus, den Sohn Gottes und Sohn des Menschen, 
und dann weiterhin der christliche Glaube nach seinem ganzen Umfange; 
denn wer an Christi Gottheit glaubt, nimmt auch alles an, was er gelehrt 
und verheißen hat. Maria war die erste, die glaubte, und seitdem wird 
dieser Glaube bis zum Jüngsten Gericht auf Erden nicht mehr schwinden. 
Ein herrlicher Ehrenvorzug der Mutter Gottes! Glücklich, die du geglaubt 
hast (Luk. 1, 45)! Der wahre Glaube kann der Tod der Irrlehre heißen 
in demselben Sinn, in dem die Wahrheit der Tod des Irrtums heißt, und 
wenn durch und mit Marias Unterwerfung unter die Botschaft des Engels 
der wahre Glaube auf Erden Fuß faßte, seine Herrschaft begann, so kann 
sie in wahrem Sinn Begründerin des Glaubens und Zerstörerin der Irr- 
lehre heißen. 

An zweiter Stelle sagt das Meßbuch von Maria, sie habe die Irrlehren 
vernichtet •in dem Augenblick, da sie als Jungfrau den Gottmenschen 
geboren habe". Natürlich: denn von diesem Augenblick an ist es Wahr- 
heit und Wirklichkeit, daß Christus zugleich Gott und Mensch, sie selbst 
die jungfräuliche Mutter ist, und alle, die anderes aufstellen, sind dadurch 

9 Über die ursprüngliche Form des Traktus: Erubescat Judacus infelix etc. vgl. Ps. 
Greg: M. Liber responsalis, Migne P. L. 78, 746; Thomas Cantipratanus, Bonum uni- 
versale de apibus lib. 2, cap. 29, n. 13, Douai 1627, 288, und Colvenerius zur 
Stelle, ebd. 77. 

4« 51 



C. A. Kneller S.}. 

gerichtet. •Alle Häresien hat sie vernichtet," sagt Bonaventura9, •indem 
sie die Wahrheit aus sich selbst empfing und gebar, und weil aus ihr 
als der Jungfrau, so ging die Wahrheit aus ihr allein hervor." 

Die jungfräuliche Geburt wird auch deshalb noch besonders betont, weil 
sie ebenfalls Glaubenssatz und Gegenstand der Leugnung ist, und weil 
die Jungfräulichkeit der Mutter Gottes in der Geburt ein Anzeichen für 
die Gottheit ihres Sohnes bedeutet: •Der Heilige Geist wird über dich 
kommen und die Kraft des Höchsten dich überschatten, und deshalb 
wird das Heilige, das aus dir geboren wird, Sohn Gottes heißen" (Luk. 1, 
28). 7*«/« decet partus Deum, sagt deshalb Ambrosius in seinem Weih- 
nachtshymnus. 

An letzter Stelle spricht das Meßbuch von Maria, der beständigen Jung- 
frau auch nach der Geburt. Kann sie auch deshalb Siegerin über die Irr- 
lehren heißen? Die beständige Jungfräulichkeit der Mutter Gottes war 
nach der Absicht Gottes das Siegel, mit dem er die Wahrheit der jung- 
fräulichen Geburt des Gottmenschen bekräftigte; nach der Geburt eines 
Gottmenschen durfte sie nicht noch einmal Mutter werden. Indem Maria 
auf diese Absicht Gottes einging, sie zu der ihrigen machte, hat auch sie 
der Gottheit ihres Kindes Zeugnis gegeben, auch ihrerseits diese Wahrheit 
besiegelt, und insofern wiederum die Irrlehre zuschanden gemacht, und 
zwar die Irrlehre im allgemeinen, nicht nur jene, die ihre beständige 
Jungfräulichkeit leugnete. 

Wenn also die Kirche in der Liturgie die Mutter Gottes als Zerstörerin 
alier Irrlehren preist, so hatte sie ursprünglich nur die Irrlehren über 
die Menschwerdung im Auge. In der Ausprägung, in der dieser Gedanke 
im Brevier und Meßbuch sich findet, kommt er zuerst vor in dem von 
Scheeben hochgeschätzten Sermo •Cogitis me", der im Mittelalter dem 
hl. Hieronymus zugeschrieben wurde und etwa um die Mitte des 8. Jahr- 
hunderts entstanden sein mag. Seit dem 12. Jahrhundert findet sich der 
Ausspruch nicht selten angeführt10. Dem Sinn nach ist er auch bei anderen 

9 In 3. sent. dist. 4. art. 3, Opp. 3, Quaracdii 1887, 115. 
" Ps. H i e r o n y m u s bei Migne P. L. 30, 124. Nadi Rocca a. a. O. 260 fände sich der 

Satz auch bei Beda. Eine mittelalterliche Legende läßt die Antiphon unter Papst 
Bonifatius IV. (608•615) entstehen. S. Bäumer in Pastor bonus 3, 1891, 74•76. Für 
das 12. Jahrhundert vergl. Guibert de Novigento (f 1124), De incarnatione 
contra Judeos, Hb. 1, cap. 1, Migne P. L. 156, 491 a. • Rupert von Deutz 
(t 1135), In cant. lib. 4 fin. Migne P. L. 168, 910. • Bernardus Claraev. 

52 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

und früheren Kirchenvätern ausgesprochen. So sagt im 6. Jahrhundert der 
Patriarch Ephrem von Antiochien": •Es genügt für den vollen 
Umfang der rechtgläubigen Überzeugung, die seligste Jungfrau für die 
Gottesgebärerin zu halten und zu bekennen." In einer Rede, die dem 
Nachfolger des hl. Chrysostomus, Proklus von Konstantin o- 
pel12, zugeschrieben wird, heißt Maria die •scharfe Ausprägung der 
Rechtgläubigkeit, das Siegel der wahren Religion, das Gesetz der Wahr- 
heit". Auch in dem Gebete an die Mutter Gottes unter den griechischen 
Werken des hl. Ephrem heißt sie •festester Wall des wahren Glau- 
bens 13". Johannes von Damaskus14 meint, der einzige Titel Mut- 
ter Gottes genüge, um das Geheimnis des Mensch gewordenen Gottes 
vollständig zu stützen. Denn wenn die Mutter Gottesgebärerin sei, so 
müsse ihr Sohn vollständig Gott und vollständig Mensch sein. 

So ist also nach den Vätern der Titel Gottesgebärerin ein Kompaß, der 
sicher durch all die stürmenden Fluten der verschiedenen Meinungen den 
Weg zeigt. Sie selbst ist für die Rechtgläubigkeit wie ein Richtscheit, oder 
wie Cyrill von Alexandrien15 in seiner Rede vor dem Konzil von 
Ephesus sagt, wie ein Szepter, ein Herrscherstab. In der Tat wird 
durch den Ausdruck die Menschheit Christi bewiesen gegen die Gno- 
stiker, Manichäer, Albigenser, die ihm nur einen Scheinleib zuschrieben, 
und ebenso gegen Nestorius die Verbindung der göttlichen und mensch- 
lichen Natur  in  Christus vom  ersten Augenblick  der  Empfängnis an. 

(f 1157), De aquaeductu n. 4, ebd. 183, 431. • Ps.-Bernardus, In cant. Salve 
Regina n. 3, ebd. 184, 1078b. • Alanus ab Insulis (t 1203), In cant. cp. 6, 
ebd. 210, 92a. • Petrus de Mora (f 1213), Rosa alphabetica bei Pitra Spici- 
legium Solesm., 3, Paris 1855, 175 f. 

11 Bei Photius, Cod. n. 228, Migne P. G. 103, 968. 
12 Proklus, orat. 6 fin., Migne P. G. 65, 758 a. Wohl in demselben Sinn nennt Ger- 

manus von Konstantinopel Maria die Klarlegung von Gottes Geheimnissen, Spiegel 
aller Propheten (Sermo 2 in praesentat. Migne P. G. 98, 316 b). 

13 Opp. 3, 529 a. Vielleicht ist der Ausdruck dem berühmten Hymnos akathistos ent- 
lehnt. Vgl. Pitra Spie. 1, 254. • Joh. Zonaras (Canon in Deiparam, Migne P. G. 
135, 413•422) charakterisiert kurz etwa zwei Dutzend Häresien und nimmt von 
jeder Anlaß zu einer Bitte oder Anmutung an Maria. 

14 De fide orthodoxa Üb. 3, cap. 12 ebd. 94, 1029; vgl. I. B. Terrien, La mere de Dieu 
et la mere des hommes. 1, La mere de Dieu, Paris s. a. (1900), p. 54. 

,s Horn. 4, Migne P. G. 77, 992 b. Nach Theophile Raynaud (opp. 7, 426) bedeutet der 
Ausdruck seeptrum orthodoxae fidei so viel als Regina catholicae fidei, d. h. Regina 
catholicorum. 

53 



CA. Kneller S. /. 

Gegen Eutyches und den Monophysitismus beruft Papst Leo der 
Große sidi auf die drei Sätze des Glaubensbekenntnisses: Ich glaube an 
Gott Vater, an den eingeborenen Gottsohn, und daran, daß er geboren 
ist vom Hl. Geist und Maria, der Jungfrau. •Durch diese drei Sätze" • 
und die Mutter Gottes hat ihre wesentlich notwendige Stelle darin • 
•werden fast alle Bemühungen der Häretiker zunichte "." Maria ist somit 
so etwas wie der Schutzengel der Menschwerdung und des Glaubens an 
die Menschwerdung. Sie erhält und beschützt in den Christen den Glauben 
an Christus, durch den die Christen erst Christen und die Gläubigen erst 
Gläubige werden17. So setzt sie an dem mystischen Leib Christi fort, 
was sie am wirklichen Leib Christi begonnen. Sie schützte und erhielt dem 
Jesuskind das natürliche leibliche Leben, sie schützt und erhält in den 
Kindern Gottes die Grundlage des übernatürlichen göttlichen Lebens, den 
Glauben. Solange wir im Dunkel der Erde wandeln, sind wir in einem 
Zustand der Kindheit; schon einmal in der Taufe wiedergeboren, reifen 
wir einer zweiten Geburt zum eigentlichen Leben entgegen, denn die Auf- 
erstehung ist eine •regeneratio" (Mt. 19, 28), eine Wiedergeburt, eine 
Neuschaffung; dieses Reifen und Wachsen aber besteht darin, daß Chri- 
stus in uns gestaltet werde (Gal. 4, 19), daß wir Ebenbilder Christi wer- 
den, wie wir von Natur aus Ebenbilder Adams sind (1. Kor. 15, 49). Es 
braucht also nicht zu verwundern, wenn diesen heranwachsenden Kindern 
durch Gottes Güte eine Mutter bestellt wurde, die mit Muttersorgfalt das 
Glaubensleben ihrer Kinder schützt, eben weil sie in ihnen Abbilder und 
Brüder des eigenen vielgeliebten Sohnes sieht. Und das um so mehr, weil 
Maria, eben weil sie Werkzeug der Menschwerdung war, eben dadurch 
mitwirkte, daß wir Kinder Gottes wurden, und weil Maria es ist, die der 
ganzen Kirche Belehrung über die Umstände der Menschwerdung gab; 
denn wer will leugnen, daß wir die Berichte der Evangelien über die 
Jugendgeschichte des Erlösers ihr verdanken und daß sie darüber auch die 
Apostel und Evangelisten belehrte!  An sie zumal erging ja die Botschaft 

" Epist. 28 ad Flavianum cp. 4, Migne P. L. 54, 757. 
17 Joh. Damasc. Rede auf die Verkündigung, Migne P. G. 96, 656 d: •Gegrüßet seist 

du, durch die wir das Volk der Christen ... genannt wurden." Gottfrid von A d - 
mont (t 1165), Hom. 78, Migne P. L. 174, 1029c: •Sie ist das Fundament unseres 
Glaubens. Aus ihr haben wir nämlich den Anfang zum Glauben genommen. Ohne 
dieses Fundament, ohne das Sakrament jenes Glaubens, der in ihr und in dem war, 
den sie gebar, kann keiner selig werden." 

54 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

von der Menschwerdung18, sie wurde dadurch Lehrerin des Glaubens und 
Lehrerin der Lehrer". 

Auch spätere große Lehrer des Glaubens schämten sich nicht, sich als 
Schüler und Schützlinge der Mutter Gottes zu betrachten. Franz von 
Sales ist dafür nicht das einzige Beispiel. Gregor von Nyssa erzählt 
von Gregor dem Wundertäter, er sei von Maria über den wahren 
Glauben belehrt worden. Dem Arianismus gegenüber haben namentlich 
die drei großen Kappadozier: Basilius, Gregor von Nazianz, 
Gregor von Nyssa die katholische Glaubenslehre theologisch ent- 
wickelt. Kappadozien aber war die Hochburg der wahren Lehre, weil 
man dort feststand auf dem Glaubensbekenntnis, das Gregor der Wunder- 
täter von Maria erhalten hatte20. 

Noch heute waltet die Mutter Gottes ihres Amtes als Schützerin der 
Menschwerdung. Wo sie nicht verehrt wird, ist tatsächlich der Glaube an 
die Gottheit Christi sehr verblaßt, wenn nicht ganz geschwunden. New- 
man21, der es wissen konnte, bezeugt für die gläubigen englischen Prote- 
stanten, daß sie darüber höchst verschwommene Begriffe hätten. Sie reden 
so, sagt er, als sei Christus zusammengestückt aus Gott und Mensch oder 
als sei er ein Zwischen- und Zwitterwesen, oder nichts weiter als ein 
Mensch, in dem Gott in besonderer Weise wohnt. Wenige verständen, daß 
ein und derselbe zugleich Gott und zugleich Mensch ist, nach dem Wort 
des Johannesevangeliums, daß Gott Mensch geworden ist. Läßt sich 
aber, fragt Newman, das Menschwerden eindrucksvoller und unzwei- 
deutiger ausdrücken als durch den Ausdruck, daß Gott geboren wurde, 
daß er eine Mutter hatte? Vor diesem Wort schwinden alle träum- und 
schattenhaften Vorstellungen von der Gottheit Christi, sie kann nicht 
länger als ein poetischer Ausdruck andächtiger Übertreibung, etwas Mysti- 
sches oder Mythisches betrachtet werden. 
18 Mulier accepit a Deo fermentum fidei, quae acceperat a diabolo perfidiae fermentum. 

PetrusChrysologus serrao 99, Migne P. L. 52, 478c. Ebd. serm. 143 col. 583: 
Das Ave des Engels gab den Völkern den Glauben. 

19 RupertvonDeutz in cant. Üb. 1. Migne P. L. 168, 850 a. Ebd. Hb. 5 col. 909. 
• HugovonSt. Caro, In Eccli. 24, torn. 3, Venedig 1754, f. 217. - S. An- 
toninus, Summa torn. 4 tit. 15 cap. 18, Veronae 1740, 1037 a, vgl. 1043 a. • 
Konrad von Würzburg, Goldene Schmiede 632: Ein ewig fundament dar üffe 
der geloube stät. 

» Zeitschrift für kath. Theologie 47, 1923, 621 ff. 
21 Discourses addressed to mixed Congregations, London 1849, 366 f. 

55 



C. A. Kneller S. ]. 

Newman schrieb so 1849 und hatte englische Verhältnisse vor Augen. 
Seitdem ist die Lage, besonders in Deutschland, gewaltig schlimmer ge- 
worden. Denifle22 schrieb 1904, es gäbe dort nur zwei protestantische 
theologische Fakultäten, an denen die Gottheit Christi noch gelehrt werde. 
Ein trauriges Ergebnis einer langen Entwicklung! Die Protestanten ver- 
wahrten sich ursprünglich gegen die Andacht zur Mutter Gottes, weil sie 
der Ehre Christi zu nahe trete. Die geschichtliche Entwicklung hat diesen 
Einwand widerlegt. Man stelle heute in Gedanken auf die eine Seite alle 
jene, die Maria verehren, und auf die andere Seite alle, die nichts von ihr 
wissen wollen; auf welcher Seite wird Christus höher geachtet und als 
Gott anerkannt. Die Mutter-Gottes-Verehrung ist nicht der einzige Grund 
für diesen Unterschied, aber sie ist eine Schutzwehr für die Glaubenslehre 
von der Menschwerdung. 

Das gleiche gilt aber ebenso auch für fast alle anderen Glaubenslehren. 
Als die christologischen Irrtümer längst nicht mehr als •die" Häresien 
schlechthin gelten konnten, hat trotzdem die Liturgie der Kirche den alten 
Satz von Maria als der Zerstörerin aller Irrlehren ruhig beibehalten. Und 
mit vollem Recht. Im Mittelpunkt des Christentums steht Christus, aber 
neben ihm steht seine Mutter, und auch sie hat Anteil an seiner Zentral- 
stellung; all die großen Dogmenkreise berühren sich in ihr; man kann 
keines von diesen Dogmen leugnen, ohne auch ihr zu nahe zu treten, und 
umgekehrt kann man sie nicht ehren und lieben, ohne an diese Dogmen 
erinnert und im Glauben daran gestärkt zu werden. 

Mit der Lehre von der Menschwerdung ist zunächst eng verknüpft der 
Glaube an die hl. Dreieinigkeit. Der Engel der Verkündigung, gesandt 
vom Vater, spricht ja zu ihr vom Sohn, der aus ihr Mensch werden will, 
vom Hl. Geist, der sie überschatten soll. Der Glaube an Marias Mutter- 
würde schließt somit den Glauben an den dreieinigen Gott in sich. Das 
gleiche gilt von der Erlösungslehre. An nur zwei Stellen reden die syn- 
optischen Evangelien ausdrücklich von Christus als dem Erlöser, und 
davon lautet die eine: Sie wird einen Sohn gebären und du (Joseph) 
wirst seinen Namen Jesus nennen, denn er wird sein Volk von den Sün- 
den erlösen (Matth. 1, 20). Und wer könnte die unbefleckte Empfängnis 
bekennen, ohne den Glauben an die Erbsünde, an die Kraft des Blutes 
Christi, an den Fall und die Erlösung des Menschen in sich zu erneuern? 

" Luther und Luthertum, 1, 1, Mainz 1904, p. XVIII. 

56 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im thristlicben Glaubensleben 

Ein weiterer unter den großen Dogmenkreisen umfaßt die Lehre von 
der Gnade, von der Erhebung des Menschen zur übernatürlichen Ordnung, 
von seiner endlichen Beseligung im Himmel. Wer an Maria festhält, kann 
unmöglich von diesen Wahrheiten lassen. Er verehrt ja die Mutter Gottes 
als die Gnadenvolle, als ein lebendes Wunder der Gnade in ihrer Emp- 
fängnis, in der jungfräulichen Geburt Christi, in ihrer unbeschreiblichen 
Heiligkeit, in ihrer himmlischen Erhebung über alle Engel und Menschen. 
Mit jedem Ave Maria, das er spricht, erneuert er den Glauben an die 
übernatürliche Ordnung. Und weiterhin, warum nimmt er das alles an? 
Weil die Kirche ihn so lehrt, und somit schließt die Mutter-Gottes-Ver- 
ehrung auch die Anerkennung des wichtigen Dogmenkreises ein, der die 
Lehre von der Kirche umfaßt. Ohnehin ist ja Maria ein Sinnbild der 
Kirche, die ebenso wie sie jungfräuliche Mutter ist und als solche schon 
von Klemens von Alexandriena8 bezeichnet wird. Auch sie selbst heißt 
schon bei Justin, Irenäus, Tertullian die neue Eva und ist als solche •Mut- 
ter der Gläubigen21", also Mutter der Kirche. 

So ist Maria aufs innigste mit der ganzen Glaubenslehre verflochten 
und verwachsen. Sie ist Gegenstand des Glaubens, denn jeder, der Katho- 
lik sein will, muß ihre Unbefleckte Empfängnis, ihre beständige Jung- 
fräulichkeit, ihre Mutter-Gottes-Würde, ihre Erhebung in den Himmel 
bekennen und trägt kein Bedenken, ihre leibliche Aufnahme in den Him- 
mel anzunehmen. Sie ist Werkzeug der Menschwerdung und steht des- 
halb so nah bei dem Gottmenschen, wie kein anderes Geschöpf; auf sie 
als den Erstling der Erlösten ergossen sich deshalb vor allen anderen in 
reichster Fülle die Früchte des Erlösungswerkes, und so hat sie auch Anteil 
an der Ausspendung dieser Früchte. Im kleinen Haus zu Nazareth war 
sie Hausmutter und Ausspenderin seiner ärmlichen Schätze. Als dies kleine 
Haus sich zur Kirche und zum Königreich Christi erweiterte, blieb sie 
dort die Königin und die Verwalterin aller Reichtümer der Gnaden- 
ordnung. 

Dem oberflächlichen Blick möchte es scheinen, als sei die Mutter-Gottes- 
Verehrung im christlichen Leben nichts weiter als eine blumige Zugabe, 
eine Zierat, die ohne sonderlichen Schaden auch fehlen könnte, eine Er- 
quickung, die Gott aus besonderer Freigebigkeit dem Herzen gewährt. 
28 Paedagogus lib. 1, cap. 6, Migne P. G. 8, 300 b. 
** Credentium mater. Ambrosius Autpertus, sermo in Purificatione n. 6, Migne P. L. 89, 

1297 c. 

57 



C. A. Kneller S. J. 

Maria ist nun allerdings in Wirklichkeit eine Angel für das Herz, aber 
eben deshalb ist ihre Verehrung nichts weniger als etwas Gleichgültiges. 
Wer das Herz des Menschen besitzt, hat ihn ganz. Mag sein, daß der 
Mann aus dem Volk oder das Kind die Mutter-Gottes-Andacht ihrer 
Lieblichkeit wegen bevorzugt und übt, unvermerkt wird dabei die Gnade 
tiefer und tiefer die christlichen Gedanken in die Seele einsenken. Die 
Mutter-Gottes-Verehrung ist insofern eine wunderbare Erfindung der 
göttlichen Weisheit. Ein treuer Marienverehrer kann nicht so leicht einer 
Häresie oder unkirchlichen Richtung zum Opfer fallen. In der Mutter 
Gottes, in ihrem bloßen Mutter-Gottes-Titel hat er ja einen ganzen Kate- 
chismus; indem er die Marienverehrung übt, lebt er beständig in einer 
übernatürlichen Luft, in beständigem Glauben an die Geheimnisse der 
hl. Dreieinigkeit, die Gottheit Christi, an das Erlösungswerk, die Gnade 
und den Himmel, und dazu in beständiger Unterwürfigkeit gegen die 
gottgesetzte Autorität der Kirche, auf deren Wort hin er an Mariens 
Herrlichkeit glaubt25. Indem er immer wieder zu seinem Rosenkranz 
greift, erinnert er sich immer von neuem an die Hauptereignisse aus dem 
Leben des Erlösers und lebt sich in ihn und in das Christentum hinein. 

Wie wichtig ist ein solcher Hort der Rechtgläubigkeit, besonders in 
Zeiten, in denen alle möglichen neuen Richtungen sich erheben und man 
beobachten kann, wie auch gebildete und gelehrte Leute, und gerade sie 
mehr als andere, sich von jedem Wind neuer Lehren davontragen lassen 
wie die Spreu von dem Sturm, indem sie heute verbrennen, was sie gestern 
noch anbeteten. Der hl. Vinzenz von Paul20, der es am wenigsten 
notwendig gehabt hätte, fürchtete im Hinblick auf ähnliche Erfahrungen 
beständig, das Entstehen einer Häresie zu erleben und unmerklich hinein 
verstrickt zu werden. Was man besonders fürchten müsse, sagt er28a, seien 
die Sünden des Verstandes, weil man .sich von ihnen sehr selten und sozu- 
sagen nie bekehre, das seien die gefährlichsten Fehler. Er kenne zwei 
Personen, die gelebt hätten wie die Heiligen und die jetzt niemand mehr 
von ihren falschen Irrtümern zurückbringen könne, nachdem sie sich damit 

SB Louis-Marie Grignion de Montfort, Traite de la vraie devotion ä la Sainte Vierge, 
Poitiers 1868, 118 f., 152. Erwähnt mag hier werden, daß der Protestantismus bei den 
heutigen Griechen, auch den unierten, wenig Eingang findet, weil sie nicht von Maria 
lassen wollen.  Histor. polit. Blätter 131, 512. 

a" Extrait d'Entretien, Oeuvres ed. P. Coste 11, Paris 1924, 37. 
a« a Konferenz vom 27. April 1657, ebd. 399 f. 

58 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

einmal eingelassen. •O welch ein beweinenswerter und unglücklicher Zu- 
stand! Lieber seinen armen Verstand, einem falschen Urteil trauen, als 
sich den Anordnungen des Papstes unterwerfen wollen! Ich wiederhole, 
ich wüßte nicht, daß mir irgend etwas anderes so den Zustand der Hölle 
dargestellt hätte, ausgenommen etwa den Zustand einer Person, die sich 
in ihrer Melancholie für den Teufel selbst hielt" (ebd. 399 f.). 

Als ihre Gegnerin und als Hort der Rechtgläubigkeit haben Maria auch 
alle von der Kirche getrennten Gemeinschaften durch ihren Haß anerkannt. 
Die Häresien des Altertums und des Mittelalters mögen hier auf sich 
beruhen bleiben. Der Protestantismus hat in seinen ersten Zelten noch die 
hohe Würde der Gottesmutter anerkannt, aber auch für diese Anfänge 
wird man die Erklärung gelten lassen, die Johannes Eck von Zwingiis 
und Butzers Anerkennung ihrer ewigen Jungfräulichkeit einmal gibt: Sie 
reden nur deshalb so, weil sie nicht beim Volke anstoßen wollen2T. Immer 
mehr wurde das Lob eingeschränkt, bis endlich die Abwendung von •der 
Maria" als Kennzeichen des guten Protestanten galt. Einzelne Gegenden, 
z. B. in Island, und einzelne fromme Protestanten hielten freilich die 
Mutter des Herrn noch immer in Ehren. Umgekehrt betrachteten die 
Katholiken das Bekenntnis zu Maria als das Wahrzeichen des katholischen 
Glaubens. In den Hugenottenkriegen setzten die Katholiken von Paris 
zwar auch Bilder von anderen Heiligen, aber vor allem Bilder der Gottes- 
mutter als Wahrzeichen an ihre Häuser28, und namentlich der Rosenkranz 
galt als untrügliches Kennzeichen des Bekenntnisses zur alten Religion29. 

Nicht so scharf zeigt sich die Gegnerschaft bei den Jansenisten. •Aber", 
schreibt der Freund und Lebensbeschreiber des hl. Vinzenz, Bischof 
Abelly von Rhodez30, •es ist sicher, daß die Jansenisten keine Ge- 
legenheit vorbeigehen lassen, um zu verurteilen und zu tadeln, was zur 
Ehre der hl. Jungfrau geschieht, und um den bitteren Eifer an den Tag 
37 Verlegung der Disputation zu Bern, s. 1. 1528, 76. 
28 Felibien bei Faillon, Vie de M. Olier, Paris 1873, 1, 78, Anm. 
29 Als in der Reichsstadt Schwäbisdi-Gmünd 1574 es sich um Erhaltung des katholischen 

Charakters der Stadt handelte, zog in der entscheidenden Ratssitzung einer von den 
entschiedenen Katholiken einen Rosenkranz aus der Tasche mit den Worten: Wer 
denkt wie ich, soll ebenfalls seinen Rosenkranz herausziehen. Seitdem blieb in Schwä- 
bisch-Gmünd bis zum Untergang des alten Reiches die Sitte, daß die Ratsherren mit 
dem Rosenkranz in der Hand den Sitzungen anwohnten, wurttembergische Viertel- 
jahrshefte für Landesgeschichte 2. 1893, 297. 

** Zitiert im Dictionriaire des livres jansenistes, 2, Antwerpen 1752, 201. 

59 



C. A. Kneller S. ]. 

zu legen, den sie in dieser Hinsicht im Herzen tragen." Bekannt ist das 
jansenistische Schriftchen des Kölner Advokaten Adam "Widenfeldt31 

gegen angebliche Auswüchse der Marienverehrung, das eine ganze Reihe 
von anderen Schriften hervorrief. Bourdaloue32 hielt eine eigene 
Predigt gegen "Widenfeldt, den er freilich nicht mit seinem Namen nennt. 
•Du, o heilige Mutter Gottes," sagt er am Schluß seiner "Widerlegung, 
•du bist die Klippe, an der bis jetzt alle Irrtümer gescheitert sind und in 
Zukunft scheitern werden. Du allein hast triumphiert über alle Irrlehren: 
kaum eine hat sich erhoben, die dich nicht angegriffen hätte, und es hat 
keine gegeben, die du nicht beschämt hättest, cunctas haereses sola intere- 
misti in universo mundo." 

Doch das sind alte Sachen. "Wie steht es mit den Häresien unserer Zeit, 
die sich nicht mehr gegen einzelne Dogmen richten, sondern sie alle mit 
einem Schlag beseitigen, indem sie ihre Grundlage und Voraussetzung 
leugnen? Erweist sich auch heute noch die Mutter Gottes als Damm gegen 
die zerstörende Flut? 

Kaum noch unter die Häresien zu rechnen, weil schlimmer als eine 
solche, sind die Träumereien vom Übermenschen und der blonden Bestie. 
Dagegen ist ein Marienkind gefeit. Maria verehren, heißt der Demut, dem 
Gehorsam, der Ergebenheit in Gottes "Willen seine Bewunderung zollen, 
und wer die Schönheit solcher Tugenden begriffen hat, wird die blonde 
Bestie verabscheuen als das, was sie ist, eben als eine Bestie. Darüber ist 
also weiter kein Wort zu verlieren. 

Doch ein schwacher Abglanz solcher Vorstellungen hat auch unter Ka- 
tholiken Aufregung oder wenigstens Unruhe erregt. Man sagte: Demut, 
Gehorsam sind passive Tugenden, unsere Zeit fordert Tätigkeit für die 
Kirche und große Leistungen, bindet also nicht die Hände, die arbeiten 
wollen, beschneidet nicht die Flügel, die zum Flug in die Höhe sich ent- 
falten! Allein, warum hat denn Gott, wie im Heiland selbst bis zum 
dreißigsten Jahre, so auch in seiner Mutter vor allem das Beispiel der 
Demut vor Augen gestellt? "Weil Leistungen, die nach außen groß erschei- 
nen und in die Augen fallen, immer nur die Sache weniger sein werden, 
weil die große Menge der Menschen nichts anderes tun kann, als in Ver- 

31 Avis salutaires de la Bienheureuse Vierge Marie ä ses devots indiscrets, Gent 1673, 
Abdruck bei Fleury, Hist. eccl. 63, p. VII•XIX; vgl. Dictionnaire des livres jan- 
senistes 1, 164•176; H. Laemmer, Meletematum Rom. mantissa, Regensburg 1875,400. 

52 Zweite Rede auf Maria Himmelfahrt, Oeuvres, 11, Versailles 1812, 246. 

60 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

borgenheit und Nichtbeachtung sich unter das Joch harter und unansehn- 
licher Arbeit zu beugen. Und die wenigen, die zu Großem berufen sind, 
können Großes von übernatürlichem "Wert nur dadurch verrichten, daß 
Gott sie zu seinen "Werkzeugen wählt, seine Kraft mit der ihrigen ver- 
bindet. Dafür ist aber Vorbedingung, daß sie ihr ganzes Vertrauen auf 
Gott setzen und den Erfolg nur von ihm erwarten, mit anderen "Worten, 
daß sie durch und durch demütig sind. Die Demut, wenn sie anders eine 
wahre Demut ist, lähmt die Tatkraft nicht, sie bindet und vernichtet nur 
die Selbstsucht und damit das größte Hindernis eines opfervollen, durch- 
haltenden "Wirkens für Gottes Sache. In diesem Sinne sagt der hl. Phi- 
lipp N e r i33, mit zehn Männern, die wirklich von allem Irdischen los- 
geschält seien, wolle er die ganze "Welt bekehren. Einer der Apostel war 
beim herannahenden Leiden Christi in "Wort und Tat sehr entschieden für 
die aktiven Tugenden, aber er fiel durch Gottes Zulassung. Das Urbild 
der Demut aber, Maria, stand unter dem Kreuz mitten unter den 
Henkersknechten und dem spottenden Volk und zeigte dadurch, daß 
Demut eine sehr aktive Tugend ist. 

Der Feldzug gegen die passiven Tugenden • er ist noch nicht zu Ende 
• war schwerlich ganz unbeeinflußt von jener Richtung, in der die 
hauptsächlichste Häresie unserer Zeit besteht: der Leugnung der gan- 
zen übernatürlichen Ordnung, dem Naturalismus und Rationalismus. In 
dieser Beziehung kommt der Mutter Gottes wieder ein hervorragender 
Teil in der Verteidigung des Christentums zu. Es war wohl eine besondere 
Absicht der Vorsehung, daß sie die Unbefleckte Empfängnis erst in der 
Mitte des 19. Jahrhunderts zum feierlich erklärten Glaubenssatz werden 
ließ. Es war zeitgemäß in höchstem Grade, daß in den Tagen des ödesten 
Rationalismus die Kirche ohne alle Zugeständnisse zum geraden Gegenteil 
sich bekannte, und daß gerade damals herzgewinnend, lichtumflossen, in 
erhabener Majestät ein "Wunderwerk der Gnade am Himmel erschien. 
"Wie zeitgemäß auch für die katholischen Schulen namentlich Deutschlands 
die Dogmatisierung war, hatte sich kurz vorher gezeigt. "Wo der Ratio- 
nalismus eines Hermes herrschte oder die Ableger des Jansenismus, der 
Josephinismus und Febronianismus noch nicht völlig überwunden waren, 
sprachen katholische Hochschulen auf eine Anfrage der römischen Behör- 
den sich gegen die Verkündigung des Dogmas aus. 

M A. Capecelatro, La vita di S. Filippo Neri, 1, Rom 1889, 474. 

61 



C. A. Knelkr S. J. 

Der Rationalismus in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts war auf 
katholischer Seite beeinflußt auch durch die deutsche Philosophie. Gegen 
Ende des Jahrhunderts erhob er sich in anderer Form auf Grund der 
historisch kritischen Studien. Man behauptete, es gäbe weder eine über- 
natürliche Offenbarung von irgendwelchen Glaubenssätzen, noch sei die 
Form, in der die katholische Kirche die Offenbarung vertritt, die ur- 
sprüngliche, im Neuen Testament enthaltene. Alles sei nur das Ergebnis 
natürlicher Entwicklung, und zwar einer Entwicklung, die nicht nur ent- 
faltet, was ursprünglich schon keimhaft vorhanden war, sondern einer 
solchen, die Neues schafft und das Ursprüngliche ändert. Mit anderen 
Worten: Was man bisher als religiöse Wahrheit betrachtete, Dreieinigkeit 
und Menschwerdung, Erlösung und Sendung des Hl. Geistes usw., sind 
nach diesen Aufstellungen nicht Wirklichkeiten, Tatsachen, Wahrheiten, 
sondern es sind Phantasiebilder, erfunden, um dem religiösen Gefühl 
Gegenstand und Nahrung zu geben, denn die ganze Religion besteht nach 
jener Auffassung nur im Gefühl. 

Wie jede Strömung außerhalb der Kirche, so bildet die eben berührte 
ebenfalls eine Gefahr auch für den Katholiken. Wenn man dieser Rich- 
tung sich anschließt, so hat man natürlich den Boden des katholischen 
Glaubens verlassen, aber man kann trotzdem noch verführerisch schön 
über religiöse Dinge reden, verführerisch schön das Gefühl anregen und 
ganze Bücher schreiben, die ganz katholisch klingen und doch um Sternen- 
weiten vom katholischen Glauben fern sind, weil sie eben ausdrücklich 
oder stillschweigend die Dogmen als bloße Phantasie behandeln. Natür- 
lich ist in dieser Auffassung erst recht kein Platz mehr für ein kirchliches 
Lehramt, das erklärt und vorschreibt, was zu glauben ist, und glaubens- 
widrige oder glaubensgefährliche Bücher den Katholiken aus der Hand 
nimmt. Ist das Dogma nur Gefühlssache, so kann sich jeder seinen Glau- 
ben nach seinem Gefühl machen, der Vorschriften braucht es nicht. Es 
war dann aber auch überflüssig, daß Christus seine Kirche auf dem Felsen 
gründete. 

Wie uns scheint, hat die Unbefleckte Empfängnis auch gegen diese 
jüngste Verirrung des Unglaubens eine Aufgabe zu erfüllen. Nach der 
feierlichen Verkündigung des Dogmas wartete die Vorsehung einige Jahre, 
bis die Gläubigen ihren Gehorsam erklärt hatten. Dann folgten im Jahre 
1858 zu Lourdes die Erscheinungen, in denen die Mutter Gottes, um ihren 
Namen befragt,  sich als die Unbefleckte  Empfängnis bezeichnete.  Ein 

62 



Die Mutter-Gottes-Verehrung im christlichen Glaubensleben 

Heiligtum zu Ehren dieses Geheimnisses erhob sich, Hunderttausende von 
Pilgern strömten dort zusammen, Wunder über "Wunder, etwa zweihundert 
im Jahr, belohnten ihren Glauben. Das war die Antwort der Mutter 
Gottes auf die Definition von 1854 und der Dank für die Ehre, die man 
ihr angetan. Es war aber auch eine göttliche Bestätigung dafür, daß die 
Unbefleckte Empfängnis eine Tatsache, nicht ein Phantasiebild sei, und 
daß Kirche und Papst nicht irrten, als sie trotz aller Schwierigkeiten die 
Unbefleckte Empfängnis als Glaubenssatz erklärten. Gott sah voraus, daß 
die ganze katholische Welt Lourdes als eine Bestätigung für die Wahrheit 
der Definition von 1854 auffassen werde. Er rief trotzdem Lourdes ins 
Dasein, also deckte sich die katholische Auffassung mit Gottes Gedanken, 
die Freiheit der seligsten Jungfrau von aller Sünde seit dem ersten Augen- 
blick ihres Daseins ist Tatsache, so tatsächlich, wie eine Tatsache nur tat- 
sächlich sein kann. Eine Entwicklung im Glauben an dies Dogma und 
mehr noch in seinem wissenschaftlichen Verständnis liegt nach dem Zeugnis 
der Geschichte allerdings vor, das ist gerade bei dieser Glaubenslehre klarer 
als bei vielen andern. Aber es ist nicht eine Entwicklung vom Nichts zum 
Etwas, nicht eine Entwicklung, die ganz Neues schafft, sondern ein Fort- 
schreiten zu größerer Klarheit und Bestimmtheit. 

Daß jedes von den Wundern von Lourdes, gewirkt auf die Anrufung 
der unbefleckten Jungfrau, auch eine Bestätigung des katholischen Glau- 
bens in seiner Gesamtheit ist, liegt auf der Hand. Die Apologetik beginnt 
ihren Beweis für die Wahrheit der Kirche bei den ersten Voraussetzungen 
des Glaubens und schreitet von dort beginnend stufenweise voran bis zum 
Höchsten und Letzten. Es ist aber für den einzelnen nicht erfordert, daß 
er, um zum Glauben zu gelangen, diesen ganzen umständlichen Weg gehe. 
Wenn ein einziges unter den tausend Wundern von Lourdes Tatsache ist, 
so ist die Wahrheit der ganzen katholischen Lehre bewiesen, samt allen 
Geheimnissen und Sakramenten und samt allen Voraussetzungen, auf die 
sie sich gründet. Für die Tatsächlichkeit jener Wunder aber legt das Ver- 
halten der Gegner selber Zeugnis ab. Denn nehmen wir einen Augenblick 
an, sie wären nicht Tatsache, dann wäre ein Buch, das den gründlichen 
Beweis dafür erbrächte, nicht nur ein gottgefälliges Werk, sondern es 
könnte auch dem Verfasser ein Vermögen einbringen und seinen Namen 
in der ganzen Welt bekannt machen. Aber niemand unternimmt ein 
solches Buch! Man behandelt Lourdes wie ein glühendes Eisen und weiß, 
warum. 

63 



C. A. Kneller S. }. 

"Wenn die Mutter-Gottes-Verehrung in unserer Zeit eine Ausdehnung 
erlangt hat, daß der Katholik kein Vaterunser betet, ohne nodti Maria zu 
grüßen, daß in jedem katholischen Haus sich ihr Bild findet und die 
Bilder, Bücher, Wallfahrtsorte, Predigten zu ihrer Ehre nicht zu zählen 
sind, so hat man darin eine Fügung der Vorsehung zu erblicken, die dabei 
ihre tiefen Absichten hat. Ginge diese Absicht nur auf die Verteidigung 
und Kräftigung des Glaubens an Christus, so wäre die Marienverehrung 
schon etwas sehr Segensreiches und Wichtiges. Aber darin liegt nur die 
eine Seite der Sache, die Andacht zu Maria schützt, stärkt, erhebt auch 
das sittliche Leben. Doch die Ausführung dieser Gedanken würde zu 
weit führen. 

64 




