Gedanken zum Partikularexamen

Von Peter Zahnen S. J.

as Partikularexamen geht auf etwas Besonderes, Partikulires,
Einzelnes, sei es auf einen einzelnen Fehler, den man ausrotten,
oder auf eine einzelne Tugend, die man erwerben will.

1. Ist es berechtigt? Keiner diirfte daran zweifeln, der es in der
Iihrung anderer oder im Urteil iiber andere unbedenklich verwertet. Das
tun aber alle guten Erzieher. Denn die setzen sich nicht mit ganzem Nach-
druck ein fiir alle mdglichen Notwendigkeiten in dem Verhalten ihrer
Klienten, sondern sie betonen erst nur die eine, spiter die andere und dann
eine dritte moralische Pflicht, bis sie endlich alle Ziele erreicht haben.

So riigt eine verstindige Mutter nicht alle Fehler bei ihren Kindern mit
gleichem Ernst. Sondern sie dringt bei dem einen erst mehr auf Wahrhaf-
tigkeit, bei dem zweiten auf ein schnelles Gehorchen; bei einem dritten
riigt sie den Trotz, und bei einem vierten das hiflliche Zanken. Das heifit
aber doch, P. E. mit den Kindern iiben!

Ein kluger Lehrer strebt in seiner Schule auch nicht alle moralische Voll-
kommenbheit seiner Schiiler auf einmal an, sondern er sorgt z. B. erst ein-
mal fiir Ordnung und Aufmerksamkeit, spater fiir lautes und deutliches
Sprechen beim Antwortgeben und Fragen, wieder spiter fiir die Exaktheit
der hiuslichen Arbeiten. — Was ist das aber wieder anderes, als P. E.?

Wer die Themen eines vorziiglichen Kanzelredners studiert, der wird
auch darin einen Feldzugsplan finden, wie er den Forderungen des P.E.s
entspricht. Eine Zeitlang hat er vornehmlich gezielt auf die Schirfung der
Gewissen, dann auf den Kampf gegen Schmutz und Schund, danach auf die
Karitas, zuletzt die hiufige Kommunion.

Auch keinen erfolgreichen Beichtvater findet man, der nicht die Methode
des P. E.s bei seinen Beichtkindern anwendete. Er legt denselben nicht jedes-
mal alle niitzlichen Vorsitze ans Herz, sondern prigt ihnen vor allem
einen Vorsatz ein, und den immer wieder, von andern und andern Mo-
tiven umgeben, bis er dies sein erstes Ziel erreicht hat. Erst dann schreitet
er weiter. — Das ist doch P. E.!

Jeder, der eine Gemeinschaft leitet, mag es nun eine weltliche Organi-
sation oder eine Pfarrei, oder ein Kloster sein, jeder iibt P. E. an andern.

— Warum sollte er es nicht auch selbst iiben?

55



Peter Zabnen S. ].

Doch nicht nur in der Fiihrung anderer nimmt das P. E. einen bedeuten-
den Platz ein, sondern auch im Urteil iiber andere.
Wie oft sagt man: ,,Der X und Y wiren herrliche Menschen; wenn sie

nur bescheidener wiren! — wenn sie nur etwas ernster wiren! — wenn
sie es nur mit der Wahrheit genauer nahmen! — wenn sie nur mehr Piinkt-
lichkeit beobachteten! — — So wiinscht man denen gar sehr ein bestimm-

tes P. E. gegen einen besonderen Fehler.

Andern wiinscht man eine besondere Tugend. Man sagt: ,,Schade, daf} der
nicht mehr Mut besitzt, — schade, dafl der nicht riihriger ist, — schade,
daf der nicht mehr auf sein Aufleres hilt! Was wiinscht man da anderes,
als cine Tugend durchs P. E.?

Was man nun aber als wertvoll fiir andere findet, das mufl doch auch
Wert fiir uns selber haben. — Berechtigt ist also das P. E.

2. Ja, notwendig ist es fiir einen jeden, der im sittlichen Streben nen-
nenswerte Erfolge in Kiirze erreichen will.

Denn madcht er nur ,,Generalexamen® und geht dementsprechend immer
aufs Ganze, dann wird er kaum einen Fortschritt erleben. Nimmzt er aber
erst nur ein Ziel aufs Korn und spiter ein anderes, dann kommt er voran.
Worin liegt der Grund?

In der Beschrinktheit unserer Seelenkraft. Unsere Seele hat einen
so schwachen Geistesblick, dafl sie ganz dhnlich, wie das leibliche Auge, zur
selben Zeit nur ein Objekt fixieren kann. Um aber im inneren Leben ein-
gewurzelte Fehler auszumerzen und noch ungewohnte Tugenden einzu-
pflanzen, mufl man diese Fehler und Tugenden tagelang und wochenlang
gleichsam fixieren, d. h. oft in den Blickpunkt der besonderen Aufmerk-
samkeit riicken. Das gelingt aber jeweils nur bei einem Fehler oder bei
einer Tugend. Wir kdnnen nicht gleichzeitig an alles Notige mit Auf-
merksamkeit denken.

Ferner hat unsere Seele einen so schwachen Willen, dafl dieser mit Nach-
druck nur jedesmal einem Ziel zustreben kann. Einen erfolgreichen Frontal-
angriff auf die ganze feindliche Stellung vermag er nicht mit Erfolg durch-
zufihren, vielleicht nicht einmal anzusetzen. Er kann nur durch Teilstofe
zum Ziele kommen.

Wegen dieser doppelten psychischen Schwiche, nimlich der des Verstan-
des und der des Willens, gilt im geistlichen Leben die alte Kriegsregel:
»Divide et impera!® Es gilt die alte Jagdregel: ,Ziele nicht zugleich auf
alle Hasen, die da aufgescheucht werden! Sonst erlegst du keinen!*

56



Gedanken zum Partikularexamen

3. Den Namen ,,Partikularexamen® kann man im Deutschen gar nicht
schon nennen. Er ist zu langatmig und klingt zu lateinisch. Und zudem
16st das Wort ,,Examen® selten eine lustbetonte Erinnerung aus.

Der Name ist auch nicht ganz treffend. Denn wir denken beim Worte
»Examen® nicht an eine Priifung des Wollens, sondern an eine Priifung des
Wissens; und nicht an eine Selbstpriifung, sondern an eine Priifung durch
andere.

Ferner trifft der Name ,,Examen®, Erforschung, das Wichtigste und
Wirkungsvollste nur bei dem ,,negativen® P.E., das die Ausrottung eines
einzelnen Fehlers zum Ziele hat, nicht so bei dem ,,positiven®, das die
Erwerbung einer Tugend oder die Einprigung eines Glaubensgedankens
anstrebt.

Beim negativen P. E. ist die dftere Selbstpriifung das Wichtigste. Beim
positiven aber ist die hidufige Wiederholung des betreffenden Tugendaffek-
tes oder Glaubensgedankens das Wichtigste; die Erforschung ist nur
das Sekundire. Denn was soll das Erforschen einer Tugendiibung, wenn
man sie vorher tatsichlich nicht geiibt hat? Die Erforschung wiirde nur
leeres Stroh dreschen.

Darum kommt es mir vor, als ob unter allen Verdeutschungen des un-
schonen Wortes ,,P. E.“ die beste die wire: ,,Besondere Ubung®, nimlich
des Geistes, oder des Willens.

4. Die Methode des P. E.s muf§ in ihrem Kern immer jene Forderun-
gen erfiillen, welche der hl. Ignatius in seinen Exerzitien aufstellt. Es sollen
zunichst ,,die drei Zeiten* benutzt werden: Die Morgenfrithe, um den Vor-
satz zum P. E. klar zu erwedken; die Mittagszeit, um die erste Priifung zu
halten; die Abendzeit fiir die zweite Priifung. — Sodann miifite man den
Tag iiber wenigstens soviel Aufmerksamkeit fiir den Gegenstand des P. E.s
iibrig haben, dafl man geschehene Fehler bald bemerkte und gleich bereute
und in etwa sithnte, wenigstens insoweit, dafl man, wie der Heilige
schreibt, heimlich die Hand an seine Brust legte, und so, wie durch den
Faustschlag beim ,,Mea culpa®, die Selbstbestrafung zum mindesten sym-
bolisierte.

Das Gesagte kann beim ,,negativen® P. E. geniigen, d. h. bei jenem, das
man nur gegen Fehler richtet.

Will man es aber positiv machen, d. h. sich eine bestimmte Tugend er-
werben oder einen bestimmten Fehler durch die entgegengesetzte Tugend
aufler Wirksamkeit setzen oder einen Glaubensgedanken einprigen, z. B.

57



Peter Zahnen §. .

den an die Gegenwart Gottes oder an die Begegnung mit unsterblichen
Seelen, — dann mufl man zu jenen Forderungen noch diese als wichtigste
zufiigen: Erwecke moglichst hdufig deinen Glaubensgedanken oder deinen
Tugendaffekt! Und erst dann priife dich mittags und wieder abends, ob
Gott mit deinem Eifer im besonderen Punkt heute zufrieden war oder
nicht! Und je nachdem danke oder bereue und schliefle die Erforschung mit
einem demiitigen Vorsatz fiir den kommenden halben Tag!

Zur niheren Erlduterung des eben Gesagten ist noch ein Dreifaches zu
bemerken:

1. Der eben gemachte Unterschied zwischen Glaubensgedanken und Tu-
gend will hier keineswegs sagen, dic Ubung von Glaubensgedanken sei
keine Tugend. Gehort sie ja doch zu der Tugend des Glaubens. — Aber
darin liegt hier die Berechtigung zur Unterscheidung, dafl die Glaubens-
gedanken mehr die Erkenntnis bereichern, die ,,Tugenden“ mehr die
Strebekraft.

2. Moglichst hdufig soll man die Glaubensgedanken und Tugend-
affekte erwecken. Aber nicht moglichst hdufig nach Art eines Maschinen-
gewehrs, sondern in zweckentsprechender Weise. Der Zwedk ist doch, nicht
eine moglichst hobe Zahl von edlen Geistesbewegungen zu erreichen, son-
dern eine gute Gewdhnung in sich zu begriinden, so dafl man dann auch
ohne P. E. diese Glaubensgedanken oder diese Tugendaffekte 6fter am
Tag wiederholt und so ein iibernatiirlicher Mensch wird.

3. Man soll den Tugend - Affekt moglichst hiufig erneuern, nicht so
sehr die Tugend - T a t. Warum? Weil der Affekt und auch der Vorsatz zur
Tugend stets in unserer Gewalt ist, die Tat aber nicht. Die Tugendtat kann
ja oft nur dadurch gewirkt werden, dafl man einer Versuchung zum Ge-
genteil widersteht, z. B. die Tat der Geduld. Nun hingt aber die Ver-
suchung nicht von uns ab, sondern von Umstinden, die meist unserem Ein-
fluf entriickt sind. Also mufl sich auch die Tugendtat nach den dufleren Zu-
filligkeiten richten.

Als Gegenstand ,des P. E.s sollte man sich aber etwas wihlen, das nicht
nur zufillig, und bald mehr, bald weniger, bald auch gar nicht unsere Seele
beschiftigt, sondern etwas, das immer wieder geiibt werden kann. Und
das ist der Tugend-Affekt — oder Tugend-Vorsatz.

Bei Erweckung dieses Affekts oder Vorsatzes scheint es indes viel vor-
teilhafter, thn in Gebetsform zu erneuern, als in anderer Art. Wenn
man sich z. B. zur Geduld anspornen will, dann kann man das in folgen-

58



Gedanken zum Partikularexamen

den Formen tun: ,,Ich will geduldiger sein! — Ich werde geduldiger sein!
— Sei mehr geduldig! — Daf ich doch geduldiger wire!* Indes all diesen
Formen ist die betende weit iiberlegen, die immer wieder spricht: ,,Mein
Gott, hilf mir, geduldiger werden!*

Warum ist diese Form vorteilhafter? Weil sie den sonst nur natiirlich
guten Willensakt unmittelbar in die iibernatiirliche Sphare erhebt, — so-
dann weil sie jedesmal viel helfende Gnade erwirkt fiir die kommende
Tugend-Tat, — und endlich, weil sie der Seele eine Haltung verleiht, die
demiitig und vertrauensvoll ist, nicht selbstbewufit und gar trotzig.
Kommt dann trotz aller Tugendwiinsche doch wieder ein Versagen vor —
in unserem Fall heftige Ungeduld —, dann wird die oft betende Seele nicht
von Arger iiber sich selber zerrissen, sondern von Demut und Vertrauen zu
Gott getragen.

Die meisten ernsthaft strebenden Seelen werden diese in Gebetsform sich
Fuflernde positive Methode jener nur negativen gerne vorziehen, wenn es
Fehler zu bekimpfen gilt. Sie werden zur Uberwindung z. B. des Jihzorns
immer wieder beten um die Tugend der Gelassenheit — oder zur Uberwin-
dung der harten Kritik immer wieder beten um wahres Wohlwollen gegen
den Nichsten, — oder gegen die Uberempfindlichkeit um Kreuzesliebe, —
oder gegen die Gemidchlichkeit um Buflgesinnung, — oder gegen die Eitel-
keit um wahre Demut.

Diese positive Art des Kampfes gegen die Fehler ist viel vorteilhafter
als die negative. Denn sie erreicht unmittelbar nicht nur das Ausfallen des
Fehlers, sondern die Einkehr der entgegengesetzten Tugend. — Und durch
diese Tugend errichtet sic eine starke Vormauer gegen die Wiederkehr
jenes Fehlers; erst muf die Versuchung diese Vormauer zertriimmern, ehe
sie den Fehler wieder zur unbeschrinkten Herrschaft zu fithren vermag. —
Ferner ruft diese Methode die edelsten Krifte des Menschen zum Kampfe
auf, nimlich die zur Tugend strebenden, nicht nur die der Siinde feind-
lichen. — Endlich weckt diese positive Art des Kampfes mehr Mut, als die
andere, weil sie Gewinne erreichen 1iflt, nicht nur iiber Verluste trauert.

Setzen wir ein Beispiel: Der zu bekimpfende Fehler sei die Uberemp-
findlichkeit, die keine Bemerkung vertrigt, iiber jeden Tadel erbittert wird
und nicht mehr verzeiht.

Die negative Methode wiirde die immer wieder vorkommenden Ver-
stofle bedauern und registrieren und biiflen.

Die positive Methode aber betet immer wieder um das Gegenteil der

89



Peter Zahnen §. |.

Uberempfindlichkeit, nimlich um die Kreuzesliebe, indem sie etwa spricht:
»Lieber Jesus! Du hast unschuldig das grofle Kreuz getragen; hilf mir, dir
das kleine ergeben, ja dankbar nachzutragen.

Auf diese Weise gelangt man zu einer groflen Liebe des Gekreuzigten,
wird dankbar fiir das Kreuz, das kommt, statt sich dariiber in Empfind-
lichkeit zu entsetzen, und baut eine Vormauer gegen die Wiederkehr einer
Empfindlichkeit, die sonst den ganzen Charakter beherrscht und den gan-
zen Menschen ungliicklich macht.

Diese positive Art hat nebenbei noch den gewaltigen Vorteil, dafl sie die
strebsame Seele immer beschiftigen kann; denn immer wieder kann sie
Liebe zum Gekreuzigten und zu seinem Kreuze erwecken. — Die nega-
tive Art des Kampfes ist aber auf duflere Zufille angewiesen. In die posi-
tive Methode kann man darum Plan hineinlegen, in die negative keines-
wegs. Wo aber Plan ist, wird das Ziel viel schneller erreicht.

Uben wir also mit Vorzug die positive Methode der Fehlerbekimpfung!

5. Sehr groflen Wert legt der hl. Ignatius auf das Notieren der Re-
sultate jeden halben Tags. Und damit hat er ganz gewifl recht. Denn wer
nicht notiert, ist nicht in der Lage, Fortschritt und Riickschritt von Tag zu
Tag und von Woche zu Woche mit Sicherheit zu konstatieren. — Aber
was noch mehr in die Waagschale fillt, ist dies: Wer nicht mehr notiert,
der vergifit in der Regel das P. E. ganz. Umgekehrt aber: Wer sich regel-
miflig zum Aufschreiben zwingt, der iibt damit das kriftigste Erinnerungs-
mittel. Er erinnert sich nimlich nicht nur geistig, sondern auch sinnlich, in-
dem er Hand und Auge teilnehmen 148t an der Erinnerung durch das Er-
greifen des Zettels und das Notieren. Solch eine Erinnerung haftet tiefer,
als eine blof} innerlich-geistige.

Indes, sehr viele kdnnen sich nicht zum Notieren entschlieflen. Warum?

1. Weil sie darin eine zu enge Bindung sehen; es kommt ihnen zu skla-
visch vor, sich so zu fesseln. — Aber wie vielen Bindungen ist der Mensch
unterworfen! Die Schwerkraft ist Bindung; der Hunger und Durst und die
Ermiidung sind es; die Etikette ist es; und der Beruf ist es. Wer nennt diese
Bindungen ,,Sklaverei® und wirft sie weg? Keiner. Denn sie haben Zwedk.
-— Hat aber nicht auch die Bindung ans Aufschreiben beim P. E. sehr viel
Zweck? Gewif, wer ein Ziel will, muf} sich binden an dieses Ziel und an die
Mittel dazu. Und wer sich als Ziel sittliche Vollkommenheit setzt, muf}
auch die Mittel dazu ergreifen, obwohl sie ihn binden. Ohne solche Bin-

60



Gedanken zum Partikularexamen

dung geht es nicht. Ein Beweis sind fast alle, die nicht notieren: Sie haben
das P. E. lingst aufgegeben.

2. Man findet dies Notieren als listig. Nun, es ist auch nicht als Vergnii-
gen gedacht. Wieviel Listiges mufl man im Leben leisten! Und man tut es
gern, wenn der Vorteil die Last {iberwiegt. Das ist aber der Fall beim gut
gelibten P. E. Von der Trigheit im geistlichen Leben hat nur der Teufel
den Vorteil.

3. Ein anderer stofit sich daran, daf dies Notieren doch nur sehr ungenau
ausfallen kann. Denn wer vermag in der Hast der dufleren Arbeiten so auf
sich achtzugeben, dafl er mittags und abends noch genau weifl: ,,Ich habe
an diesem halben Tag exakt fiinfmal an die Gegenwart Gottes gedacht und
dabei Liebe zu Gott erweckt!“? — Ganz recht. Aber trotzdem hat das No-
tieren noch Zwedk, auch das ungenaue. Denn: es erinnert einen wieder ganz
deutlich an seinen besonderen Vorsatz; und das ist schon ein ganz bedeu-
tender Vorteil. — Ferner kann man doch noch eine ungefdhr stimmende
Ziffer niederschreiben; denn soviel kann doch mittags noch jeder unter-
scheiden, ob er am Vormittag nur etwa zweimal, oder fiinfmal, oder sogar
etwa zehnmal an den besonderen Vorsatz gedacht hat. Und so kann er
trotz aller Unbestimmtheit doch noch eine hinlinglich sichere Unterlage fiir
vergleichende Studien an seinem geistlichen Fortschritte legen.

Wenn einem aber diese ungenauen Ziffern noch licherlich vorkommen,
dann mag er statt der Ziffern Pradikate aufschreiben, durch die er in Zif-
fern oder Buchstaben kurz angibt, ob er mit dem verflossenen halben Tag
sehr zufrieden sei, oder weniger zufrieden, oder ganz unzufrieden.

Neben dem Notieren ist noch ein zweites Mittel zur Erneuerung im
P. E. zu raten, das der regelmifligen Rechenschaft an den Seelenfiihrer.
Fiir den, der gar nicht notiert, ist diese Rechenschaft noch dringender.

Aber leider scheitert sie oft daran, dafl man keinen Seelenfiihrer will,
sondern nur einen Beichtvater. — Will man aber einen Fiihrer, dann fin-
det man manches Mal keinen, der paflit. — Und findet man einen, so hat
er hin und wieder fiir das P. E. doch kein Interesse.

Schade, wenn er dies Interesse nicht fiihlt. Er scheint mir einem Berg-
fihrer zu gleichen, der schon manchen Weg zur Héhe weify, aber einen der
besten noch gar nicht kennt.

Indes, glicklicherweise gibt es doch noch viele Seelenfiihrer und noch viel
mehr Seelsorgskinder, die das Notieren in Ordnung finden und gerne iiben.
Denen mochte ich eine noch tiefer dringende Art der Erforschung und No-

61



Peter Zabnen S. ].

tierung beim positiven Examen gegen Fehler raten. Sie sollen namlich nicht
nur die Fehler erforschen und notieren, wie beim negativen Examen, und
nicht nur die Gebetsakte zur Erflehung der entgegengesetzten Tugend, wie
beim positiven Examen, — sondern auch noch die tatsichlichen Tugend-
Leistungen.

Z. B. sei der zu bekimpfende Fehler die schon genannte Uberempfind-
lichkeit, die entgegengesetzte Tugend die Kreuzesliebe.

Dann erforscht und notiert man mittags:

1. Die etwa vorgekommenen Fehler der Uberempfindlichkeit.

2. Die Hiufigkeit des Gebetes: ,,Gekreuzigter Heiland, gib mir doch
Liebe zum Kreuz!“

3. Die Siege, die man iiber die Empfindlichkeit tatsichlich errungen hat.

Es wiirde dann etwa am Mittag des 12. Juli eingetragen: 12: 1, 5, 3.
Und am Abend darunter: 12: 0, 7, 2, d. h.: Am Vormittag des 12. Juli
habe ich einmal der Empfindlichkeit sehr nachgegeben; fiinfmal habe ich
um Kreuzesliecbe gebetet; dreimal habe ich die Versuchung zur Empfind-
lichkeit iberwunden. Am Nachmittag habe ich niemals nachgegeben, sieben-
mal gebetet, zweimal mich iiberwunden.

Diese Art der Selbstpriifung verfolgt den Feind mit der ganzen Kraft,
erwirkt immerfort Gnade durch das Gebet und gewinnt Mut durch den
Blick auf die gewonnenen Siege.

6. Wielangesoll manbeieinem P. E. bleiben?

So lange es niitzt.

Es niitzt aber nichts mehr, wenn der Zwedk vollstindig erreicht ist, wenn
z. B. der Gedanke der guten Meinung schon so tief eingeprigt ist, daf} er
hiufig ganz von selber auftaucht auch ohne P. E.

Es niitzt nichts mehr, wenn man zwar das Ziel noch nicht erreicht hat,
aber nicht mehr weiter kommt, weil man an der Grenze seines personlichen
Kénnens angelangt ist. — Das ist bei tiefsitzenden Temperamentsfehlern,
z. B. dem Jihzorn, dann der Fall, wenn man schon alle ganz freiwilligen
Fehler iiberwunden hat, und wenn man dazu auch schon von den weniger
freiwilligen etwas abgebaut hat. Weiter wird man meistens nie kom-
men. — Man ist auch dann an einer Grenze seines Vermogens angelangt,
wenn freilich schon noch zu viel Fehler vorkommen, man aber dieses Ge-
genstandes gar zu mide und iiberdriissig geworden ist. Uberdriissig wird
leichter der Phlegmatiker und Sanguiniker, als der Choleriker und Melan-
choliker. — Aber darum diirfen der Phlegmatiker und Sanguiniker nicht

62



Gedanken zum Partikularexamen

schon der ersten Regung des Uberdrusses nachgeben und das P. E. wechseln;
sonst werden sie bald ganz damit aufhdren. Nein, sie miissen eine Zeitlang
ihrer miiden Stimmung widerstehen und konnen etwa alle Monate wech-
seln. — Spiter sollen sie aber wieder auf das unvollendet gebliebene
Thema zuriickkommen.

Es gibt indes einige P. Examina, die man jahre- und jahrzehntelang
fortsetzen kann mit immer wieder neuem Nutzen: Z. B. das iiber die Ver-
gegenwirtigung Gottes, iiber die Liebe Gottes, iiber die Liebe des Kreuzes,
iiber die Liebe des Nichsten.

7. Das P. E. hat Gegner. Der gefihrlichste ist die Gemichlichkeit.
Nirgends baut man so gern ab, wie im geistlichen Leben. Aber auch nir-
gends bringt der Abbau soviel Schaden wie da. ,,Du fauler Knecht, usw.!
hat darum der Heiland gesagt. — Ein zweiter Feind ist die Unkenntnis.
Mancher mag nichts vom P. E. wissen, weil er es noch gar nicht kennt.
Andere kennen es schon theoretisch, aber praktisch haben sie es nie geiibt
und darum auch nie seinen Nutzen empfunden. Die miifiten einmal erst
selber P.E. machen. — Ein dritter Feind ist die Unterschitzung der Wil-
lenstrainierung. Man hilt es mehr mit der Pflege des Verstandes und Ge-
miites; man sucht mehr die #sthetischen Werte der Religion zu erfassen
als die moralischen.

Indes ist der Wille doch die hdchste und die ausschlaggebende Kraft des
Menschen. Auf den guten Willen kommt es bei Gott schliefllich einzig an.
Und die Gnade, die Gott schickt, ist in ihrem Erfolge von unserm Willen
abhingig; wir miissen mitwirken wollen. — Die Heiligen waren mit Vor-
zug Willensmenschen. Das P. E. vervollkommnet ganz besonders den
Willen.

Freilich geniigt das P. E. allein noch nicht zur Vollkommenheit. Noch
viele andere Mittel miissen helfen. Aber es ist doch ein vorziigliches Mittel,
das keiner gering anschlagen sollte, der selber sittlich strebsam ist und an-
dere zu sittlicher Héhe fiithren mdchte.





