
Gedanken zum Partikularexamen 
Von Peter Zahnen S. J. 

Das Partikularexamen geht auf etwas Besonderes, Partikuläres, 
Einzelnes, sei es auf einen einzelnen Fehler, den man ausrotten, 
oder auf eine einzelne Tugend, die man erwerben will. 

1. Ist es berechtigt? Keiner dürfte daran zweifeln, der es in der 
Führung anderer oder im Urteil über andere unbedenklich verwertet. Das 
tun aber alle guten Erzieher. Denn die setzen sich nicht mit ganzem Nach- 
druck ein für alle möglichen Notwendigkeiten in dem Verhalten ihrer 
Klienten, sondern sie betonen erst nur die eine, später die andere und dann 
eine dritte moralische Pflicht, bis sie endlich alle Ziele erreicht haben. 

So rügt eine verständige Mutter nicht alle Fehler bei ihren Kindern mit 
gleichem Ernst. Sondern sie dringt bei dem einen erst mehr auf Wahrhaf- 
tigkeit, bei dem zweiten auf ein schnelles Gehorchen; bei einem dritten 
rügt sie den Trotz, und bei einem vierten das häßliche Zanken. Das heißt 
aber doch, P. E. mit den Kindern üben! 

Ein kluger Lehrer strebt in seiner Schule auch nicht alle moralische Voll- 
kommenheit seiner Schüler auf einmal an, sondern er sorgt z. B. erst ein- 
mal für Ordnung und Aufmerksamkeit, später für lautes und deutliches 
Sprechen beim Antwortgeben und Fragen, wieder später für die Exaktheit 
der häuslichen Arbeiten. • "Was ist das aber wieder anderes, als P. E.? 

Wer die Themen eines vorzüglichen Kanzelredners studiert, der wird 
auch darin einen Feldzugsplan finden, wie er den Forderungen des P. E.s 
entspricht. Eine Zeitlang hat er vornehmlich gezielt auf die Schärfung der 
Gewissen, dann auf den Kampf gegen Schmutz und Schund, danach auf die 
Karitas, zuletzt die häufige Kommunion. 

Auch keinen erfolgreichen Beichtvater findet man, der nicht die Methode 
des P. E.s bei seinen Beichtkindern anwendete. Er legt denselben nicht jedes- 
mal alle nützlichen Vorsätze ans Herz, sondern prägt ihnen vor allem 
einen Vorsatz ein, und den immer wieder, von andern und andern Mo- 
tiven umgeben, bis er dies sein erstes Ziel erreicht hat. Erst dann schreitet 
er weiter, i• Das ist doch P. E.! 

Jeder, der eine Gemeinschaft leitet, mag es nun eine weltliche Organi- 
sation oder eine Pfarrei, oder ein Kloster sein, jeder übt P. E. an andern. 
• Warum sollte er es nicht auch selbst üben? 

55 



Peter 2ahnen S. ]. 

Doch nicht nur in der Führung anderer nimmt das P. E. einen bedeuten- 
den Platz ein, sondern auch im Urteil über andere. 

Wie oft sagt man: •Der X und Y wären herrliche Menschen; wenn sie 
nur bescheidener wären! • wenn sie nur etwas ernster wären! • wenn 
sie es nur mit der "Wahrheit genauer nähmen! • wenn sie nur mehr Pünkt- 
lichkeit beobachteten!" So wünscht man denen gar sehr ein bestimm- 
tes P. E. gegen einen besonderen Fehler. 

Andern wünscht man eine besondere Tugend. Man sagt: •Schade, daß der 
nicht mehr Mut besitzt, • schade, daß der nicht rühriger ist, • schade, 
daß der nicht mehr auf sein Äußeres hält!" Was wünscht man da anderes, 
als eine Tugend durchs P. E.? 

"Was man nun aber als wertvoll für andere findet, das muß doch auch 
Wert für uns selber haben. • Berechtigt ist also das P. E. 

2. Ja, notwendig ist es für einen jeden, der im sittlichen Streben nen- 
nenswerte Erfolge in Kürze erreichen will. 

Denn macht er nur •Generalexamen" und geht dementsprechend immer 
aufs Ganze, dann wird er kaum einen Fortschritt erleben. Nimmt er aber 
erst nur ein Ziel aufs Korn und später ein anderes, dann kommt er voran. 
Worin liegt der Grund? 

In der Beschränktheit unserer Seelenkraft. Unsere Seele hat einen 
so schwachen Geistesblick, daß sie ganz ähnlich, wie das leibliche Auge, zur 
selben Zeit nur ein Objekt fixieren kann. Um aber im inneren Leben ein- 
gewurzelte Fehler auszumerzen und noch ungewohnte Tugenden einzu- 
pflanzen, muß man diese Fehler und Tugenden tagelang und wochenlang 
gleichsam fixieren, d. h. oft in den Blickpunkt der besonderen Aufmerk- 
samkeit rücken. Das gelingt aber jeweils nur bei einem Fehler oder bei 
einer Tugend. Wir können nicht gleichzeitig an alles Nötige mit Auf- 
merksamkeit denken. 

Ferner hat unsere Seele einen so schwachen Willen, daß dieser mit Nach- 
druck nur jedesmal einem Ziel zustreben kann. Einen erfolgreichen Frontal- 
angriff auf die ganze feindliche Stellung vermag er nicht mit Erfolg durch- 
zuführen, vielleicht nicht einmal anzusetzen. Er kann nur durch Teilstöße 
zum Ziele kommen. 

Wegen dieser doppelten psychischen Schwäche, nämlich der des Verstan- 
des und der des Willens, gilt im geistlichen Leben die alte Kriegsregel: 
•Divide et impera!" Es gilt die alte Jagdregel: •Ziele nicht zugleich auf 
alle Hasen, die da aufgescheucht werden! Sonst erlegst du keinen!" 

56 



Gedanken zum Partikularexamen 

3. Den Namen •Partikularexamen" kann man im Deutschen gar nicht 
schön nennen. Er ist zu langatmig und klingt zu lateinisch. Und zudem 
löst das Wort •Examen" selten eine lustbetonte Erinnerung aus. 

Der Name ist auch nicht ganz treffend. Denn wir denken beim Worte 
•Examen" nicht an eine Prüfung des Wollens, sondern an eine Prüfung des 
Wissens; und nicht an eine Selbstprüfung, sondern an eine Prüfung durch 
andere. 

Ferner trifft der Name •Examen", Erforschung, das Wichtigste und 
Wirkungsvollste nur bei dem •negativen" P. E., das die Ausrottung eines 
einzelnen Fehlers zum Ziele hat, nicht so bei dem •positiven", das die 
Erwerbung einer Tugend oder die Einprägung eines Glaubensgedankens 
anstrebt. 

Beim negativen P. E. ist die öftere Selbstprüfung das Wichtigste. Beim 
positiven aber ist die häufige Wiederholung des betreffenden Tugendaffek- 
tes oder Glaubensgedankens das Wichtigste; die Erforschung ist nur 
das Sekundäre. Denn was soll das Erforschen einer Tugendübung, wenn 
man sie vorher tatsächlich nicht geübt hat? Die Erforschung würde nur 
leeres Stroh dreschen. 

Darum kommt es mir vor, als ob unter allen Verdeutschungen des un- 
schönen Wortes •P. E." die beste die wäre: •Besondere Übung", nämlich 
des Geistes, oder des Willens. 

4. DieMethode des P.E.s muß in ihrem Kern immer jene Forderun- 
gen erfüllen, welche der hl. Ignatius in seinen Exerzitien aufstellt. Es sollen 
zunächst •die drei Zeiten" benutzt werden: Die Morgenfrühe, um den Vor- 
satz zum P. E. klar zu erwecken; die Mittagszeit, um die erste Prüfung zu 
halten; die Abendzeit für die zweite Prüfung. •• Sodann müßte man den 
Tag über wenigstens soviel Aufmerksamkeit für den Gegenstand des P. E.s 
übrig haben, daß man geschehene Fehler bald bemerkte und gleich bereute 
und in etwa sühnte, wenigstens insoweit, daß man, wie der Heilige 
schreibt, heimlich die Hand an seine Brust legte, und so, wie durch den 
Faustschlag beim •Mea culpa", die Selbstbestrafung zum mindesten sym- 
bolisierte. 

Das Gesagte kann beim •negativen" P. E. genügen, d. h. bei jenem, das 
man nur gegen Fehler richtet. 

Will man es aber positiv machen, d. h. sich eine bestimmte Tugend er- 
werben oder einen bestimmten Fehler durch die entgegengesetzte Tugend 
außer Wirksamkeit setzen oder einen Glaubensgedanken einprägen, z. B. 

57 



Peter Zahnen S. ]. 

den an die Gegenwart Gottes oder an die Begegnung mit unsterblichen 
Seelen, • dann muß man zu jenen Forderungen noch diese als wichtigste 
zufügen: Erwecke möglichst häufig deinen Glaubensgedanken oder deinen 
Tugendaffekt! Und erst dann prüfe dich mittags und wieder abends, ob 
Gott mit deinem Eifer im besonderen Punkt heute zufrieden war oder 
nicht! Und je nachdem danke oder bereue und schließe die Erforschung mit 
einem demütigen Vorsatz für den kommenden halben Tag! 

Zur näheren Erläuterung des eben Gesagten ist noch ein Dreifaches zu 
bemerken: 

1. Der eben gemachte Unterschied zwischen Glaubensgedanken und Tu- 
gend will hier keineswegs sagen, die Übung von Glaubensgedanken sei 
keine Tugend. Gehört sie ja doch zu der Tugend des Glaubens. • Aber 
darin liegt hier die Berechtigung zur Unterscheidung, daß die Glaubens- 
gedanken mehr die Erkenntnis bereichern, die •Tugenden" mehr die 
Strebekraft. 

2. Möglichst häufig soll man die Glaubensgedanken und Tugend- 
affekte erwecken. Aber nicht möglichst häufig nach Art eines Maschinen- 
gewehrs, sondern in zweckentsprechender Weise. Der Zweck ist doch, nicht 
eine möglichst hohe Zahl von edlen Geistesbewegungen zu erreichen, son- 
dern eine gute Gewöhnung in sich zu begründen, so daß man dann auch 
ohne P. E. diese Glaubensgedanken oder diese Tugendaffekte öfter am 
Tag wiederholt und so ein übernatürlicher Mensch wird. 

3. Man soll den Tugend-Äffekt möglichst häufig erneuern, nicht so 
sehr die Tugend -Tat. Warum? Weil der Affekt und auch der Vorsatz zur 
Tugend stets in unserer Gewalt ist, die Tat aber nicht. Die Tugendtat kann 
ja oft nur dadurch gewirkt werden, daß man einer Versuchung zum Ge- 
genteil widersteht, z. B. die Tat der Geduld. Nun hängt aber die Ver- 
suchung nicht von uns ab, sondern von Umständen, die meist unserem Ein- 
fluß entrückt sind. Also muß sich auch die Tugendtat nach den äußeren Zu- 
fälligkeiten richten. 

Als Gegenstand .des P. E.s sollte man sich aber etwas wählen, das nicht 
nur zufällig, und bald mehr, bald weniger, bald auch gar nicht unsere Seele 
beschäftigt, sondern etwas, das immer wieder geübt werden kann. Und 
das ist der Tugend -Affekt • oder Tugend -Vorsatz. 

Bei Erweckung dieses Affekts oder Vorsatzes scheint es indes viel vor- 
teilhafter, ihn in Gebetsform zu erneuern, als in anderer Art. Wenn 
man sich z. B. zur Geduld anspornen will, dann kann man das in folgen- 

58 



Gedanken zum Partikularexamen 

den Formen tun: •Ich will geduldiger sein! • Ich werde geduldiger sein! 
• Sei mehr geduldig! • Daß ich doch geduldiger wäre!" Indes all diesen 
Formen ist die betende weit überlegen, die immer wieder spricht: •Mein 
Gott, hilf mir, geduldiger werden!" 

Warum ist diese Form vorteilhafter? Weil sie den sonst nur natürlich 
guten Willensakt unmittelbar in die übernatürliche Sphäre erhebt, • so- 
dann weil sie jedesmal viel helfende Gnade erwirkt für die kommende 
Tugend-Tat, • und endlich, weil sie der Seele eine Haltung verleiht, die 
demütig und vertrauensvoll ist, nicht selbstbewußt und gar trotzig. 
Kommt dann trotz aller Tugendwünsche doch wieder ein Versagen vor • 
in unserem Fall heftige Ungeduld •, dann wird die oft betende Seele nicht 
von Ärger über sich selber zerrissen, sondern von Demut und Vertrauen zu 
Gott getragen. 

Die meisten ernsthaft strebenden Seelen werden diese in Gebetsform sich 
äußernde positive Methode jener nur negativen gerne vorziehen, wenn es 
Fehler zu bekämpfen gilt. Sie werden zur Überwindung z. B. des Jähzorns 
immer wieder beten um die Tugend der Gelassenheit • oder zur Überwin- 
dung der harten Kritik immer wieder beten um wahres Wohlwollen gegen 
den Nächsten, • oder gegen die Oberempfindlichkeit um Kreuzesliebe, • 
oder gegen die Gemächlichkeit um Bußgesinnung, • oder gegen die Eitel- 
keit um wahre Demut. 

Diese positive Art des Kampfes gegen die Fehler ist viel vorteilhafter 
als die negative. Denn sie erreicht unmittelbar nicht nur das Ausfallen des 
Fehlers, sondern die Einkehr der entgegengesetzten Tugend. • Und durch 
diese Tugend errichtet sie eine starke Vormauer gegen die Wiederkehr 
jenes Fehlers; erst muß die Versuchung diese Vormauer zertrümmern, ehe 
sie den Fehler wieder zur unbeschränkten Herrschaft zu führen vermag. • 
Ferner ruft diese Methode die edelsten Kräfte des Menschen zum Kampfe 
auf, nämlich die zur Tugend strebenden, nicht nur die der Sünde feind- 
lichen. • Endlich weckt diese positive Art des Kampfes mehr Mut, als die 
andere, weil sie Gewinne erreichen läßt, nicht nur über Verluste trauert. 

Setzen wir ein Beispiel: Der zu bekämpfende Fehler sei die Oberemp- 
findlichkeit, die keine Bemerkung verträgt, über jeden Tadel erbittert wird 
und nicht mehr verzeiht. 

Die negative Methode würde die immer wieder vorkommenden Ver- 
stöße bedauern und registrieren und büßen. 

Die positive Methode aber betet immer wieder um das Gegenteil der 

59 



Peter Zahnen S. J. 

Überempfindlichkeit, nämlich um die Kreuzesliebe, indem sie etwa spricht: 
•Lieber Jesus! Du hast unschuldig das große Kreuz getragen; hilf mir, dir 
das kleine ergeben, ja dankbar nachzutragen. 

Auf diese "Weise gelangt man zu einer großen Liebe des Gekreuzigten, 
wird dankbar für das Kreuz, das kommt, statt sich darüber in Empfind- 
lichkeit zu entsetzen, und baut eine Vormauer gegen die "Wiederkehr einer 
Empfindlichkeit, die sonst den ganzen Charakter beherrscht und den gan- 
zen Menschen unglücklich macht. 

Diese positive Art hat nebenbei noch den gewaltigen Vorteil, daß sie die 
strebsame Seele immer beschäftigen kann; denn immer wieder kann sie 
Liebe zum Gekreuzigten und zu seinem Kreuze erwecken. • Die nega- 
tive Art des Kampfes ist aber auf äußere Zufälle angewiesen. In die posi- 
tive Methode kann man darum Plan hineinlegen, in die negative keines- 
wegs. Wo aber Plan ist, wird das Ziel viel schneller erreicht. 

Üben wir also mit Vorzug die positive Methode der Fehlerbekämpfung! 

5. Sehr großen "Wert legt der hl. Ignatius auf das Notieren der Re- 
sultate jeden halben Tags. Und damit hat er ganz gewiß recht. Denn wer 
nicht notiert, ist nicht in der Lage, Fortschritt und Rückschritt von Tag zu 
Tag und von Woche zu Woche mit Sicherheit zu konstatieren. • Aber 
was noch mehr in die Waagschale fällt, ist dies: Wer nicht mehr notiert, 
der vergißt in der Regel das P. E. ganz. Umgekehrt aber: Wer sich regel- 
mäßig zum Aufschreiben zwingt, der übt damit das kräftigste Erinnerungs- 
mittel. Er erinnert sich nämlich nicht nur geistig, sondern auch sinnlich, in- 
dem er Hand und Auge teilnehmen läßt an der Erinnerung durch das Er- 
greifen des Zettels und das Notieren. Solch eine Erinnerung haftet tiefer, 
als eine bloß innerlich-geistige. 

Indes, sehr viele können sich nicht zum Notieren entschließen. Warum? 

1. Weil sie darin eine zu enge Bindung sehen; es kommt ihnen zu skla- 
visch vor, sich so zu fesseln. • Aber wie vielen Bindungen ist der Mensch 
unterworfen! Die Schwerkraft ist Bindung; der Hunger und Durst und die 
Ermüdung sind es; die Etikette ist es; und der Beruf ist es. Wer nennt diese 
Bindungen •Sklaverei" und wirft sie weg? Keiner. Denn sie haben Zweck. 
• Hat aber nicht auch die Bindung ans Aufschreiben beim P. E. sehr viel 
Zweck? Gewiß, wer ein Ziel will, muß sich binden an dieses Ziel und an die 
Mittel dazu. Und wer sich als Ziel sittliche Vollkommenheit setzt, muß 
auch die Mittel dazu ergreifen, obwohl sie ihn binden. Ohne solche Bin- 

60 



Gedanken zum Partikularexamen 

dung geht es nicht. Ein Beweis sind fast alle, die nicht notieren: Sie haben 
das P. E. längst aufgegeben. 

2. Man findet dies Notieren als lästig. Nun, es ist auch nicht als Vergnü- 
gen gedacht. Wieviel Lästiges muß man im Leben leisten! Und man tut es 
gern, wenn der Vorteil die Last überwiegt. Das ist aber der Fall beim gut 
geübten P. E. Von der Trägheit im geistlichen Leben hat nur der Teufel 
den Vorteil. 

3. Ein anderer stößt sich daran, daß dies Notieren doch nur sehr ungenau 
ausfallen kann. Denn wer vermag in der Hast der äußeren Arbeiten so auf 
sich achtzugeben, daß er mittags und abends noch genau weiß: •Ich habe 
an diesem halben Tag exakt fünfmal an die Gegenwart Gottes gedacht und 
dabei Liebe zu Gott erweckt!"? • Ganz recht. Aber trotzdem hat das No- 
tieren noch Zweck, auch das ungenaue. Denn: es erinnert einen wieder ganz 
deutlich an seinen besonderen Vorsatz; und das ist schon ein ganz bedeu- 
tender Vorteil. • Ferner kann man doch noch eine ungefähr stimmende 
Ziffer niederschreiben; denn soviel kann doch mittags noch jeder unter- 
scheiden, ob er am Vormittag nur etwa zweimal, oder fünfmal, oder sogar 
etwa zehnmal an den besonderen Vorsatz gedacht hat. Und so kann er 
trotz aller Unbestimmtheit doch noch eine hinlänglich sichere Unterlage für 
vergleichende Studien an seinem geistlichen Fortschritte legen. 

Wenn einem aber diese ungenauen Ziffern noch lächerlich vorkommen, 
dann mag er statt der Ziffern Prädikate aufschreiben, durch die er in Zif- 
fern oder Buchstaben kurz angibt, ob er mit dem verflossenen halben Tag 
sehr zufrieden sei, oder weniger zufrieden, oder ganz unzufrieden. 

Neben dem Notieren ist noch ein zweites Mittel zur Erneuerung im 
P. E. zu raten, das der regelmäßigen Rechenschaft an den Seelenführer. 
Für den, der gar nicht notiert, ist diese Rechenschaft noch dringender. 

Aber leider scheitert sie oft daran, daß man keinen Seelenführer will, 
sondern nur einen Beichtvater. • Will man aber einen Führer, dann fin- 
det man manches Mal keinen, der paßt. • Und findet man einen, so hat 
er hin und wieder für das P. E. doch kein Interesse. 

Schade, wenn er dies Interesse nicht fühlt. Er scheint mir einem Berg- 
führer zu gleichen, der schon manchen Weg zur Höhe weiß, aber einen der 
besten noch gar nicht kennt. 

Indes, glücklicherweise gibt es doch noch viele Seelenführer und noch viel 
mehr Seelsorgskinder, die das Notieren in Ordnung finden und gerne üben. 
Denen möchte ich eine noch tiefer dringende Art der Erforschung und No- 

61 



Peter Zahnen S. J. 

tierung beim positiven Examen gegen Fehler raten. Sie sollen nämlich nicht 
nur die Fehler erforschen und notieren, wie beim negativen Examen, und 
nicht nur die Gebetsakte zur Erflehung der entgegengesetzten Tugend, wie 
beim positiven Examen, • sondern auch noch die tatsächlichen Tugend- 
Leistungen. 

Z. B. sei der zu bekämpfende Fehler die schon genannte Überempfind- 
lichkeit, die entgegengesetzte Tugend die Kreuzesliebe. 

Dann erforscht und notiert man mittags: 
1. Die etwa vorgekommenen Fehler der Oberempfindlichkeit. 
2. Die Häufigkeit des Gebetes: •Gekreuzigter Heiland, gib mir doch 

Liebe zum Kreuz!" 
3. Die Siege, die man über die Empfindlichkeit tatsächlich errungen hat. 
Es würde dann etwa am Mittag des 12. Juli eingetragen: 12: 1, 5, 3. 

Und am Abend darunter: 12: 0, 7, 2, d. h.: Am Vormittag des 12. Juli 
habe ich einmal der Empfindlichkeit sehr nachgegeben; fünfmal habe ich 
um Kreuzesliebe gebetet; dreimal habe ich die Versuchung zur Empfind- 
lichkeit überwunden. Am Nachmittag habe ich niemals nachgegeben, sieben- 
mal gebetet, zweimal mich überwunden. 

Diese Art der Selbstprüfung verfolgt den Feind mit der ganzen Kraft, 
erwirkt immerfort Gnade durch das Gebet und gewinnt Mut durch den 
Blick auf die gewonnenen Siege. 

6. Wie lange soll man bei einem P. E. bleiben? 
So lange es nützt. 
Es nützt aber nichts mehr, wenn der Zweck vollständig erreicht ist, wenn 

z. B. der Gedanke der guten Meinung schon so tief eingeprägt ist, daß er 
häufig ganz von selber auftaucht auch ohne P. E. 

Es nützt nichts mehr, wenn man zwar das Ziel noch nicht erreicht hat, 
aber nicht mehr weiter kommt, weil man an der Grenze seines persönlichen 
Könnens angelangt ist. • Das ist bei tiefsitzenden Temperamentsfehlern, 
z. B. dem Jähzorn, dann der Fall, wenn man schon alle ganz freiwilligen 
Fehler überwunden hat, und wenn man dazu auch schon von den weniger 
freiwilligen etwas abgebaut hat. Weiter wird man meistens nie kom- 
men. • Man ist auch dann an einer Grenze seines Vermögens angelangt, 
wenn freilich schon noch zu viel Fehler vorkommen, man aber dieses Ge- 
genstandes gar zu müde und überdrüssig geworden ist. Überdrüssig wird 
leichter der Phlegmatiker und Sanguiniker, als der Choleriker und Melan- 
choliker. • Aber darum dürfen der Phlegmatiker und Sanguiniker nicht 

62 



Gedanken zum Partikularexamen 

schon der ersten Regung des Überdrusses nachgeben und das P. E. wechseln; 
sonst werden sie bald ganz damit aufhören. Nein, sie müssen eine Zeitlang 
ihrer müden Stimmung widerstehen und können etwa alle Monate wech- 
seln. • Später sollen sie aber wieder auf das unvollendet gebliebene 
Thema zurückkommen. 

Es gibt indes einige P. Examina, die man jähre- und jahrzehntelang 
fortsetzen kann mit immer wieder neuem Nutzen: Z. B. das über die Ver- 
gegenwärtigung Gottes, über die Liebe Gottes, über die Liebe des Kreuzes, 
über die Liebe des Nächsten. 

7. Das P. E. hat Gegner. Der gefährlichste ist die Gemächlichkeit. 
Nirgends baut man so gern ab, wie im geistlichen Leben. Aber auch nir- 
gends bringt der Abbau soviel Schaden wie da. •Du fauler Knecht, usw.!" 
hat darum der Heiland gesagt. • Ein zweiter Feind ist die Unkenntnis. 
Mancher mag nichts vom P. E. wissen, weil er es noch gar nicht kennt. 
Andere kennen es schon theoretisch, aber praktisch haben sie es nie geübt 
und darum auch nie seinen Nutzen empfunden. Die müßten einmal erst 
selber P. E. machen. • Ein dritter Feind ist die Unterschätzung der Wil- 
lenstrainierung. Man hält es mehr mit der Pflege des Verstandes und Ge- 
mütes; man sucht mehr die ästhetischen Werte der Religion zu erfassen 
als die moralischen. 

Indes ist der Wille doch die höchste und die ausschlaggebende Kraft des 
Menschen. Auf den guten Willen kommt es bei Gott schließlich einzig an. 
Und die Gnade, die Gott schickt, ist in ihrem Erfolge von unserm Willen 
abhängig; wir müssen mitwirken wollen. • Die Heiligen waren mit Vor- 
zug Willensmenschen. Das P. E. vervollkommnet ganz besonders den 
Willen. 

Freilich genügt das P. E. allein noch nicht zur Vollkommenheit. Noch 
viele andere Mittel müssen helfen. Aber es ist doch ein vorzügliches Mittel, 
das keiner gering anschlagen sollte, der selber sittlich strebsam ist und an- 
dere zu sittlicher Höhe führen möchte. 

65 




