
Das\Verk der Augustinisdien Confessionen mit einem 

Opfergelüboe besiegelt 
Von Jos. Stiglmayr S. J. 

A uf die ehrende Einladung hin, zum fünfzehnhundertjährigen Jubi- 
ZJmläum des hl. Augustinus einen literarischen Beitrag zu liefern, hat 

-J• JL. der Unterzeichnete sich als Thema die Frage gestellt, in welchem 
Verhältnis die letzten drei, beziehungsweise vier Bücher der Confessionen 
des hl. Augustin zu den vorausgehenden Büchern stehen. Die Kontroverse 
über diesen Punkt hat schon seit längerer Zeit eingesetzt und verschiedene 
Lösungsversuche gezeitigt. Mein Versuch, die E i n h e i t des ganzen Wer- 
kes aus dem inneren Aufbau nachzuweisen, wie er allerdings auch schon 
von anderen unternommen worden ist, soll in der großen Römischen Fest- 
schrift erscheinen. Inzwischen erregte ein bestimmter Passus im 12. Buche 
mein besonderes Interesse und ich hielt es für angemessen, den betreffenden 
Bruchteil aus der genannten Abhandlung herauszugreifen und auf ein- 
gehendere "Weise für sich selbst zu behandeln. Augustinus spricht nämlich 
XII, 24 von einem Gelübde, mit dem Werk der Confessionen Gott ein 
Lobopfer (sacrificium laudis) darzubringen, ein Gelübde, zu dessen Erfül- 
lung er die besondere Gnade Gottes erfleht. So erscheinen die Confessionen 
schließlich mit dem Siegel eines Gelübdes geziert und gesichert. Die kost- 
bare Opfergabe ist in geheiligter Opferschale dargeboten \ 

Eine lange Reihe verschiedener Auffassungen über den Grundcharakter 
der Augustinischen Confessionen läßt sich aus der neueren einschlägigen 
Literatur zusammenstellen. Ist das Werk einfachhin eine Autobiographie? 
Ist es bloß eine Sündenbeichte? Muß es als reiner Dankhymnus betrachtet 
werden? Haben wir ein religiöses Erbauungsbuch vor uns? Oder ein reli- 
giös-philosophisches Betrachtungsbuch? Oder ein Glaubensbekenntnis? Oder 
eine Selbstapologie? Für jede dieser Theorien kann das eine und andere 
Moment   geltend   gemacht  werden,   aber   eine   einigende  und   erschöp- 

1 Um den Lesern dieser Zeitschrift einen Eindruck von der ganz individuellen 
Schreibart des genialen Denkers, Aszeten und Mystikers Augustinus zu vermitteln, sind 
die angezogenen Textstellen auch in der Originalsprache mitgeteilt. • Auf die in 
neuerer Zeit erhobene Einwendung, daß man den Confessionen keine historische 
Glaubwürdigkeit beimessen dürfe, wird hier nicht eingegangen. Man vgl. darüber 
Labriolle, Saint Augustin I. Bd., XIV•XXIII oder Billicsich, Studien zu den Be- 
kenntnissen des hl. Augustin, Wien 1929. 

234 



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergelübde besiegelt 

fende Formel ist noch nicht gefunden. Außerdem ist trotz des großen 
Interesses an dem berühmten Werke ein Gesichtspunkt nicht beachtet wor- 
den, den Augustinus selbst einmal augenfällig eröffnet. Bei der Rückschau 
auf sein früheres Leben, die der Bischof Augustinus um 400 vornahm, von 
mächtigen Gefühlsbewegungen ergriffen, die überreichen Gnadenerweisun- 
gen Gottes überdenkend, innerlich angeregt, vor aller Welt sein Schuld- 
bekenntnis zu einem Lobpreis Gottes zu gestalten und sündige Mitmen- 
schen in demütigem Vertrauen aufzurichten, faßte er den Entschluß, ein 
noch nie dagewesenes Buch zu schreiben. Gleich Job mochte er bei sich 
sprechen: •Voll bin ich von Worten, und mich drängt der Geist in meinem 
Innern ... Reden will ich und ein wenig leichter atmen" (Job 32, 18). Und 
um den heroischen Entschluß mit einem actus reügionis zu besiegeln und 
sich in der Treue zu festigen, legte er ein förmliches Gelübde 
ab, mit den Confessionen Gott ein Lobopfer darzubringen. Er fügt 
sofort die Bitte hinzu, Gott möge ihm die Gnade verleihen, das Gelobte 
auch getreu zu erfüllen, ähnlich wie der Psalmist Gelübde getan und um die 
Kraft, sie recht zu erfüllen, gebetet hat. Ecce enim, Deus meus, ego servus 
tuus, qui vovi tibi sacrificium c on f e s sioni s2 in bis lit- 
ter is et or o, ut ex misericordia tua r e d d am tibi v o t a me a" 
(XII, 24). Wir haben keinen Grund, diese Worte abzuschwächen und in 
uneigentlichem Sinne zu verstehen, als ob Augustinus nur irgendwie den 
Vorsatz ausdrücken wollte, so zu handeln. Wortlaut und Zusammenhang 
sprechen durchaus nicht für eine derartige willkürliche Deutung des •vovere 
sacrificium". Man muß den sensus proprius gelten lassen, der in possessione 
ist, solange nicht das Gegenteil erwiesen worden. Die Anspielung auf den 
Psalmvers 21, 26, kann das Gesagte nur bestätigen. Wenn es dort heißt 
vota mea redd am (persolvam) in conspectu timentium eum, so sind 
Opfer gemeint, die infolge eines Gelübdes darzubringen sind (•Gelübde- 
opfer"). Die Bitte um den göttlichen Beistand, die sich Augu- 

2 Vgl. V 1 sacrificium confessionum mearum. • •Confessio" kann nicht bloß Schlim- 
mes, sondern auch Gutes zum Gegenstand haben, wie Aug. sagt. Enarr. in Rs. 144, 13. 
Er unterscheidet auch Vota je nach der Selbstanklage oder dem direkten Gotteslob, 
die den Gegenstand des Gelübdes bilden. So bemerkt er zu den Psalmworten: •Red- 
dam tibi vota mea, quae distinxerunt labia mea" (Ps. 65, 13 bezw. 14): Quae 
est d i s t i n c t i o in votis? Haec est distinctio, ut te accuses, ilium laudes; te intellegas 
creaturam, illum creatorem; te tenebras, illum illuminatorem ... Nam quando dixeris, 
o anima, quia ex te tibi lucet, non distingues. Si non distingues, non reddes vota 

distincta etc. 

235 



Jos. Stiglmayr S. ]. 

stinus für sein Opfer vom Psalmisten zu eigen nimmt, steht ganz im Ein- 
klang mit den Anschauungen, die er auch sonst über das Votum ausspricht3. 
"Wie ungemein häufig im Alten und im Neuen Bunde die verschiedenartig- 
sten Gelübde abgelegt werden, war einem Bibelkenner gleich Augustinus 
natürlich wohlbekannt und mochte zur Nachahmung einladen. Es soll im 
Folgenden aber auch gezeigt werden, daß die Idee eines in Form der •Be- 
kenntnisse" dargebrachten Opfers durch das ganze Werk hindurch wieder- 
holt nahegelegt wird, bis gegen Ende (XII, 24) das abgelegte Gelübde, dem 
wir die Confessionen verdanken, ganz formell erwähnt erscheint. 

Von einem sacrificium confessionis spricht der Heilige im 
Aufblick zu Gott, im tiefsten Gefühl seiner totalen Abhängigkeit von ihm 
(Dens meus, ego servus tuus), und er beschwört die göttliche Barmherzig- 
keit, daß sie ihm ermögliche, das Gelübde durch das vorliegende Werk ein- 
zulösen. Mit dem Wort sacrificium verbindet er gemäß dem ganzen Zu- 
sammenhang den vollen Sinn eines Opfers, ja eines außerordentlichen, bis 
dahin unerhörten Opfers, das darin besteht, daß er sein innerstes Ich vor 
der breiten Öffentlichkeit enthüllt und ohne die geringste Schonung seiner 
selbst all das Böse bekennt, womit er sein früheres Leben befleckt hat. Muß 
es ihn nicht einen starken Opferakt gekostet haben, ein solches Bekenntnis- 
buch in die Welt hinauszuschicken? Daß er hochherzig das natürliche Stre- 
ben, vor den Mitmenschen in ehrenvollem Rufe dazustehen, überwinden 
mußte, um ohne jede Beschönigung seine Jugendsünden laut vor Tausenden 
zu beichten? Ein sacrificium laud i s soll das Werk gleichwohl sein, wie 
wir aus der Schrift Augustins Contra litter as Petiliani (XVII, 20) ersehen 
können. Jener Donatistenführer Petilianus hatte (um 402, etwa zwei Jahre 
nach dem Erscheinen der Confessionen) den Heiligen aus dessen Selbst- 
bekenntnissen moralisch verdächtigen wollen. Aber Augustinus antwortete 
demütig: •Je mehr man meine Sünden anklagt, desto mehr preise ich 
den, der mich von ihnen geheilt hat." Der Widerhall dieses Lobpreises 
schlägt fast auf jeder Seite der •Bekenntnisse" an unser Ohr. Wenn man 
ferner geltend machen will, daß Augustinus die Hauptwirkungen der Con- 

3 Vgl. Enarr. in Ps. 131, n. 3; Sicut iuravit, votum vovit ... Ad hoc, memento, ut 
i m p 1 e a t, quod p r o m i s i t. Nemo praesumat, viribus suis se reddere, quod 
v o v e r i t. Ferner De civ. Dei XVII, 4, 7 über die Wendung votum voventi 
(nach LXX in Cant. Annae, 1. Reg. II, 8): Non enim domino quisquam quicquam 
rectum voveret, nisi qui ab illo acciperet, quod voveret. • Diese Hinweise, wie die 
oben angeführten, verdanke ich Herrn Hochschulprofessor A. Schröder. 

256 



Das Werk der Augustiniscben Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt 

fessionen mit den bekannten "Worten der Retraktationen hervorhebt: •Sie 
loben den gerechten und gütigen Gott im Hinblick auf das Böse wie auf 
das Gute in meinem Leben und erheben zu ihm Geist und Herz des Men- 
schen", so verliert diese doppelte Absicht des Verfassers nichts von ihrem 
idealen Vollwert, wenn sie obendrein mit dem Siegel eines Opfergelübdes 
verklärt wird. 

Die reueerfüllte und doch zuversichtliche Stimmung Augustins bei Dar- 
bringung seines •Lobopfers", d. h. bei dem Bekenntnis seiner Irrungen in 
manichäischen Kreisen, sehen wir ausdrucksvoll geschildert IV, i: •Mögen 
sie in ihrem Hochmut mich verlachen, die da noch nicht zu ihrem Heile 
von dir, o mein Gott, niedergeworfen und zermalmt worden; ich will 
dennoch zudeinemLobe, o mein Gott, meine Schandtaten bekennen. 
Ich bitte dich, laß mich mit deiner Hilfe in meiner jetzigen Erinnerung die 
oftmals verschlungenen "Wege des Irrtums nochmals durchwandern und 
dir ,ein Lobopfer1 darbringen (Ps. 49, 14). ... Mögen die Starken 
und Mächtigen uns verlachen; wir, Schwache und Arme, wollen dir be- 
kennen \" 

Im Beginn des fünften Buches (V, 1), in welchem der Heilige die Erleb- 
nisse seines neunundzwanzigsten Lebensjahres schildert, steht sozusagen 
Augustinus leibhaftig vor uns am Opferaltare; seine Hand ist zur Opfer- 
gebärde ausgestreckt und seine "Worte enthalten das liturgisch formulierte 
Anerbieten des Opfers, das er in Gestalt seiner Bekenntnisse Gott darbringt. 
•N imm hin das Opfer meiner Bekenntnisse aus der 
Hand meiner Zunge, die du gebildet und angeregt hast, daß ,sie 
deinen Namen bekenne'." Ps. 53, 8. •Aber meine Seele soll dich loben, auf 
daß sie dich liebe, und deine Erbarmungen soll sie dir bekennen, auf daß 
sie dich lobe 5." Und dieses Lobopfer will Augustinus angeschlossen 
wissen an das aus dem Universum aufsteigende Gotteslob, sei es, daß es 
dem vernünftigen Geiste entspringt oder durch ihn als Dolmetscher von 

4 Irrideant me arrogantes et nondum salubriter prostrati et elisi a te, Deus meus; ego 
tarnen confitear tibi dedecora mea in laude tua. Sine me, obsecro, et da mihi 
circumire praesenti memoria praeteritos circuitus erroris mei et immolare tibi ho- 
stiam iubilationis ... Sed irrideant nos fortes et potentes, nos autem infirmi 
et inopes confiteamur tibi. 

5 Accipe sacrificium confessionum mearum de manu linguae meae, 
quam formasti et excitasti ut confiteatur nomini tuo (vgl. oben) ... Sed te laudet 
anima mea, ut amet te; et confiteatur tibi miserationes tuas, ut laudet te. •Zunge" 
hier als Stellvertreterin der opfernden Hand ist edit Augustinisch. 

237 



Jos. Stiglmayr S. ]. 

der (vernunftlosen) lebenden und leblosen Natur Gott dargebracht wird. 
Dadurch soll unsere Seele von ihrer Schlaffheit sich emporheben und über 
die Geschöpfe hinweg zum Schöpfer sich erschwingen. 

Wieder am Anfange eines Buches (VIII, 1), in dem ein Höhepunkt im 
Leben Augustins (32. Jahr), die Krise der vollständigen Umwandlung ge- 
schildert wird, tritt der Opfergedanke lichtvoll an die Spitze: •Laß mich, 
o mein Gott, dir meinen innersten Dank abstatten und deine mir erwiese- 
nen Erbarmungen bekennen. Mögen meine Gebeine von der Liebe zu dir 
überflutet werden und rufen: Wer, o Herr, ist dir gleich? (Ps. 34, 10). 
Meine Fesseln hast du zerrissen. Möge ich dir opfern ein Opfer des 
Lobes. Ps. 115, 16. Wie du sie zerrissen hast, will ich erzählen, und alle 
deine Anbeter werden bei dieser Kunde sprechen: Gebenedeit sei der Herr 
im Himmel und auf Erden. Groß und wunderbar ist sein Name." Aus 
den ersten Worten des Kapitels geht hervor, daß Augustinus mit dem Lob- 
preis der Erbarmungen Gottes auch den innigsten Dank seines Herzens 
verbindet und das Lobopfer, das er mit seinem Bekenntnis darbringt, auch 
an dem Charakter seines Dankopfers teilhat. Es hatten sich ja die Worte 
Gottes tief in sein Herz eingesenkt, und wie mit einem Walle hatte ihn 
Gottes Gnade ringsum eingeschlossen e. Gottes Gnadenführungen drängten 
an ihn heran. 

Im folgenden neunten Buche erzählt Augustin den Rücktritt von seinem 
öffentlichen Lehramt der Rhetorik, spricht dann von seiner Taufe und be- 
weint den Tod seiner frommen, hochbegabten Mutter Monika. Er stand 
damals im 33. Lebensjahre. Die Eingangsworte von B. IX erinnern an 
die ähnlich lautenden in B. VIII (s. oben). •O Herr, ich bin dein Knecht, 
ich bin dein Knecht und der Sohn deiner Magd. Zerrissen hast du 
meine Fesseln; dir will ich ein Lobesopfer darbringen (Ps. 11, 
5, 16). Loben soll dich mein Herz und loben dich meine Zunge, und 
alle meine Gebeine sollen rufen: Herr, wer ist dir gleich? (Ps. 34, 10.) 
Rufen sollen sie es, du aber antworte mir und sage meiner Seele: Dein Heil 
bin ich (Ps. 34, 3 7)." 
6 Deus meus, recordes in gratiarum actione tibi et confitear misericordias tuas super me. 

Perfundantur ossa mea dilectione tua et dicant: Domine, quis similis tibi? Diru- 
pisti vincula mea; sacrificem tibi sacrificium laudis. 

7 O Domine, ego servus tuus, ego servus tuus et filius ancillae tuae. Dirupisti vincula 
mea, tibi sacrificabo sacrificium laudis. Laudet te cor meum et lingua 
mea et omnia ossa mea dicant: Domine, quis similis tibi? Dicant et responde mihi: 
Salus tua ego sum. 

238 



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergelübde besiegelt 

Mit dem 11. Buche wendet sich Augustinus der Betrachtung des Mo- 
saischen Schöpfungsberichtes zu. Ein über das andere Mal 
bittet er aufs dringlichste, daß ihm Gott das richtige Verständnis der 
Offenbarungsworte verleihen möge. Zunächst ist es der erste Vers der 
Genesis: In principio fecit Dem caelum et terrams, der seinem forschenden, 
wahrheitsdurstigen Geiste eine Menge von Rätseln aufgibt. "Wie dringend 
wäre es ihm erwünscht, wenn er direkt mit Moses darüber sich aussprechen 
könnte! (XI, 3.) Aber er muß sich bescheiden, sein Wissen und sein 
Nichtwissen, die Anfänge der ihm gewordenen Erleuchtung und die 
Überbleibsel seiner Finsternis Gott zu bekennen, bis die Schwäche von der 
Stärke verschlungen wird (XI, 2). •Herr, mein Gott, achte auf mein Gebet, 
und dein Erbarmen erhöre meine Sehnsucht." Nicht für ihn selbst allein 
schlägt ihm das Herz voll Inbrunst, sondern er will zugleich in Liebe den 
Brüdern (durch Mitteilung der erworbenen Einsichten) nützen. Den 
Dienst seines Denkens und seiner Rede möchte er als Opfer ihnen 
bieten. Aber Gott muß ihm geben, was er ihm opfern kann9. Im wei- 
teren Verlauf des Gebetes erfleht der Heilige die Gnade, daß sein Opfer 
ohne Fehl und Makel sei. Gott möge die Lippen des innern und des äußern 
Menschen von aller Vermessenheit und Lügenhaftigkeit reinigen. Die Hei- 
lige Schrift soll die keusche "Wonne des Schreibers bilden, ihn nicht irren 
lassen und andere nicht durch ihn in die Irre führen. •Herr, achte auf mich 
und erbarme dich meiner, Herr mein Gott, du Licht der Blinden und Stärke 
der Starken ..." "Welch mächtige Bewegung erfüllt das Herz des Heiligen, 
welch glühendes Verlangen, die Schrift recht zu erkennen und zu deuten? 

8 Abweichend von der Vulgata liest Aug. fecit, nicht crcavit. 
9 Domine, Deus meus, intende orationi meae . . quoniam non mihi soli aestuat 

(desiderium meum), sed vult usui esse fraternae caritati . . . Sacrificem tibi 
famulatum cogitationis et linguae meae.   Et da, quod o f f e r a m tibi. 

Im Ausdruck famulatus (eogitationis etc.) ist wieder die liturgische Färbung 

zu erkennen. •Famuli tui" und ähnliche Formeln bezeichnen in dem Ritual die Mit- 
glieder der zum Opfer versammelten Gemeinde. Die •confessio s c i e n t i a e" gereicht 
Gott zum Lobe, denn er ist die Quelle alles Wissens; deshalb soll alle Erkenntnis 
dankend auf ihn zurückgeführt werden. Aber auch die •confessio i m p e r i t i a e" 

gestaltet sich zum Lobpreis Gottes, weil sie die Schwäche unseres Wissens, der All- 

wissenheit und Weisheit Gottes gegenüber, kräftig und direkt in Demut hervorhebt 

und eingesteht. Gerade die Anfangsworte der Genesis eröffnen einen Blick in die 
abgrundtiefen Reichtümer göttlicher Weisheit (Joh. 5, 46) [XL 2, Schlußworte]. 

239 



Jos. Stiglmayr S. ]. 

Wie Augustin in den früheren Büchern die Ausdrücke confessio, 
confiteri gebraucht, um entweder seinem Schuldbewußtsein oder sei- 
nem Dankgefühl Luft zu machen, so verwendet er von jetzt an die gleichen 
biblischen Termini in Bezug auf seine Erkenntnisse im Bibel- 
studium, die allenthalben zu feurigen Lobpreisungen Gottes werden 
sollen (XII, 24, 33; XII, 32, 43; XIII, 12, 13; XIII, 14,15; XIII, 15, 17). 
Dort sind es die Eigenschaften der Erbarmung und Langmut Got- 
tes, hier ist es die W e i s h e i t, M a c h t und Güte Gottes, die Augustin 
mit den stärksten Affekten der Dankbarkeit, Bewunderung, Ehrfurcht und 
Liebe •bekenn t". Mit Recht folgern wir aus diesem gleichmäßigen Ge- 
brauch der Termini, daß Augustin in der gleichen Grundstimmung und 
Grundtendenz die sämtlichen Bücher geschrieben hat, so daß beide Teile, 
die auf den ersten Blick unvereinbar erscheinen, doch von einem einheit- 
lichen Rahmen umspannt werden. Es mehren sich denn auch die Stimmen, 
welche die Einheit des Werkes verteidigen (Portalie, Labriolle, Wittig, 
Hefele, Williger, Billicsich u. a.). 

Man muß die Eingangskapitel von B. XI langsam nachlesen, um einiger- 
maßen den Lob- und Dankesjubel des Heiligen mitzuempfinden, wenn er 
den früheren unseligen Zustand seines Innern mit dem endlich errungenen 
Frieden und dem wonnevollen Besitze Gottes vergleicht. Siehe, wie jetzt 
sein ganzes Sinnen und Trachten darauf gerichtet ist, auf eine zweite Weise 
Gott ein s ac r i f ic turn I a u d i s darzubringen, nämlich durch das freu- 
dige Bekenntnis der im heiligen Schrifttext verborgenen Wahrheit. •Gib 
du mir Zeit, um mich betrachtend in die Geheimnisse deines Gesetzes zu 
versenken, und verschließe es nicht vor meinem Anklopfen . . . O Herr, 
vollende dein Werk in mir und enthülle sie mir (die verborgenen Wahr- 
heiten der Schrift). Siehe, deine Stimme ist meine Freude, sie geht über 
alle meine Lust . . . Laß deine Geschenke nicht verloren gehen und ver- 
achte nicht dein dürstendes Pflänzchen XI, 2. 

Doch nun haben wir uns den bedeutsamsten Worten XII, 24 zuzuwen- 
den. Um die wichtige Stelle in ihrer Einordnung in den ganzen Gedanken- 
gang zu verstehen, müssen wir etwas mehr ausholen. Wie kommt Augustinus 
dazu, so spät und gerade hier das Geständnis abzulegen, daß er ein G e- 
1 ü b d e gemacht habe, mit seinem Bekenntnisbuch Gott ein Lobopfer 
darzubringen? Zu beachten ist, wie er im Eingang des 12. B. offenherzig 
und demütig eingesteht, daß ihm viele Mühe und Sorge über dem Studium 

240 



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergelübde besiegelt 

des Schrifttextes entsteht10.   Er fühlt sein schwaches Vermögen (in hac 
inopia vitae meae), das richtige Verständnis zu gewinnen. 

Hören wir wenigstens einige (gekürzte) Reflexionen über seine Lage. 
•Ich sehe, daß zweierlei Meinungsverschiedenheiten entstehen können, 
wenn von glaubwürdigen Berichterstattern etwas in Bildern gemeldet wird; 
einerseits, wenn über den wirklichen Sachverhalt der Dinge, andererseits, 
wenn über den vom Schriftsteller beabsichtigten Sinn verschiedene Auf- 
fassung besteht. Denn etwas anderes ist es, in Hinsicht auf das Werk 
(die Beschaffenheit) der Schöpfung selbst das "Wahre zu erforschen, und 
etwas anderes ist es, darnach zu fragen, was Moses, der auserlesene Diener 
(Herold) deines Glaubens, mit diesen Worten (der Genesis) dem Leser oder 
Hörer zu verstehen geben wollte "" (XII, 23). Man soll also von vielen 
wahren Auslegungen nicht vermessentlich eine als ausschließlich dem 
Sinne Moses' entsprechend hinstellen. Augustin sucht sich in seiner Ver- 
legenheit mit der Annahme eines sensus literalis multiplex zu helfen 
(cc. 18, 30 und 31). Hinsichtlich der ersten Frage (quid verum sit de 
creaturae conditione) will er mit den Leuten nichts zu tun haben, die ihre 
irrigen Meinungen als "Wahrheit zu besitzen vorgeben. "Was die zweite 
Frage betrifft (den von Moses intendierten Sinn), sollen die, welche Moses 
unwahrer Berichte beschuldigen, ihm ebenfalls ferne bleiben. Dagegen be- 
teuert er: •Aber mit jenen, o Herr, will ich mich in dir vereinigen und in 
dir mich mit ihnen erfreuen, die in der Fülle deiner Liebe sich von deiner 
"Wahrheit nähren. Und zusammen wollen wir an die "Worte deiner Schrift 
herantreten und in ihnen deinen Willen nach der Weisung deines Dieners 
suchen, durch dessen Feder du uns dieses mitgeteilt hast12" (XII, 23). 
Nun folgt die große Schwierigkeit für Augustin. •Doch wer von uns wird 
unter so vielen Wahrheiten, die sich je nach dieser oder jener Auffassung 
jener Worte für den Forscher ergeben, den (durch Moses ausgedrückten) 
Sinn herausfinden, so daß er mit gleicher Zuversicht das eine und das 

10 Multa satagit cor meum, Domine, in hac inopia vitae meae p u 1 s a t u m verbis 
sanctae scripturae tuae. Operiosior est manus pulsans quam sumens. 

11 Duo video dissensionum genera oboriri posse, cum aliquid a nuntiis veracibus per 
signa enuntiatur, unum, si de veritate rerum, alterum, si de ipsius qui enuntiat 
voluntate dissensio est. Aliter enim quaerimus de creaturae conditione, quid verum 
sit, aliter autem, quid in his verbis Moyses . . . intellegere lectorem auditoremque 
voluerit. 

12 Quaeramus in eis voluntatem tuam per voluntatem famuli tui, cuius calamo dispen- 
sasti ea. 

Aszese V/3   4 241 



Jos. Stiglmayr S. J. 

andere sagen kann, erstens: das hat Moses gemeint und das wollte er in 
jenem Bericht (über die Schöpfung) verstanden wissen; zweitens: dieser 
Bericht ist wahr, mag es Moses so oder so gemeint haben. Denn siehe, 
mein Gott, ich dein Knecht, ich habe dir das Opfer meines Be- 
kenntnisses in (vermittels) dieserSchriftgelobt, und bitte 
dich, daß ich nach deinem Erbarmen meine Gelübde dir er- 
füllen möge (Ps. 21, 26). Siehe, mit voller Zuversicht sage ich: Du 
hast alles, Unsichtbares und Sichtbares, in deinem unveränderlichen Worte 
gemacht. Aber behaupte ich auch mit derselben Zuversicht, daß Moses 
nichts anderes gemeint hat, als er die "Worte schrieb: Im Anfang machte 
Gott Himmel und Erde! Gewiß nicht; denn so sicher ich dieses Faktum als 
gewiß im Lichte deiner Wahrheit erkenne, so wenig vermag ich in seinem 
(des Moses) Geiste zu lesen, daß dies beim Niederschreiben jener "Worte 
seine Meinung gewesen sei13." Er konnte die Ausdrücke •im Anfange" 
(•in principio") und •Himmel und Erde" (•caelum et terram") in einem 
zweifachen Sinn verstehen (XII, 24). 

Aus solchen Gedankengängen heraus, unter dem Drucke der bedeut- 
samen, noch ungeklärten hermeneutischen Frage über den sensus multiplex 
und in der Absicht, seinen aufrichtigen, nur der "Wahrheit dienenden For- 
scherwillen zu bezeugen, flicht Augustinus die persönliche Bemerkung ein, 
daß er mit der vorliegenden Bekenntnisschrift ein Gelübde erfülle (vovi 
tibi sacrificium confessionis1* in his litteris). Er fühlt sich als den Knecht 

13 Sed quis nostrum invenit earn inter tarn multa vera, quae in illis verbis aliter atque 
aliter intellectis ocurrunt quaerentibus, ut tarn fidenter dicat, hoc sensisse Moysen 
atque hoc in illa narratione voluisse intellegi, quam fidenter dicit, hoc verum esse, 
sive ille hoc senserit sive aliud? Ecce enim, deus meus, ego servus tuus, qui vovi 
tibi sacrificium confessionis in his litteris et o r o, ut ex misericordia tua 
reddam tibi vota mea, ecce ego, quam fidenter dico, in tuo verbo incommutabili 
omnia te fecisse . . . numquid tarn fidenter dico, non aliud quam hoc adtendisse 
Moysen, cum scriberet: In principio fecit deus caelum et terram? 

11 Vgl. sacrificium confessionum mearum V 1. Auch Paulinus von Nola hat ein G e- 
lübde abgelegt, alljährlich dem heiligen Felix, dem er seine Heilung zuschrieb, 
zum Dank einen Hymnus zu dichten. 
Carm. 18, 1 ff.    Lex mihi iure pio posita hunc celebrare quotannis 

Eloquio famulante diem, solemne reposcit 
Munus ab ore meo, Felicem dicere versu 
Laetitiamque   meam  modulari  carmine   voto. 

[Wenn nun Augustinus sagt (XII, 24, 33): •Ecce enim, Deus meus, qui vovi tibi 
sacrificium confessionis in his litteris et oro, ut ex misericordia tua 

242 



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergelübde besiegelt 

Gottes (ego servus turn) und fleht die göttliche Barmherzigkeit an, das 
Gelobte auch getreulich erfüllen zu können (Ps. 21, 26). Der Neben- 
gedanke des Psalmisten •in conspectu timentium eum" mag ebenso Augu- 
stinus vorgeschwebt haben, wenn er an die weite Gemeinde seiner Leser, zu- 
mal der ihm wohlgesinnten und gottesfürchtigen Freunde, dachte (X 3, 4). 
Aus dem Ernste, mit dem Augustinus das Gelübde machte und auf dessen 
Erfüllung bedacht war, soll man erschließen, wie er in Erklärung der 
Schriftworte: In principio fecit Deus caelum et terram sorgsam 
unterscheidet. Mit Zuversicht sagt er, Gott habe in seinem unveränder- 
lichen "Worte alles, Unsichtbares und Sichtbares, gemacht, aber trotzdem 
wagt er nicht mit der gleichen Zuversicht zu behaupten, Moses habe beim 
Niederschreiben dieser Worte gerade dieses und nichts anderes verstan- 
den 15. Die mehrfache Bedeutung von •in principio" und •caelum et ter- 
ram" bildet die Hauptschwierigkeit. Moses konnte an den Beginn der 
Schöpfung selbst denken. Er konnte bei den Worten •Himmel und Erde" 
nicht die bereits ausgestaltete und vollendete, geistige oder körperliche 
Schöpfung meinen, sondern den Beginn dieser doppelten Schöpfung in ihrer 
ursprünglichen Gestaltlosigkeit zu verstehen geben usw. • Die Annahme 
eines sensus multiplex (XII cap. 18 und cap. 30) ist allerdings unhaltbar, 
aber sie läßt erkennen, wie mühsam Augustin gerungen hat, um die "Wahr- 
heit zu finden und ihr allein zu dienen und das um so mehr, als er mit 
der ganzen Schrift Gott ein Lobopfer (actus religionu!) darzubringen ge- 
lobt hatte. 

Ergänzend zu der Stelle XII, 24 sei auf eine andere Bemerkung Au- 
gustins (XI, 1) verwiesen, mit der die Antwort auf die Frage abschließt: 
•Warum bekenne ich Gott so viele Dinge, da er doch alles weiß?" •Nicht 
damit du sie von mir erfährst, sondern ich richte durch sie mein und meiner 
Leser Gemüt zu dir empor ... Siehe, vieles habe ich vor dir bekannt, was 
ich konnte und was i ch wollte, weil du ehevor gewollt hast, 

reddam tibi vota mea ...", so ist mindestens ebenso deutlich oder vielmehr 
zweimal (durch Berufung auf Ps. 21, 26 u. a.) von einem Gelübde die Rede. • Zepf 
macht auf die Stelle bei Paulinus aufmerksam, aber er scheint keine Ahnung davon zu 
haben, daß Augustinus auch ein Gelübde macht. Von einer Hinweisung auf die be- 
kannten Psalmenstellen sagt er kein Wort und bringt nur Belege für die Tatsache, daß 
Gott (Götter!) oder Heilige ein literarisches Werk als Dankerweis forderten. Vgl. 
Zepf, Augustins Confessiones, 1926, Tübingen, S. 82 vgl. S. 68.] 

15 Quia non sicut in tua veritate hoc certum video, ita in eius mente id eum cogitasse, 
cum haec scriberet. 

4* 243 



Jos. Stiglmayr S. J. 

daß ich dir, meinem Herrn und Gott, bekenne. Denn gütig bist du und dein 
Erbarmen währet ewiglich" (Ps. 117, 1)ie. Es ist also die besondere Anre- 
gung Gottes Ursache gewesen, daß Augustin sich an das vielinhaltliche Be- 
kenntnis machte. Aus dem besondern Antrieb der Gnade heraus, dem 
Augustin nicht widerstehen wollte, und dessen Befolgung er sicher zu stel- 
len trachtete, wollte er u. E. obendrein sich mit einem Gelübde dazu ver- 
pflichtet wissen. So erklärt sich, daß er mit aller Dringlichkeit immer 
wieder um göttliche Hilfe bittet, um der Absicht Gottes zu ent- 
sprechen. Mitten in seine Spekulationen über die Zeit z. B. bricht er 
wieder in ein inbrünstiges Gebet aus. •Meine Seele ist entbrannt vor 
Verlangen, dieses überaus verwickelte Rätsel zu lösen. Verschließe doch, 
Herr, mein Gott, gütiger Vater, ich beschwöre dich bei Christus, verschließe 
nicht meinem sehnsüchtigen Verlangen diese alltäglichen und doch so ge- 
heimnisvollen Dinge, damit ich in sie eindringe, auf daß sie mir im Lichte 
deiner Barmherzigkeit klar aufleuchten . . . Wem kann ich mit größerem 
Nutzen meine Unwissenheit bekennen als dir, dem mein Eifer nicht miß- 
fällt, wenn er mich mit flammender Begierde zu deinen Schriften hin- 
zieht 17?" (XI, 22.) Um wenigstens ein Beispiel solchen Betens auch aus 
den frühern Büchern anzuführen, wo er seine Fehltritte darstellt, erinnern 
wir an I, 15: •Erhöre, o Herr, mein Gebet, daß meine Seele unter deiner 
Zucht nicht erliege und ichimBekenntnissedeinerErbarmun- 
gen nicht ermatte, durch die du mich von allen meinen arg schlimmen 
Wegen hinweggerissen hast, auf daß du mir süßer wärest als alle Verlok- 
kungen, denen ich mich hingab, und daß ich dich mit heißester Liebe liebte 
und mit meinem ganzen Herzen deine Hand umfaßte und du mich von 
aller Versuchung bis ans Ende errettest18." 

Einer   Gebetshaltung   dieser  Art   entspricht   auch  bestens   das   Ver- 
trauen, das Augustinus bei Darbringung seines Opfers, d. i. dem Nieder- 
lß Ecce narravi tibi multa, quae potui et quae v o 1 u i, quoniam tu prior voluisti, 

ut confiterer tibi, Domino Deo meo, quoniam bonus es, quoniam in saeculum 
misericordia tua. 

17 Exarsit animus meus, nosse istud implicatissimum aenigma. Noli claudere, Domine 
Deus meus, desiderio meo ista et usitata et abdita, quominus in ea penetret et diluce- 
scant adlucente misericordia tua ... Cui fructuosius confitebor imperitiam meam, 
studia mea flammantia vehementer in scripturas tuas? . .. 

18 Exaudi, Domine, deprecationem meam, ne deficiat anima mea sub disciplina tua 
neque deficiam in confitendo tibi miserationes tuas, quibus eruisti me ab omnibus viis 
meis pessimis, ut dulcescas mihi super omnes seductiones, quas sequebar, et amem te 
validissime  etc. 

944 



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergelübde besiegelt 

schreiben der Confessionen, begleitet. •Lobgesang und Tränen mögen vor 
dein Angesicht (o Gott) aufsteigen aus den Herzen meiner Brüder (welche 
die Bekenntnisse lesen), aus deinen (geistlichen) Weihrauchgefäßen. Du 
aber, o Herr, nimm den Wohlgeruch deines heiligen Tempels (der brüder- 
lich verbundenen Gemeinde) wohlgefällig auf ..." •Nun aber vollführe 
ich dies (den Dienst an meinen Brüdern) durch Werk und Wort. Ich voll- 
führe dies unter deinen (schützenden) Flügeln, es geschähe ja unter unge- 
heurer Gefahr, wenn meine Seele unter deinen Flügeln nicht geborgen, 
meine Schwachheit bei dir nicht bekannt wäre 19" (X, 4). Vgl. X, 5: Meine 
Hoffnung ist, daß du getreu bist usw. 

Hochgemut und weitaussehenden Blickes verspricht Augustin alle Er- 
kenntnisse, die ihm aus der Betrachtung der Hl. Schrift erwachsen würden, 
auf Gott voll Dankbarkeit zurückzuführen. Alle Offenbarungsurkunden 
zumal sollen der entzückende Gegenstand seiner Studien sein, angefangen 
von dem Beginn der geschaffenen Welt bis zur consummatio sae- 
culi, wo die Tore des himmlischen Jerusalem sich öffnen werden20. 
XI, 2. Nur einen kleinen Bruchteil dieses immensen Betrachtungsstoffes 
hat der Heilige in den Confessionen behandeln können; er ist über das erste 
Kapitel der Genesis nicht hinausgekommen. Vgl. seinen Rückblick XII, 32: 
•Wie viel über wenig Worte, wie viel, ich bitte dich, haben wir geschrie- 
ben?" In dem großen Werk de Civitate Dei ist später der großartige Plan 
vollends verwirklicht worden. Aber auch in der vorliegenden Gestalt 
bildet das Werk der Confessionen, das sozusagen mit dem Herzblut Augu- 
stins geschrieben ist, ein überaus kostbares Stück aus seinem literarischen 
Nachlaß. Unzählbare Leser haben daraus heilige Anregung, Mut und Ver- 
trauen geschöpft. Der Verfasser selbst hatte schon zu seinen Lebzeiten die 
Befriedigung, zu erleben, daß es Herz und Sinn zu Gott erhebe und unter 
seinen vielen Werken wohl die willkommenste Aufnahme gefunden habe. 
Im Laufe der fünfzehn Jahrhunderte, die seit dem Tode Augustins (430) 
verflossen sind, ist das Interesse an den Confessiones nicht erlahmt, es ist 
vielmehr in den letzten Jahrzehnten noch höher gestiegen. So mögen auch 
die vorstehenden Zeilen eine bescheidene Festgabe zum Jubiläum sein. 

19 Hymnus et fletus ascendant in conspectum tuum de fraternis cordibus, thuribulis tuis. 
Tu autem, Domine, delectatus odore sancti templi tui, miserere mei ... 

20 Confitear tibi, quidquid invenero in libris tuis. Et audiam vocem laudis et te bibam 
et considerem mirabila de lege tua, ab usque p r i n c i p i o, in quo fecisti caelum et 
terram, usque ad regnum tuum perpetuum sanctae civitatis tuae. 

245 




