Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem
Opfergelitbde besiegelt

Von Jos. Stiglmayr S. J.

uf die ehrende Einladung hin, zum fiinfzehnhundertjihrigen Jubi-
lium des hl. Augustinus einen literarischen Beitrag zu liefern, hat
der Unterzeichnete sich als Thema die Frage gestellt, in welchem
Verhiltnis die letzten drei, bezichungsweise vier Biicher der Confessionen
des hl. Augustin zu den vorausgehenden Biichern stehen. Die Kontroverse
iiber diesen Punkt hat schon seit lingerer Zeit eingesetzt und verschiedene
L3sungsversuche gezeitigt. Mein Versuch, die Einheit des ganzen Wer-
kes aus dem inneren Aufbau nachzuweisen, wie er allerdings auch schon
von anderen unternommen worden ist, soll in der groflen Romischen Fest-
schrift erscheinen. Inzwischen erregte ein bestimmter Passus im 12. Buche
mein besonderes Interesse und ich hielt es fiir angemessen, den betreffenden
Bruchteil aus der genannten Abhandlung herauszugreifen und auf ein-
gehendere Weise fiir sich selbst zu behandeln. Augustinus spricht nimlich
XII, 24 von einem Geliib d e, mit dem Werk der Confessionen Gott ein
Lobopfer (sacrificium laudis) darzubringen, ein Gelibde, zu dessen Erfiil-
lung er die besondere Gnade Gottes erfleht. So erscheinen die Confessionen
schliefilich mit dem Siegel eines Gelibdes geziert und gesichert. Die kost-
bare Opfergabe ist in geheiligter Opferschale dargeboten .

Eine lange Reihe verschiedener Auffassungen iiber den Grundcharakter
der Augustinischen Confessionen 1t sich aus der neueren einschligigen
Literatur zusammenstellen. Ist das Werk einfachhin eine Autobiographie?
Ist es blof} eine Siindenbeichte? Muf} es als reiner Dankhymnus betrachtet
werden? Haben wir ein religitses Erbauungsbuch vor uns? Oder ein reli-
gios-philosophisches Betrachtungsbuch? Oder ein Glaubensbekenntnis? Oder
ecine Selbstapologie? Fiir jede dieser Theorien kann das eine und andere
Moment geltend gemacht werden, aber eine einigende und erschop-

1 Um den Lesern dieser Zeitschrift einen Eindruck von der ganz individuellen
Schreibart des genialen Denkers, Aszeten und Mystikers Augustinus zu vermitteln, sind
die angezogenen Textstellen anch in der Originalsprache mitgeteile. — Auf die in
neuerer Zeit erhobene Einwendung, dafl man den Confessionen keine historische
Glaubwiirdigkeit beimessen diirfe, wird hier nicht eingegangen. Man vgl. dariiber
Labriolle, Saint Augustin I. Bd., XIV-—XXIII oder Billicsich, Studien zn den Be-
kenntnissen des hl. Augustin, Wien 1929,

234



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Qpfergeliibde besiegelt

fende Formel ist noch nicht gefunden. Auflerdem ist trotz des groflen
Interesses an dem berithmten Werke ein Gesichtspunkt nicht beachtet wor-
den, den Augustinus selbst einmal augenfillig erdffnet. Bei der Riickschau
auf sein fritheres Leben, die der Bischof Augustinus um 400 vornahm, von
michtigen Gefithlsbewegungen ergriffen, die iiberreichen Gnadenerweisun-
gen Gottes iiberdenkend, innerlich angeregt, vor aller Welt sein Schuld-
bekenntnis zu einem Lobpreis Gottes zu gestalten und siindige Mitmen-
schen in demiitigem Vertrauen aufzurichten, fafite er den Entschlufl, ein
noch nie dagewesenes Buch zu schreiben. Gleich Job mochte er bei sich
sprechen: ,,Voll bin ich von Worten, und mich dringt der Geist in meinem
Innern ... Reden will ich und ein wenig leichter atmen* (Job 32, 18). Und
um den heroischen Entschlufl mit einem actus religionis zu besiegeln und
sich in der Treue zu festigen, legte er ein f6rmliches Geliibde
ab, mit den Confessionen Gott ein Lobopfer darzubringen. Er fiigt
sofort die Bitte hinzu, Gott moge ihm die Gnade verleihen, das Gelobte
auch getreu zu erfiillen, dhnlich wie der Psalmist Geliibde getan und um die
Kraft, sie recht zu erfiillen, gebetet hat. Ecce enim, Deus meus, ego servus
tuus, qui vovi tibi sacrificium confessionis® in his lit-
teris et oro, ut ex misericordia tua reddam tibi vota med*
(X11, 24). Wir haben keinen Grund, diese Worte abzuschwichen und in
uneigentlichem Sinne zu verstehen, als ob Augustinus nur irgendwie den
Vorsatz ausdriicken wollte, so zu handeln. Wortlaut und Zusammenhang
sprechen durchaus nicht fiir eine derartige willkiirliche Deutung des ,,vovere
sacrificium®. Man mufl den sensus proprius gelten lassen, der in possessione
ist, solange nicht das Gegenteil erwiesen worden. Die Anspielung auf den
Psalmvers 21, 26, kann das Gesagte nur bestitigen. Wenn es dort heifit
vota mea reddam (persolvam) in conspectu timentium eum, so sind
Opfer gemeint, die infolge eines Geliibdes darzubringen sind (,,Geliibde-
opfer). Die Bitte um den géttlichen Beistand, die sich Augu-

2 Vgl. V 1 sacrificium confessionum mearum. — ,,Confessio” kann nicht blof Schlim-
mes, sondern auch Gutes zum Gegenstand haben, wie Aug. sagt. Enarr. in Ps. 144, 13.
Er unterscheidet auch Vota je nach der Selbstanklage oder dem direkten Gotteslob,
die den Gegenstand des Geliibdes bilden. So bemerkt er zu den Psalmworten: ,,Red-
dam tibi vota mea, quae distinxerunt labia mea® (Ps. 65, 13 bezw. 14): Quae
estdistinctio in votis? Haec est distinctio, ut te accuses, illum laudes; te intellegas
creaturam, illum creatorem; te tenebras, illum illuminatorem ... Nam quando dixeris,
o anima, quia ex te tibi lucet, non distingues. Si non distingues, non reddes vota
distincta ete.

235



Jos. Stiglmayr S. ].

stinus fiir sein Opfer vom Psalmisten zu eigen nimmt, steht ganz im Ein-
klang mit den Anschauungen, die er auch sonst iiber das Votum ausspricht .
Wie ungemein hiufig im Alten und im Neuen Bunde die verschiedenartig-
sten Geliibde abgelegt werden, war einem Bibelkenner gleich Augustinus
natiirlich wohlbekannt und mochte zur Nachahmung einladen. Es soll im
Folgenden aber auch gezeigt werden, dafl die Idee eines in Form der ,,Be-
kenntnisse® dargebrachten Opfers durch das ganze Werk hindurch wieder-
holt nahegelegt wird, bis gegen Ende (XII, 24) das abgelegte Geliibde, dem
wir die Confessionen verdanken, ganz formell erwihnt erscheint.

Von einem sacrificium confessionis spricht der Heilige im
Aufblick zu Gott, im tiefsten Gefiihl sciner totalen Abhingigkeit von ihm
(Deus meus, ego servus tuus), und er beschwort die gottliche Barmherzig-
keit, dafl sie ihm ermogliche, das Geltibde durch das vorliegende Werk ein-
zulsen. Mit dem Wort sacrificium verbindet er gemafl dem ganzen Zu-
sammenhang den vollen Sinn eines Opfers, ja eines aulerordentlichen, bis
dahin unerhdrten Opfers, das darin besteht, daf} er sein innerstes Ich vor
der breiten Offentlichkeit enthiillt und ohne die geringste Schonung seiner
selbst all das Bose bekennt, womit er sein friitheres Leben befleckt hat. Muf
es ihn nicht einen starken Opferakt gekostet haben, ein solches Bekenntnis-
buch in die Welt hinauszuschicken? Dafl er hochherzig das natiirliche Stre-
ben, vor den Mitmenschen in ehrenvollem Rufe dazustehen, iiberwinden
muflte, um ohne jede Beschonigung seine Jugendsiinden laut vor Tausenden
zu beichten? Ein sacrificium lawndis soll das Werk gleichwohl sein, wie
wir aus der Schrift Augustins Contra litteras Petiliani (XVII, 20) ersehen
konnen. Jener Donatistenfiihrer Petilianus hatte (um 402, etwa zwei Jahre
nach dem Erscheinen der Confessionen) den Heiligen aus dessen Selbst-
bekenntnissen moralisch verdichtigen wollen. Aber Augustinus antwortete
demiitig: ,,Je mehr man meine Siinden anklagt, desto mehr preise ich
den, der mich von ihnen geheilt hat.“ Der Widerhall dieses Lobpreises
schldgt fast auf jeder Seite der ,,Bekenntnisse” an unser Ohr. Wenn man
ferner geltend machen will, dafl Augustinus die Hauptwirkungen der Con-

3 Vgl. Enarr. in Ps. 131, n. 3; Sicut iuravit, votum vovit ... Ad hoc, memento, ut
impleat, quod promisit. Nemo praesumat, viribus suis se reddere, quod
voverit. Ferner De civ. Dei XVII, 4, 7 tiber die Wendung votum voventi
(nach LXX in Cant. Annae, 1. Reg. II, 8): Non enim domino quisquam quicquam
rectum voveret, nisi qui ab illo acciperet, quod voveret. — Diese Hinweise, wie die
oben angefiihrten, verdanke ich Herrn Hochschulprofessor A. Schréder.

236



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt

fessionen mit den bekannten Worten der Retraktationen hervorhebt: ,,Sie
loben den gerechten und giitigen Gott im Hinblick auf das Bose wie auf
das Gute in meinem Leben und erheben zu ihm Geist und Herz des Men-
schen®, so verliert diese doppelte Absicht des Verfassers nichts von ihrem
idealen Vollwert, wenn sie obendrein mit dem Siegel eines Opfergeliibdes
verklidrt wird.

Die reueerfiillte und doch zuversichtliche Stimmung Augustins bei Dar-
bringung seines ,,Lobopfers”, d. h. bei dem Bekenntnis seiner Irrungen in
manichdischen Kreisen, sehen wir ausdrucksvoll geschildert IV, 1: ,,Mogen
sie in ithrem Hodimut mich verlachen, die da noch nicht zu ithrem Heile
von dir, o mein Gott, niedergeworfen und zermalmt worden; ich will
dennoch zu deinem L obe, o mein Gott, meine Schandtaten bekennen.
Ich bitte dich, laf} mich mit deiner Hilfe in meiner jetzigen Erinnerung die
oftmals verschlungenen Wege des Irrtums nochmals durchwandern und
dir ,ein Lobopfer' darbringen (Ps. 49, 14). ... Mogen die Starken
und Michtigen uns verlachen; wir, Schwache und Arme, wollen dir be-
kennen *.*

Im Beginn des fiinften Buches (V, 1), in welchem der Heilige die Erleb-
nisse seines neunundzwanzigsten Lebensjahres schildert, steht sozusagen
Augustinus leibhaftig vor uns am Opferaltare; seine Hand ist zur Opfer-
gebirde ausgestreckt und seine Worte enthalten das liturgisch formulierte
Anerbieten des Opfers, das er in Gestalt seiner Bekenntnisse Gott darbringt.
sNimm hin das Opfer meiner Bekenntnisse aus der
Hand meiner Zunge, die du gebildet und angeregt hast, daf ,sie
deinen Namen bekenne’.” Ps. 53, 8. ,,Aber meine Seele soll dich loben, auf
dafl sie dich liebe, und deine Erbarmungen soll sie dir bekennen, auf daf}
sie dich lobe®.“ Und dieses Lobopfer will Augustinus angeschlossen
wissen an das aus dem Universum aufsteigende Gotteslob, sei es, dafl es
dem verniinftigen Geiste entspringt oder durch ihn als Dolmetscher von

* Irrideant me arrogantes et nondum salubriter prostrati et elisi a te, Deus meus; ego

tamen confitear tibi dedecora mea in laude tua. Sine me, obsecro, et da mihi
circumire praesenti memoria praetetitos circuitus erroris mel et immolare tibi ho-
stiam iubilationtis ... Sed irrideant nos fortes et potentes, nos autem infirmi
et inopes confiteamur tibi.

Accipe sacrificium confessionum mearum de manu linguae meae,
quam formasti et excitasti ut confiteatur nomini tuo (vgl. oben) ... Sed te laudet
anima mea, ut amet te; et confiteatur tibi miserationes tuas, ut laudet te. ,,Zunge®
hier als Stellvertreterin der opfernden Hand ist echt Augustinisch,

257



Jos. Stiglmayr S. ].

der (vernunftlosen) lebenden und leblosen Natur Gott dargebracht wird.
Dadurch soll unsere Seele von ihrer Schlaffheit sich emporheben und iiber
die Geschopfe hinweg zum Schopfer sich erschwingen.

Wieder am Anfange eines Buches (VIII, 1), in dem ein Hohepunkt im
Leben Augustins (32. Jahr), die Krise der vollstindigen Umwandlung ge-
‘schildert wird, tritt der Opfergedanke lichtvoll an die Spitze: ,,Laf} mich,
o mein Gott, dir meinen innersten Dank abstatten und deine mir erwiese-
nen Erbarmungen bekennen. Mogen meine Gebeine von der Liebe zu dir
tiberflutet werden und rufen: Wer, o Herr, ist dir gleich? (Ps. 34, 10).
Meine Fesseln hast du zerrissen. Moge ich dir opfern ein Opfer des
Lobes. Ps. 1195, 16. Wie du sie zerrissen hast, will ich erzihlen, und alle
deine Anbeter werden bei dieser Kunde sprechen: Gebenedeit sei der Herr
im Himmel und auf Erden. Grofl und wunderbar ist sein Name.“ Aus
den ersten Worten des Kapitels geht hervor, dafl Augustinus mit dem Lob-
preis der Erbarmungen Gottes auch den innigsten D an k seines Herzens
verbindet und das Lobopfer, das er mit seinem Bekenntnis darbringt, auch
an dem Charakter seines Dankopfers teilhat. Es hatten sich ja die Worte
Gottes tief in sein Herz eingesenkt, und wie mit einem Walle hatte ihn
Gottes Gnade ringsum eingeschlossen . Gottes Gnadenfithrungen dringten
an ihn heran.

Im folgenden neunten Buche erzdhlt Augustin den Riicktritt von seinem
offentlichen Lehramt der Rhetorik, spricht dann von seiner Taufe und be-
weint den Tod seiner frommen, hochbegabten Mutter Monika. Er stand
damals im 33. Lebensjahre. Die Eingangsworte von B. IX erinnern an
die dhnlich lautenden in B. VIII (s. oben). ,,O Herr, ich bin dein Knecht,
ich bin dein Knecht und der Sohn deiner Magd. Zerrissen hast du
meine Fesseln; dir will ich ein Lobesopfer darbringen (Ps. 11,
9, 16). Loben soll dich mein Herz und l1ob en dich meine Zunge, und
alle meine Gebeine sollen rufen: Herr, wer ist dir gleich? (Ps. 34, 10.)
Rufen sollen sie es, du aber antworte mir und sage meiner Seele: Dein Heil

bin ich (Ps. 34, 3 7).«

¢ Deus meus, recordes in gratiarum actione tibi et confitear misericordias tuas super me.
Perfundantur ossa mea dilectione tua et dicant: Domine, quis similis tibi? Diru-
pisti vincula mea; sacrificem tibi sacrificium laudis.

7 O Domine, ego servus tuus, ego servus tuus et filius ancillae tuae. Dirupisti vincula
mea, tibi sacrificabo sacrificium laudis. Laudet te cor meum et lingua
mea et omnia ossa mea dicant: Domine, quis similis tibi? Dicant et responde mihi:
Salus tua ego sum.

238




Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt

Mit dem 11. Buche wendet sich Augustinus der Betrachtung des M o-
saischen Schopfungsberichtes zu. Ein iiber das andere Mal
bittet er aufs dringlichste, dafl ihm Gott das richtige Verstindnis der
Offenbarungsworte verlethen moge. Zunidchst ist es der erste Vers der
Genesis: In principio fecit Deus caelum et terram®, der seinem forschenden,
wahrheitsdurstigen Geiste eine Menge von Ritseln aufgibt. Wie dringend
wire es ihm erwiinscht, wenn er direkt mit Moses dariiber sich aussprechen
kénnte! (XI, 3.) Aber er mufl sich bescheiden, sein Wissen und sein
Nichtwissen, die Anfinge der ihm gewordenen Erleuchtung und die
Uberbleibsel seiner Finsternis Gott zu bekennen, bis die Schwiche von der
Stirke verschlungen wird (X1, 2). ,,Herr, mein Gott, achte auf mein Gebet,
und dein Erbarmen erhdre meine Sehnsucht. Nicht fiir ihn selbst allein
schldgt ihm das Herz voll Inbrunst, sondern er will zugleich in Liebe den
Briidern (durch Mitteilung der erworbenen Einsichten) niitzen. Den
Dienst seines Denkens und seiner Rede m&chte er als Opfer ihnen
bieten. Aber Gott mufl ihm geben, was er ihm o p f er n kann °. Im wei-
teren Verlauf des Gebetes erfleht der Heilige die Gnade, daf8 sein Opfer
ohne Fehl und Makel sei. Gott mdge die Lippen des innern und des duflern
Menschen von aller Vermessenheit und Liigenhaftigkeit reinigen. Die Hei-
lige Schrift soll die keusche Wonne des Schreibers bilden, ihn nicht irren
lassen und andere nicht durch ihn in die Irre fithren. ,,Herr, achte auf mich
und erbarme dich meiner, Herr mein Gott, du Licht der Blinden und Stirke
der Starken ... Welch michtige Bewegung erfiillt das Herz des Heiligen,
welch glithendes Verlangen, die Schrift recht zu erkennen und zu deuten?

8 Abweichend von der Vulgata liest Aug. fecit, nicht creavit.

% Domine, Deus meus, intende orationi meae . . quoniam non mihi soli aestuat
(desiderium meum), sed vult usui esse fraternae caritati . . . Sacrificem tibi
famulatum cogitationis et linguae meae. Ft da, quod offeram tibi

Im Ausdruck famulatus (eogitationis etc.) ist wieder die liturgische Firbung
zu erkennen. ,,Famuli tui“ und dhnliche Formeln bezeichnen in dem Ritual die Mit-
glieder der zum Opfer versammelten Gemeinde. Die ,confessio scien tiae® gereicht
Gott zum Lobe, denn er ist die Quelle alles Wissens; deshalb soll alle Erkenntnis
dankend auf ihn zuriickgefilhrt werden. Aber auch die ,confessio imperitiae“
gestaltet sich zum Lobpreis Gottes, weil sie die Schwiche unseres Wissens, der All-
wissenheit und Weisheit Gottes gegeniiber, kriftig und direkt in Demut hervorhebt
und eingesteht. Gerade die Anfangsworte der Genesis erdffnen einen Blidk in die
abgrundtiefen Reichtiimer gdttlicher Weisheit (Joh. 5, 46) [XI. 2, Schlufiworte].

239



Jos. Stiglmayr S. ].

Wie Augustin in den fritheren Biichern die Ausdriicke confessio,
confiteri gebraucht, um entweder seinem Schuldbewufitsein oder sei-
nem Dankgefiihl Luft zu machen, so verwendet er von jetzt an die gleichen
biblischen Termini in Bezug auf seine Erkenntnisse im Bibel-
studium, die allenthalben zu feurigen Lobpreisungen Gottes werden
sollen (X11, 24, 33; X11, 32, 43; X111, 12, 13; XIII, 14, 15; X111, 15, 17).
Dort sind es die Eigenschaften der Erbarmung und Langmut Got-
tes, hier ist es die Weisheit, Machtund Giite Gottes, die Augustin
mit den stirksten Affekten der Dankbarkeit, Bewunderung, Ehrfurcht und
Liebe ,,b ek enn t. Mit Recht folgern wir aus diesem gleichmifligen Ge-
brauch der Termini, dafl Augustin in der gleichen Grundstimmung und
Grundtendenz die simtlichen Biicher geschrieben hat, so daf} beide Teile,
die auf den ersten Blick unvereinbar erscheinen, doch von ein ¢ m einheit-
lichen Rahmen umspannt werden. Es mehren sich denn auch die Stimmen,
welche die Einheit des Werkes verteidigen (Portalié, Labriolle, Wittig,
Hefele, Williger, Billicsich u. a.).

Man muf! die Eingangskapitel von B. XI langsam nachlesen, um einiger-
maflen den Lob- und Dankesjubel des Heiligen mitzuempfinden, wenn er
den fritheren unseligen Zustand seines Innern mit dem endlich errungenen
Frieden und dem wonnevollen Besitze Gottes vergleicht. Siche, wie jetzt
sein ganzes Sinnen und Trachten darauf gerichtet ist, auf eine zweite Weise
Gotteinsacrificitum laudis darzubringen, namlich durch das freu-
dige Bekenntnis der im heiligen Schrifttext verborgenen Wahrheit. ,,Gib
du mir Zeit, um mich betrachtend in die Geheimnisse deines Gesetzes zu
versenken, und verschliefe es nicht vor meinem Anklopfen ... O Herr,
vollende dein Werk in mir und enthiille sie mir (die verborgenen Wahe-
heiten der Schrift). Siehe, deine Stimme ist meine Freude, sie geht iiber
alle meine Lust . . . Lafl deine Geschenke nicht verloren gehen und ver-
achte nicht dein diirstendes Pflinzchen XI, 2.

Doch nun haben wir uns den bedeutsamsten Worten XII, 24 zuzuwen-
den. Um die wichtige Stelle in ihrer Einordnung in den ganzen Gedanken-
gang zu verstehen, miissen wir etwas mehr ausholen. Wie kommt Augustinus
dazu, so spit und gerade hier das Gestdndnis abzulegen, daf er ein Ge-
liibde gemacht habe, mit seinem Bekenntnisbuch Gott ein Lobopfer
darzubringen? Zu beachten ist, wie er im Eingang des 12. B. offenherzig
und demiitig eingesteht, dafl ihm viele Miihe und Sorge iiber dem Studium

240



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt

des Schrifttextes entsteht **. Er fiihlt sein schwaches Vermogen (in bac
inopia vitae meae), das richtige Verstindnis zu gewinnen.

Horen wir wenigstens einige (gekiirzte) Reflexionen iiber seine Lage.
,,Ich sehe, dafl z we1erlei Meinungsverschiedenheiten entstehen konnen,
wenn von glaubwiirdigen Berichterstattern etwas in Bildern gemeldet wird;
einerseits, wenn iiber den wirklichen Sachverhalt der Dinge, andererseits,
wenn iiber den vom Schriftsteller beabsichtigten Sinn verschiedene Auf-
fassung besteht. Denn etwas anderes ist es, in Hinsicht auf das Werk
(die Beschaffenheit) der Schopfung selbst das Wahre zu erforschen, und
etwas anderes ist es, darnach zu fragen, was Moses, der auserlesene Diener
(Herold) deines Glaubens, mit diesen Worten (der Genesis) dem Leser oder
Horer zu verstehen geben wollte ' (XII, 23). Man soll also von vielen
wahren Auslegungen nicht vermessentlich eine als ausschlieflich dem
Sinne Moses’ entsprechend hinstellen. Augustin sucht sich in seiner Ver-
legenheit mit der Annahme eines sensus literalis multiple x zu helfen
(cc. 18, 30 und 31). Hinsichtlich der ersten Frage (quid verum sit de
creaturae conditione) will er mit d e n Leuten nichts zu tun haben, die ihre
irrigen Meinungen als Wahrheit zu besitzen vorgeben. Was die zweite
Frage betrifft (den von Moses intendierten Sinn), sollen die, welche Moses
unwahrer Berichte beschuldigen, ihm ebenfalls ferne bleiben. Dagegen be-
teuert er: ,,Aber mit jenen, o Herr, will ich mich in dir vereinigen und in
dir mich mit ihnen erfreuen, die in der Fiille deiner Liebe sich von deiner
Wahrheit ndhren. Und zusammen wollen wir an die Worte deiner Schrift
herantreten und in ihnen deinen Willen nach der Weisung deines Dieners
suchen, durch dessen Feder du uns dieses mitgeteilt hast ** (XII, 23).
Nun folgt die grofle Schwierigkeit fiir Augustin. ,,Doch wer von uns wird
unter so vielen Wahrheiten, die sich je nach dieser oder jener Auffassung
jener Worte fiir den Forscher ergeben, den (durch Moses ausgedriickten)
Sinn herausfinden, so dafl er mit gleicher Zuversicht das eine und das

1 Multa satagit cor meum, Domine, in hac inopia vitae meae pulsatum verbis
sanctae scripturae tuae. Operiosior est manus pulsans quam sumens.

** Duo video dissensionum genera oboriri posse, cum aliquid a nuntiis veracibus per
signa enuntiatur, unum, si de veritate rerum, alterum, si de ipsius qui enuntiat
voluntate dissensio est. Aliter enim quaerimus de creaturae conditione, quid verum
sit, aliter autem, quid in his verbis Moyses . . . intellegere lectorem auditoremque
voluerit.

12 Quaeramus in eis voluntatem tuam per voluntatem famuli tui, cuius calamo dispen-
sasti ea.

Aszese V/3 4 241



Jos. Stiglmayr S. ].

andere sagen kann, erstens: das hat Moses gemeint und das wollte er in
jenem Bericht (iiber die Schopfung) verstanden wissen; zweitens: dieser
Bericht ist wahr, mag es Moses so oder so gemeint haben. Denn siche,
mein Gott, ich dein Knecht, ich habe dir das Opfer meines Be-
kenntnissesin (vermittels) dieserSchriftgelobt,undbitte
dich, daf ich nach deinem Erbarmen meine Geliibde dir er-
fillen mége (Ps. 21, 26). Siehe, mit voller Zuversicht sage ich: Du
hast alles, Unsichtbares und Sichtbares, in deinem unverinderlichen Worte
gemacht. Aber behaupte ich auch mit derselben Zuversicht, da Moses
nichts anderes gemeint hat, als er die Worte schrieb: Im Anfang machte
Gott Himmel und Erde! Gewif nicht; denn so sicher ich dieses Faktum als
gewifl im Lichte deiner Wahrheit erkenne, so wenig vermag ich in seinem
(des Moses) Geiste zu lesen, dal dies beim Niederschreiben jener Worte
seine Meinung gewesen sei *>.“ Er konnte die Ausdriicke ,,im Anfange*
(»in principio”) und ,Himmel und Erde” (,,caelum et terram*) in einem
zweifachen Sinn verstehen (XII, 24).

Aus solchen Gedankengingen heraus, unter dem Drucke der bedeut-
samen, noch ungekldrten hermeneutischen Frage Gber den sensus multiplex
und in der Absicht, seinen aufrichtigen, nur der Wahrheit dienenden For-
scherwillen zu bezeugen, flicht Augustinus die personliche Bemerkung ein,
daf er mit der vorliegenden Bekenntnisschrift ein Geliibde erfiille (vovi
tibi sacrificium confessionis™ in bis litteris). Er fiihlt sich als den Knecht

13 Sed quis nostrum invenit eam inter tam multa vera, quae in illis verbis aliter atque
aliter intellectis ocurrunt quaerentibus, ut tam fidenter dicat, hoc sensisse Moysen
atque hoc in illa narratione voluisse intellegi, quam fidenter dicit, hoc verum esse,
sive ille hoc senserit sive aliud? Ecce enim, deus meus, ego servus tuus, qui vovi
tibisacrificiumconfessionis in his litteris et o r 0, ut ex misericordia tua
reddam tibi vota mea, ecce ego, quam fidenter dico, in tuo verbo incommutabili
omnia te fecisse . . . numquid tam fidenter dico, non aliud quam hoc adtendisse
Moysen, cum scriberet: In principio fecit deus caelum et terram?

1 Vel. sacrificiom confessionum mearum V 1. Auch Paulinus von Nola hat ein Ge-
liibde abgelegt, alljahrlich dem heiligen Felix, dem er seine Heilung zuschrieb,
zum Dank einen Hymnus zu dichten.

Carm. 18, 1ff. Lex mihi iure pio posita hunc celebrare quotannis

Eloquio famulante diem, solemne reposcit
Munus ab ore meo, Felicem dicere versu
Laetitiamque meam modulari carmine voto.
[Wenn nun Augustinus sagt (XII, 24, 33): ,Ecce enim, Deus meus, qui vo vi tibi
sacrificium confessionis in his litteris et oro, ut ex misericordia tua

242



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt

Gottes (ego servus tuus) und fleht die gottliche Barmherzigkeit an, das
Gelobte auch getreulich erfiilllen zu konnen (Ps. 21, 26). Der Neben-
gedanke des Psalmisten ,in conspectu timentium eum' mag ebenso Augu-
stinus vorgeschwebt haben, wenn er an die weite Gemeinde seiner Leser, zu-
mal der ihm wohlgesinnten und gottesfiirchtigen Freunde, dachte (X 3, 4).
Aus dem Ernste, mit dem Augustinus das Geliibde machte und auf dessen
Erfiillung bedacht war, soll man erschlieBen, wie er in Erklirung der
Schriftworte: In principio fecit Deus caelum et terram sorgsam
unterscheidet. Mit Zuversicht sagt er, Gott habe in seinem unverinder-
lichen Worte alles, Unsichtbares und Sichtbares, gemacht, aber trotzdem
wagt er nicht mit der gleichen Zuversicht zu behaupten, Moses habe beim
Niederschreiben dieser Worte gerade dieses und nichts anderes verstan-
den **. Die mehrfache Bedeutung von ,,in principio” und ,,caelum et ter-
ram* bildet die Hauptschwierigkeit. Moses konnte an den Beginn der
Schopfung selbst denken. Er konnte bei den Worten ,,Himmel und Erde*
nicht die bereits ausgestaltete und vollendete, geistige oder korperliche
Schépfung meinen, sondern den Beginn dieser doppelten Schopfung in ihrer
urspriinglichen Gestaltlosigkeit zu verstehen geben usw. — Die Annahme
eines sensus multiplex (XII cap. 18 und cap. 30) ist allerdings unhaltbar,
aber sie 138t erkennen, wie mithsam Augustin gerungen hat, um die Wahr-
heit zu finden nnd ihr allein zu dienen und das um so mehr, als er mit
der ganzen Schrift Gott ein Lobopfer (actus religionis!) darzubringen ge-
lobt hatte.

Erginzend zu der Stelle XII, 24 sei auf eine andere Bemerkung Au-
gustins (XI, 1) verwiesen, mit der die Antwort auf die Frage abschliefit:
»Warum bekenne ich Gott so viele Dinge, da er doch alles weif3?* ,Nicht
damit du sie von mir erfihrst, sondern ich richte durch sie mein und meiner
Leser Gemiit zu dir empor ... Siche, vieles habe ich vor dir bekannt, was
ich konnte und was ich wollte, weil duehevorgewollt hast,

reddam tibi vota mea ..., so ist mindestens ebenso deutlich oder vielmehr
zweimal (durch Berufung auf Ps. 21, 26 u. a.) von einem Geliibde die Rede. — Zepf
macht auf die Stelle bei Paulinus anfmerksam, aber er scheint keine Ahnung davon zn
haben, daf Augustinus auch ein Gelilbde macht. Von einer Hinweisung auf die be-
kannten Psalmenstellen sagt er kein Wort und bringt nur Belege fiir die Tatsache, dafl
Gott (Géotter!) oder Heilige ein literarisches Werk als Dankerweis forderten. Vgl
Zepf, Augustins Confessiones, 1926, Tiibingen, S. 82 vgl. S. 68.]

18 Quia non sicut in tua veritate hoc certum video, ita in eius mente id eum cogitasse,
cum haec scriberet.

i 243



Jos. Stiglmayr S. ].

dafl ich dir, meinem Herrn und Gott, bekenne. Denn giitig bist du und dein
Erbarmen wihret ewiglich® (Ps. 117, 1) *°. Es ist also die besondere Anre-
gung Gottes Ursache gewesen, dafl Augustin sich an das vielinhaltliche Be-
kenntnis machte. Aus dem besondern Antriecb der Gnade heraus, dem
Augustin nicht widerstehen wollte, und dessen Befolgung er sicher zu stel-
len trachtete, wollte er u. E. obendrein sich mit einem Geliibde dazu ver-
pflichtet wissen. So erkldrt sich, dal er mit aller Dringlichkeit immer
wieder um g6ttliche Hilfe bittet, um der Absicht Gottes zu ent-
sprechen. Mitten in seine Spekulationen iiber die Zeit z. B. bricht er
wieder in ein inbriinstiges Gebet aus. ,,Meine Seele ist entbrannt vor
Verlangen, dieses iiberaus verwickelte Ritsel zu l6sen. Verschlieffe doch,
Herr, mein Gott, giitiger Vater, ich beschwore dich bei Christus, verschliefle
nicht meinem sehnsiichtigen Verlangen diese alltiglichen und doch so ge-
heimnisvollen Dinge, damit ich in sie eindringe, auf daf sie mir im Lichte
deiner Barmherzigkeit klar aufleuchten . . . Wem kann ich mit gréfierem
Nutzen meine Unwissenheit bekennen als dir, dem mein Eifer nicht mif3-
fillt, wenn er mich mit flammender Begierde zu deinen Schriften hin-
zieht "2 (XI, 22.) Um wenigstens ein Beispiel solchen Betens auch aus
den frithern Biichern anzufiihren, wo er seine Fehltritte darstellt, erinnern
wir an I, 15: ,,Erhore, o Herr, mein Gebet, dafl meine Seele unter deiner
Zucht nicht erliege und ichim Bekenntnissedeiner Erbarmun-
gennichtermatte, durch die du mich von allen meinen arg schlimmen
Wegen hinweggerissen hast, auf dafl du mir siifer wirest als alle Verlok-
kungen, denen ich mich hingab, und daf} ich dich mit heiflester Liebe liebte
und mit meinem ganzen Herzen deine Hand umfafite und dn mich von
aller Versuchung bis ans Ende errettest **.

Einer Gebetshaltung dieser Art entspricht auch bestens das Ver-
trauen, das Augustinus bei Darbringung seines Opfers, d. i. dem Nieder-

6 Ecce narravi tibi multa, quae potui et quae volui, quoniam tu prior voluisti,
ut confiterer tibi, Domino Deo meo, quoniam bonus es, quoniam in sacculum
misericordia tua.

7 Exarsit animus meus, nosse istud implicatissimum aenigma. Noli claudere, Domine
Deus meus, desiderio meo ista et usitata et abdita, quominus in ea penetret et diluce-
scant adlucente misericordia tua ... Cui fructuosius confitebor imperitiam meam,
studia mea flammantia vehementer in scripturas tuas? ...

18 Exaudi, Domine, deprecationem meam, ne deficiat anima mea sub disciplina tua
neque deficiam in confitendo tibi miserationes tuas, quibus eruisti me ab omnibus viis
meis pessimis, ut dulcescas mihi super omnes seductiones, quas sequebar, et amem te
validissime etc.

344



Das Werk der Augustinischen Confessionen mit einem Opfergeliibde besiegelt

schreiben der Confessionen, begleitet. ,,Lobgesang und Trinen mdgen vor
dein Angesicht (o Gott) aufsteigen aus den Herzen meiner Briider (welche
die Bekenntnisse lesen), aus deinen (geistlichen) Weihrauchgefiflen. Du
aber, o Herr, nimm den Wohlgeruch deines heiligen Tempels (der briider-
lich verbundenen Gemeinde) wohlgefillig auf ... ,,Nun aber vollfiihre
ich dies (den Dienst an meinen Briidern) durch Werk und Wort. Ich voll-
fithre dies unter deinen (schiitzenden) Fliigeln, es geschihe ja unter unge-
heurer Gefahr, wenn meine Seele unter deinen Fliigeln nicht geborgen,
meine Schwachheit bei dir nicht bekannt wire ** (X, 4). Vgl. X, 5: Meine
Hoffnung ist, dafl du getreu bist usw.

Hochgemut und weitanssehenden Blickes verspricht Augustin alle Er-
kenntnisse, die thm aus der Betrachtung der HI. Schrift erwachsen wiirden,
auf Gott voll Dankbarkeit zuriickzufithren. Alle Offenbarungsurkunden
zumal sollen der entziickende Gegenstand seiner Studien sein, angefangen
von dem Beginn der geschaffenen Welt bis zur consummatio sae-
culi, wo die Tore des himmlischen Jerusalem sich 6ffnen werden >,
XI, 2. Nur einen kleinen Bruchteil dieses immensen Betrachtungsstoffes
hat der Heilige in den Confessionen behandeln kdnnen; er ist iiber das erste
Kapitel der Genesis nicht hinausgekommen. Vgl. seinen Riickblick XII, 82:
» Wie viel iiber wenig Worte, wie viel, ich bitte dich, haben wir geschrie-
ben?*“ In dem groflen Werk de Civitate Dei ist spiter der groflartige Plan
vollends verwirklicht worden. Aber auch in der vorliegenden Gestalt
bildet das Werk der Confessionen, das sozusagen mit dem Herzblut Augu-
stins geschrieben ist, ein iiberaus kostbares Stiick aus seinem literarischen
Nachlafl. Unzihlbare Leser haben daraus heilige Anregung, Mut und Ver-
trauen geschopft. Der Verfasser selbst hatte schon zu seinen Lebzeiten die
Befriedigung, zu erleben, daff es Herz und Sinn zu Gott erhebe und unter
seinen vielen Werken wohl die willkommenste Aufnahme gefunden habe.
Im Laufe der fiinfzehn Jahrhunderte, die seit dem Tode Augustins (430)
verflossen sind, ist das Interesse an den Confessiones nicht erlahmt, es ist
vielmehr in den letzten Jahrzehnten noch hher gestiegen. So mégen auch
die vorstehenden Zeilen eine bescheidene Festgabe zum Jubildum sein.

® Hymnus et fletus ascendant in conspectum tuum de fraternis cordibus, thuribulis tuis.
Tu autem, Domine, delectatus odore sancti templi tui, miserere mei ...

20 Confitear tibi, quidquid invenero in libris tuis. Et audiam vocem laudis et te bibam
et considerem mirabila de lege tua, ab usque principio, in quo fecisti caclum et
terram, usque ad regnum tuum perpetuum sanctae civitatis tuae.

245





