
KLEINE BEITRÄGE 
Drei Fragen aus dem Leserkreis. Be- 
antwortet von Josef Schmidt S. J. 

I. 
Kann die Übertretung von Ordensregeln, 
die nicht unter Sünde verpflichten, eine 
Sünde sein, und wann ist das der Fall? 

Da diese Zeitschrift von vielen Ordens- 
leuten gelesen wird, mag eine kurze 'prin- 
zipielle Beantwortung dieser Frage man- 
chem   erwünscht   sein *. 

Die Regeln der meisten Ordensgenossen- 
schaften verpflichten als solche weder unter 
schwerer noch läßlicher Sünde. Wenn daher 
keine anderweitige Verpflichtung verletzt 
wird, ist die Übertretung einer Regel keine, 
auch keine läßliche Sünde. Der Grund ist 
einleuchtend. Unter Sünde verstehen wir 
die freiwillige Übertretung eines göttlichen 
Gebotes, sie setzt also notwendig (unmittel- 
bar oder mittelbar) ein göttliches Gebot 
voraus, das übertreten wird. Wo ein sol- 
ches nicht vorliegt, kann von Sünde nicht 
die Rede sein. Das gilt von allen in glei- 
cher Weise, gleichviel ob man einem Orden 
angehört oder in der Welt lebt. 

Man könnte vielleicht einwenden, wer 
einem Orden sich anschließe, verspreche 
ausdrücklich oder durch den Eintritt selbst, 
die Regeln des Ordens beobachten zu wol- 
len. So oft er eine Regel übertrete, handle 
er diesem Versprechen zuwider, versündige 
sich also gegen die Verpflichtung, die er 
durch sein Versprechen auf sich genommen 
habe. Der Einwand ist unbegründet. Denn 
das beim Eintritt verlangte und gegebene 
Versprechen hat den Sinn, daß der Eintre- 
tende den Willen habe, im allgemeinen die 
Ordensregeln zur Richtschnur seines Lebens 
zu machen. Auf die einzelnen Fälle erstreckt 
sich das Versprechen nicht2. Wir sehen 
hier von dem Falle ab, der denkbar ist, daß 

1 Vgl. Suarez, De Rel., tract. 8 1. i c. i•3, fer- 
ner d i e s e Zeitschrift i (1926), S. 266, und 3 (1928), 
S.   115. 

8 S. Th. II II q. 18«, a. 9 ad X.: •Ille, qui pro- 
fitetur regulam, non vovet, servare omnia, quae 
,sunt in regula, sed vovet  regulärem vitam." 

172 

eine Ordensperson ihre Regeln überhaupt 
nicht mehr beobachten will. Das wäre na- 
türlich nicht bloß gegen das genannte Ver- 
sprechen, sondern auch aus anderen Grün- 
den sündhaft und soweit es eine Verach- 
tung der Regeln in sidi schließt, schwere 
Sünde. 

Aber obschon die Regeln nicht unter 
Sünde verpflichten, ist die Übertretung der- 
selben trotzdem in vielen Fällen sündhaft, 
nicht weil die Regel verletzt wird, sondern 
aus anderen Gründen, die innerlich mit 
der Regel nichts zu tun haben. Sie kann 
sündhaft sein in sich, z. B. liebloses Reden, 
sie kann sündhaft sein wegen der Um- 
stände, z. B. wenn das, wodurch man eine 
Regel übertritt, zugleich Gegenstand eines 
Gelübdes ist, sie kann sündhaft sein, weil 
sie aus einem sündhaften Beweggrund her- 
vorgeht, z. B. aus Stolz. In solchen Fällen 
ist die Übertretung einer Regel sündhaft, 
nicht weil eine Regel übertreten wird, son- 
dern weil die Handlung (oder Unterlas- 
sung) einem göttlichen Gebote widerspricht. 
Das sind einfache, man möchte sagen, 
selbstverständliche Gedanken. 

Handelt es sich dagegen um die Beurtei- 
lung einzelner Regelübertretungen, so ge- 
hen die Ansichten oft weit auseinander. 
Manche sind geneigt, eine Sünde zu finden, 
wo in Wirklichkeit keine Sünde vorliegt. 
Der Grund dieser verschiedenen Beurtei- 
lung liegt darin, daß man nicht genügend 
unterscheidet zwischen Gebot und Rat, zwi- 
schen Sünde und Unvollkommenheit. Was 
Sünde ist, wie die läßliche Sünde verschie- 
den ist von der schweren Sünde, können 
wir als bekannt voraussetzen. Das weiß 
jeder aus dem Katechismus. Es ist auch 
nicht schwer, im allgemeinen den Unter- 
schied zwischen Gebot und Rat zu kennen. 
Ein Gebot verpflichtet, ein Rat nicht, ein 
Gebot muß beobachtet werden, einen Rat 
kann man befolgen, braucht es aber nicht. 
Die Unsicherheit bei der Beurteilung der 
einzelnen Akte rührt hauptsächlich daher, 
daß  man nidit darüber klar ist, was Un- 



Kleine Beiträge 

Vollkommenheit ist. Was ist Unvollkom- 
menheit? Die Salmantizenser behandeln die 
Frage in ihrem großem theologischen Werk 
mit einer gewissen Ausführlichkeit3. Sie 
machen mit Recht darauf aufmerksam, daß 
das Wort Unvollkommenheit (bezüglich 
des geistlichen Lebens) in ganz verschiedener 
Weise gebraucht wird. Zuweilen nenne man 
Unvollkommenkeit solche freie Handlun- 
gen, denen die Eigenschaften fehlen, die 
eine sittlich gute Handlung haben muß4. 
Derartige Handlungen sind aber keine Un- 
vollkommenheiten, sondern wirkliche Sün- 
den. Eine solche irreführende Ausdrucks- 
weise sollte man vermeiden und einfach 
von Sünde sprechen. Ebenso nennt man 
wohl einen guten Akt unvollkommen, nicht 
weil etwas an ihm fehlt oder auszusetzen 
wäre, sondern weil es andere Tugendakte 
derselben Art gibt, die einen noch höheren 
Grad der Vollkommenheit besitzen5. Ein 
Akt der Demut z. B. kann unvollkommen 
genannt werden, wenn man ihn mit einer 
weit vollkommeneren Übung derselben Tu- 
gend vergleicht. 

So wird aber das Wort Unvollkommen- 
heit nur selten verstanden. Gewöhnlich 
braucht man es in einem anderen Sinne. 
Tugendhafte Akte haben oft nicht den 
Grad von Eifer, Bereitwilligkeit, Großmut 
und ähnlichem, das sich bei dergleichen Tu- 
gendübungen zu finden pflegt und des- 
halb unwillkürlich als vorhanden voraus- 
gesetzt wird8. Es sind gute Handlungen. 
Sie besitzen die Eigenschaften, die die ge- 
wöhnliche Klugheit strenge fordert, jedoch 
nicht in dem Grade, den das Streben nach 
Vollkommenheit erfordert, um in rechter 
Weise im Guten voranzuschreiten. Die theo- 
logische Wissenschaft nennt solche Hand- 
lungen mangelhaft in gewissem Sinne (ac- 

3 Cursus theol., tract. 13, de vitiis et peccatis 
disp. 19, dub. 1. n. 9.; ebenda, de poenitentia disp. 
5, dub. 2 n. 81. 

4 Ex parte finis vel modi vel alterius circum- 
stantiae. 

5 Imperfectio negative sumpta, nuda carentia. 
6 •Actus boni, non tarnen in eo gradu, quem per- 

fectionis Studium ad eius profectum requirit et quem 
de virtute alicuius ad perfectionem accurate ten- 
dentis . . .   prudens  opinio  sperat." 

tus privativi secundum quid). Aber sie 
sind gute Handlungen. Den Räten sind sie 
entgegengesetzt, dem göttlichen Gebote nicht. 

Der Vollständigkeit wegen sei noch eine 
andere Art von Unvollkommenheit ge- 
nannt, die von den Salmantizensern an der 
genannten Stelle ausdrücklich nicht er- 
wähnt wird7. Sie besteht in der Wahl des 
weniger Guten, wo auch das Bessere ge- 
wählt werden könnte. Man kann das eine 
Unvollkommenheit nennen, aber da die 
Handlung in keiner Weise einem göttlichen 
Gebote widerspricht, ist sie keine Sünde. 
Sie bleibt eine gute und verdienstliche 
Handlung. 

II. 
Soll man beim Bittgebet auf die ein- 

zelnen Anliegen näher eingehen oder ist es 
besser, keine bestimmten Anliegen zu nen- 
nen und bloß darum zu beten, daß Gottes 
heiliger Wille sich in allem erfüllef 

Einzelne empfehlen letzteres. Aber man 
kann ihnen nicht Recht geben, und zwar aus 
folgenden Gründen: 

1. Wohl ist es wahr, daß wir in vielen 
Fällen nicht wissen, was dem Willen Got- 
tes entspricht, und daß das Gebet immer in 
den Willen Gottes ergeben sein muß. Diese 
Bedingung kann aber erfüllt sein, auch 
wenn wir bestimmte und ins einzelne ge- 
hende Bitten Gott vortragen. Es genügt 
dazu die stillschweigende Bedingung: vor- 
ausgesetzt, daß der Gegenstand meiner 
Bitte mit deinem heiligen Willen überein- 
stimmt. 

2. Die Kirche lehrt uns, bei unseren Ge- 
beten bestimmte Anliegen Gott zu empfeh- 
len und auf die Einzelheiten derselben ein- 
zugehen. Sie hat Gebete für die verschie- 
densten Anliegen, auch für zeitliche, und 
wenn besondere Bedrängnisse eintreten, 
z. B. anhaltende Dürre, Ungewitter, an- 
steckende Krankheiten, Hungersnot und 
Krieg, ordnet sie bestimmte Gebete an und 
hält besondere Andachten, um von Gott 
die Abwendung der Strafgerichte zu er- 
langen. 

Vgl.   diese  Zeitschrift   3   (1928),   S.   HJ. 

175 



Kleine Beiträge 

3. Damit stimmt auch die Heilige Schrift 
überein, sowohl die des Alten wie die des 
Neuen  Testamentes.    Als   Gott   Abraham 
mitgeteilt hatte, daß Sodoma vertilgt wer- 
den sollte, legte dieser Fürbitte für die Stadt 
ein, und wie? Wenn vielleicht 50 Gerechte 
in der Stadt sind, wirst du sie wohl nicht 
zerstören? Nein, antwortete der Herr. Aber, 
fuhr  Abraham  fort,  wenn  wenigstens   45 
Gerechte da sind, wirst du wohl die ganze 
Bevölkerung nicht vertilgen? Auch das gab 
Gott zu.  So ging Abraham weiter:  wenn 
es wenigstens 40, nur 30, wenn es 20, wenn 
es wenigstens 10 Gerechte in Sodoma gibt, 
wirst du dann das Strafgericht vollziehen? 
Abraham  beschränkte  sich  also  in   seinem 
schönen  Bittgebet  nicht  darauf,  zu  bitten, 
daß Gottes Wille in Erfüllung gehen möge 
(I. Mos. 18). Später schickte Abraham sei- 
nen  treuen  Diener  Elieser aus,  um  Isaak 
eine Gattin zu holen. Der fromme Diener 
unterließ   es  nicht,   die  einzelnen   Schritte, 
die er in dieser Hinsicht tat, Gott im Ge- 
bete  zu   empfehlen   (I.   Mos.   24,   12).   • 
Anna bat  in  Silo  lange   und   eifrig   zum 
Herrn, er möge die Schmach der Unfrucht- 
barkeit von ihr nehmen und ihr einen Sohn 
schenken.   Wenn   er   ihre   Bitte   erfülle,   so 
wolle sie ihn für die ganze Lebenszeit dem 
Herrn weihen. Ihr inständiges Gebet wurde 
erhört, sie erhielt einen Sohn, nämlich Sa- 
muel  (7.  Kön.  1).  Zur Zeit des  frommen 
Ezechias wurde Jerusalem  von  den  Assy- 
rern   belagert.   Da   zerriß   Ezechias   seine 
Kleider und ging in das Haus des Herrn, 
und in eifrigem Gebete schilderte er Gott 
die  Größe der Gefahr und teilte ihm die 
gotteslästerischen   Drohungen   Sennacheribs 
mit, und dann schloß er sein Gebet mit den 
Worten:   •Nun  aber,  Herr,    unser   Gott, 
rette uns aus dieser Hand, damit alle Reiche 
erkennen,   daß   du  der  Herr,   der   einzige 
Gott bist" (4. Kön. 19). • Ähnlich betete 
Josaphat:  •Siehe, die Söhne Ammon und 
Moab... trachten, uns aus dem Besitze zu 
werfen,  den  du uns  gegeben.  Bei  uns  ist 
nicht  so  viel   Macht,   daß  wir  zu  wider- 
stehen vermöchten  dieser Menge, die über 
uns herfällt, aber da wir nicht wissen, was 

174 

wir tun sollen, so bleibt uns nur das eine 
übrig, daß wir unsre Augen auf dich rich- 
ten" usw. (2 Paral. 20). So betete auch der 
Heiland, wenn er die stillen Nächte betend 
zubrachte, z. B. vor der Apostelwahl. Zu 
Petrus sprach er: •Ich habe für dich ge- 
betet, daß dein Glaube nicht wanke" (Luk. 
22, 32). Wie betete er am ölberg in seinen 
großen inneren Leiden? •Vater, wenn es 
möglich ist, so gehe dieser Kelch an mir 
vorüber. Doch nicht, wie ich will, son- 
dern wie du" (Matth. 26, 39). Im Vater- 
unser lehrt er uns die verschiedenen Dinge, 
die wir brauchen, einzeln nennen. •Unser 
tägliches Brot gib uns heute" usw. 

4. Aber auch für das Gebet selbst ist es 
besser, die Anliegen näher zu bezeichnen. 
Dadurch wird das Gebet eifriger und nach- 
drücklicher. So machen wir es ja auch bei 
den Menschen, wenn wir in unserer Not 
ihre Hilfe in Anspruch nehmen. Wir schil- 
dern ihnen unsere Lage, zeigen, daß wir 
niemand haben, an den wir uns wenden 
können. Gott weiß freilich, ohne daß wir 
es ihm sagen, was wir brauchen. Es ist auch 
nicht unsere Absicht, ihm etwas mitzuteilen, 
was ihm unbekannt sei. Wenn wir auf die Ein- 
zelheiten im Gebete eingehen und ihm alles 
mitteilen, so wird unser Herz warm, wir 
beten mit weit größerem Eifer und Nach- 
druck und unser Vertrauen, das beim Ge- 
bete eine so große Rolle spielt, wird grö- 
ßer. 

5. Endlich bringt diese Art, Gott unsere 
Bitten vorzutragen, uns Gott immer näher. 
Wir gewöhnen uns daran, in allen unseren 
Schwierigkeiten uns an Gott zu wenden, 
wie ein Kind mit seinen Eltern das be- 
spricht, was es drückt und überzeugt ist, daß 
die Eltern gegen seine Bitten nicht gleichgül- 
tig sind. Zugleich ist diese Art zu beten 
auch ein Mittel, in den Geist des Glaubens 
tiefer einzudringen und die verschiedensten 
Vorkommnisse im Lichte des Glaubens zu 
betrachten. 

III. 
•Es besteht kein Zweifel: auch meine Sün- 
den sind Ursache des Leidens Christi. Kann 
man das in dem Sinne verstehen, daß  er 



Kleine Beiträge 

weniger gelitten hätte, wenn ich nicht ge- 
sündigt hätte?" 

Ich möchte, ohne den Sinn zu ändern, der 
Frage eine andere Form geben: Haben 
meine persönlichen Sünden das Leiden des 
Herrn vermehrt?" Daß die körperlichen 
Leiden dadurch größer geworden sind, 
möchte ich nicht behaupten. Aber was die 
seelischen Leiden am ölberg angeht, so sind 
sie offenbar durch meine Sünden größer ge- 
worden. Er kannte mich und jede meiner 
Sünden, ihre Zahl und ihre Abscheulichkeit, 
er kannte jede Gnade und Wohltat, die ich 
von ihm erhalten, aber mißbraucht habe, 
auch mögen bei meinen Sünden einige Um- 
stände gewesen sein, die ihn besonders 
schmerzen mußten. Insofern ist die Frage 
ohne Zweifel zu bejahen. 

Die acht Seligkeiten. Von Oswald von 

Nell-Breuning S. J. 

Jesu •Reichsprogramm" ist zugleich sein 
soziales und wirtschaftliches Manifest. Be- 
zeichnenderweise beginnt es mit der Stel- 
lung zu den Erdengütern (genau so wie der 
hl. Ignatius im Exerzitienbüchlein bei den 
sogenannten Wahlbetrachtungen, insbeson- 
dere bei der Betrachtung von den zwei Fah- 
nen!). 

•A rme im Geiste" heißt nach dem 
Wortsinn nichts anderes als •Liebhaber der 
Armut", besagt also mehr als bloß die in- 
nere Freiheit gegenüber den Erdengütern. 
Psychologisch ist diese innere Freiheit auch 
gar nicht anders möglich. Denn gegenüber 
der natürlichen und notwendigen Hinnei- 
gung zu dem, was unsern Bedürfnissen ent- 
spricht und uns dienen kann, bedarf es not- 
wendig eines Gegengewichtes in Gestalt 
eines Hinneigens aus höheren Beweggrün- 
den zum Gegenteil, wenn wir innerlich frei 
sein sollen. Selbst im Erwerbsleben, im 
Kampfe ums tägliche Brot, ist dieses Gegen- 
gewicht ein unentbehrliches Regulativ, soll 
nicht mit Naturgewalt der Mammonismus 
den Menschen unter seine Herrschaft brin- 
gen. • Die Armut darf uns nie Form- oder 

Sportsache, sondern muß uns immer Ideal 
sein! 

•Trauernde" sind alle diejenigen, 
welchen die Freuden und Genüsse dieses Le- 
bens karg zugemessen sind, im Gegensatz 
zu denen, die über die Mittel verfügen, sich 
gestatten zu können, was das Leben be- 
quem und behaglich macht. Entbehren und 
Leiden haben im Menschheits- und Völker- 
leben eine Bedeutung, sie bleiben aber nicht 
• so wenig wie auch das Genießen •, son- 
dern gehen über in einen Trost, der mehr 
ist als alle Sinnesfreuden. 

•Sanftmütige" sind nicht die saft- 
und kraftlosen Naturen, die gegen nichts 
sich aufbäumen, weil ihnen Energie und 
Charakter dazu fehlt, sondern bezeichnet 
die beherrschte und überlegte und über- 
legene, ruhige Kraft, die mit vollkommener 
Sicherheit am richtigen Punkte und in ge- 
rader Richtung auf ihr Ziel einsetzt und be- 
harrlich fortwirkt, im Gegensatz zur rohen, 
ungestümen, vulkanischen Kraft, die sich 
unberechenbar entlädt, in tausend Fehlkom- 
ponenten aufsplittert und fruchtlos auf- 
reibt; diese Kraft, in deren Nähe man sich 
wohl und sicher fühlt, besitzt das Erdreich 
nicht nur des himmlischen Vaterlandes, son- 
dern auch der Menschenherzen und darum 
auch der irdischen Entfaltungsmöglichkei- 
ten und Einflußsphären. 

•H unger und Durst nach der 
Gerechtigkeit": zunächst die iusti- 
tia ad Deum, also die rechte Ordnung un- 
seres gesamten sittlichen Handels und 
Wandels, aber auch die iustitia im engeren 
Sinne, die Gerechtigkeit in den Beziehun- 
gen der Menschen untereinander. Mögen 
auch die Zeiten verzweifelt ausschauen und 
alle menschlichen Beziehungen auf Gewalt 
und Ausbeutung statt auf Recht und Ge- 
rechtigkeit aufgebaut scheinen, der Hunger 
und Durst nach dieser Gerechtigkeit hat die 
Verheißung der Sättigung, die zwar voll- 
kommen erst jenseits der Grenzen des ir- 
dischen Lebens, in einem gewissen und nicht 
allzu gering einzuschätzenden Umfang 
aber auch schon hier stattfindet, wenn un- 
ser Bemühen, das  Recht zur Geltung und 

175 




