KLEINE BEITRAGE

Drei Fragen aus dem Leserkreis. Be-
antwortet von Josef Schmidt S. ].

I

Kann die Ubertretung von Ordensregeln,
die nicht unter Sinde wverpflichten, eine
Siinde sein, und wann ist das der Fall?

Da diese Zeitschrift von vielen Ordens-
leuten gelesen wird, mag eine kurze prin-
zipielle Beantwortung dieser Frage man-
chem erwiinscht sein %

Die Regeln der meisten Ordensgenossen-
schaften verpflichten als solche weder unter
schwerer noch lifilicher Siinde. Wenn daher
keine anderweitige Verpflichtung verletzt
wird, ist die Ubertretung einer Regel keine,
auch keine lifiliche Siinde. Der Grund ist
einlenchtend. Unter Siinde verstehen wir
die freiwillige Ubertretung cines gottlichen
Gebotes, sie setzt also notwendig (unmittel-
bar oder mittelbar) ein gottliches Gebot
voraus, das iibertreten wird. Wo ein sol-
ches nicht vorliegt, kann von Siindc nicht
die Rede sein. Das gilt von allen in glei-
cher Weise, gleichviel ob man einem Orden
angehdrt oder in der Welt lebt.

Man kénnte vielleicht einwenden, wer
einem Orden sich anschliee, verspreche
ausdriicklich oder durch den Eintrite selbst,
die Regeln des Ordens beobachten zu wol-
len. So oft er eine Regel iibertrete, handle
er diesem Versprechen zuwider, versiindige
sich also gegen die Verpflichtung, die er
durch sein Versprechen auf sich genommen
habe. Der Einwand ist unbegriindet. Denn
das beim FEintritt verlangte und gegebene
Versprechen hat den Sinn, daff der Eintre-
tende den Willen habe, im allgemeinen die
Ordensregeln zur Richtschnur seines Lebens
zu machen. Auf die einzelnen Fille erstreckt
sich das Versprechen nicht?. Wit schen
hier von dem Falle ab, der denkbar ist, daf§

1 Vgl. Suarez, De Rel., tract. 8§ 1. 1 ¢. 1—3, fer-
ner diese Zeitschrift 1 (1926), S. 266, und 3 (1928),
S. 1135,

2S. Th. II IT q. 186, a. 9 ad 1.: ,,Ille, gui pro-
fitetur regulam, non vover, servare omnia, quae
sunt in regula, sed vovet regularem vitam.*

172

eme Ordensperson ihre Regeln Gberhaupt
nicht mehr beobachten will. Das wire na-
tiirlich nicht blof gegen das genannte Ver-
sptechen, sondern auch aus anderen Griin-
den siindhaft und soweit es eine Verach-
tung der Regeln in sich schlieflt, schwere
Siinde.

Aber obschon die Regeln nicht unter
Stnde verpflichten, ist die Ubertretung der-
selben trotzdem in vielen Fillen siindhaft,
nicht weil diec Regel verletzt wird, sondern
aus anderen Griinden, die innerlich mit
der Regel nichts zu tun haben. Sie kann
stindhaft sein in sich, z. B. liebloses Reden,
sic. kann siindhaft sein wegen der Um-
stinde, z. B. wenn das, wodurch man eine
Regel iibertritt, zugleich Gegenstand eines
Geliibdes ist, sie kann siindhaft sein, weil
sie aus cinem siindhaften Beweggrund her-
vorgeht, z. B. aus Stolz. In solchen Fillen
ist die Ubertretung einer Regel siindhaft,
nicht weil eine Regel iibertreten wird, son-
dern weil die Handlung (oder Unterlas-
sung) einem gottlichen Gebote widerspricht.
Das sind einfache, man mdchte sagen,
selbstverstindliche Gedanken.

Handelt es sich dagegen um die Beurtei-
lung einzelner Regeliibertretungen, so ge-
hen die Ansichten oft weit auseinander.
Manche sind geneigt, eine Siinde zu finden,
wo in Wirklichkeit keine Siinde vorliegt.
Der Grund dieser verschiedenen Beurtei-
lung liegt darin, dafl man nicht geniigend
unterscheidet zwischen Gebot und Rat, zwi-
schen Siinde und Unvollkommenheit. Was
Siinde ist, wie die lif8liche Siinde verschie-
den ist von der schweren Siinde, kdnnen
wir als bckannt voraussetzen. Das weifl
jeder aus dem Katechismus. Es ist auch
nicht schwer, im allgemeinen den Unter-
schied zwischen Gebot und Rat zu kennen.
Ein Gebot verpflichtet, ein Rat nicht, ein
Gebot mufl beobachtet werden, einen Rat
kann man befolgen, braucht es aber nicht.
Die Unsicherheit bet der Beurtcilung der
einzelnen Akte riihrt hauptsichlich daher,
dall man nicht dariiber klar ist, was Un-



Kleine Beitrdge

vollkommenheit ist. Was ist Unvollkom-
menheit? Die Salmantizenser behandeln die
Frage in ihrem grofiem theologischen Werk
mit einer gewissen Ausfithrlichkeit® Sie
machen mit Recht darauf aufmerksam, dafl
das Wort Unvollkommenheit (beziiglich
des geistlichen Lebens) in ganz verschiedener
Weise gebraucht wird. Zuweilen nenne man
Unvollkommenkeit solche freie Handlun-
gen, denen die Eigenschaften fehlen, die
eine sittlich gute Handlung haben muf*.
Derartige Handlungen sind aber keine Un-
vollkommenheiten, sondern wirkliche Siin-
den. Eine solche irrefithrende Ausdrucks-
weise sollte man vermeiden und einfach
von Siinde sprechen. Ebenso nennt man
wohl einen guten Akt unvollkommen, nicht
weil etwas an ihm fehlt oder auszusetzen
wire, sondern weil es andere Tugendakte
derselben Art gibt, die einen noch hoheren
Grad der Vollkommenheit besitzen ®. Ein
Akt der Demut z. B. kann unvollkommen
genannt werden, wenn man ihn mit einer
weit vollkommeneren Ubung derselben Tu-
gend vergleicht.

So wird aber das Wort Unvollkommen-
heit nur selten verstanden. Gewd&hnlich
braucht man es in einem anderen Sinne.
Tugendhafte Akte haben oft nicht den
Grad von Eifer, Bereitwilligkeit, Grofimut
und #hnlichem, das sich bei dergleichen Tu-
gendiibungen zu finden pflegt und des-
halb unwillkiirlich als vorhanden voraus-
gesetzt wird ®. Es sind gute Handlungen.
Sie besitzen die Eigenschaften, die die ge-
wohnliche Klugheit strenge fordert, jedoch
nicht in dem Grade, den das Streben nach
Vollkommenheit erfordert, um in rechter
Weise im Guten voranzuschreiten. Die theo-
logische Wissenschaft nennt solche Hand-
lungen mangelhaft in gewissem Sinne (ac-

3 Cursus theol., tract. 13, de vitiis et peccatis
disp. 19, dub. 1. n. 9.; ebenda, de poenitentia disp.
5, dub. 2 n. 81,

4 Ex parte finis vel modi vel alterius circum-
stantiae.

5 Imperfectio negative sumpta, nuda carentia.

6  Actus bovoi, non tamen iu eo gradu, quem per-
fectiouis studium ad eiuvs profectum requirit et quem
de virtute alicuius ad perfectionem accurate ten-
dentis . . . prudens opiuio sperat.*

tus privativi secundum quid). Aber sie
sind gute Handlungen. Den Riten sind sie
entgegengesetzt, dem gottlichen Gebote nicht.

Der Vollstindigkeit wegen sei noch eine
andere Art von Unvollkommenheit ge-
nannt, die von den Salmantizensern an der
genannten Stelle ausdriicklich nicht er-
wihnt wird 7. Sie besteht in der Wahl des
weniger Guten, wo aunch das Bessere ge-
wihlt werden konnte. Man kann das eine
Unvollkommenheit nennen, aber da die
Handlung in keiner Weise einem gbttlichen
Gebote widerspricht, ist sie keine Siinde.
Gie bleibt eine gute und verdienstliche
Handlung.

1L
Soll man beim Bittgebet auf die ein-
zelnen Anliegen niber eingeben oder ist es
besser, keine bestimmten Anliegen zu nen-
nen und blof darum zu beten, dafi Gottes
beiliger Wille sich in allem erfiille?

Einzelne empfehlen letzteres. Aber man
kann ihnen nicht Recht geben, und zwar aus
folgenden Griinden:

1. Wohl ist es wahr, dal wir in vielen
Fillen nicht wissen, was dem Willen Got-
tes entspricht, und dafl das Gebet immer in
den Willen Gottes ergeben sein mufl. Diese
Bedingung kann aber erfiillt sein, auch
wenn wir bestimmte und ins einzelne ge-
hende Bitten Gott vortragen. Es geniigt
dazu die stillschweigende Bedingung: vor-
ausgesetzt, dafl der Gegenstand meiner
Bitte mit deinem heiligen Willen iiberein-
stimmt.

2. Die Kirche lehrt uns, bei unseren Ge-
beten bestimmte Anliegen Gott zu empfeh-
len und auf die Einzelheiten derselben ein-
zugehen. Sie hat Gebete fiir die verschie-
densten Anliegen, auch fiir zeitliche, und
wenn besondere Bedringnisse eintreten,
z. B. anhaltende Diirre, Ungewitter, an-
steckende Krankheiten, Hungersnot und
Krieg, ordnet sic bestimmte Gebete an und
halt besondere Andachten, um von Gott
die Abwendung der Strafgerichte zu er-
langen.

7 Vgl. diese Zeitschrift 3 (1928), S. 115.

175



Kleine Beitrige

3. Damit stimmt auch die Heilige Schrift
iiberein, sowohl die des Alten wie die des
Neuen Testamentes. Als Gott Abraham
mitgeteilt hatte, daff Sodoma vertilgt wer-
den sollte, legte diescr Fiirbitte fiir die Stadt
ein, und wie? Wenn vielleicht 50 Gerechte
in der Stadt sind, wirst du siec wohl nicht
zerstoren? Nein, antwortete der Herr. Aber,
fuhr Abraham fort, wenn wenigstens 45
Gerechte da sind, wirst du woh! die ganze
Bevilkerung nicht vertilgen? Auch das gab
Gott zu. So ging Abraham weiter: wenn
es wenigstens 40, nur 30, wenn es 20, wenn
es wenigstens 10 Gerechte in Sodoma gibst,
wirst du dann das Strafgericht vollzichen?
Abraham beschrinkte sich also in seinem
schonen Bittgebetr nicht darauf, zu bitten,
dafl Gottes Wille in Erfiillung gehen mége
(I. Mos. 18). Spiter schickte Abraham sei-
nen treuen Diener Elieser aus, um Isaak
eine Gattin zu holen. Der fromme Diener
unterlief es nichr, die einzelnen Schritte,
die er in dieser Hinsicht tat, Gott im Ge-
bete zu empfehlen (I. Mos. 24, 12). —
Anna bat in Silo lange und eifrig zum
Herrn, er moge die Schmach der Unfrucht-
barkeit von ihr nchmen und ihr einen Sohn
schenken. Wenn er ihre Bitte erfiille, so
wolle sie ihn fiir die ganze Lebenszeit dem
Herrn weihen. Ihr instindiges Gebet wurde
erhort, sie erhielt einen Sohn, nimlich Sa-
muel (7. Kén. 1). Zur Zeit des frommen
Ezechias wurde Jerusalem von den Assy-
rern belagert. Da zerrifl Ezechias seine
Kleider und ging in das Haus des Herrn,
und in cifrigem Gebete schilderte er Gott
dic Groe der Gefahr und teilte ihm die
gottesldsterischen Drohungen Sennacheribs
mit, und dann schlof er sein Gebet mit den
Worten: ,,Nun aber, Herr, unser Gott,
rette uns aus dieser Hand, damit alle Reiche
erkennen, daff du der Herr, der einzige
Gott bist“ (4. Kén. 19). — Ahnlich betete
Josaphat: ,Siehe, die S6hne Ammon und
Moab. .. trachten, uns aus dem Besitze zu
werfen, den du uns gegeben. Bei uns ist
nicht so viel Macht, dafl wir zu wider-
stehen vermochten dieser Menge, die iiber
uns herfillt, aber da wir nicht wissen, was

174

wir tun sollen, so bleibt uns nur das eine
iibrig, dafl wir unsre Augen auf dich rich-
ten” usw. (2 Paral. 20). So betete auch der
Heiland, wenn er die stillen Nichte betend
zubrachte, z. B. vor der Apostelwahl. Zu
Petrus sprach er: ,,Ich habe fiir dich ge-
betet, dal dein Glaube nicht wanke* (Luk.
22, 32). Wie betete er am Olberg in scinen
groflen inneren Leiden? ,,Vater, wenn es
moglich ist, so gehe dieser Kelch an mir
voriiber. Doch nicht, wie ich will, son-
dern wie du* (Matth. 26, 39). Im Vater-
unser lehrt cr uns die verschiedenen Dinge,
die wir brauchen, einzeln nennen. ,,Unser
tdgliches Brot gib uns heute™ usw.

4. Aber auch fiir das Gebet selbst ist es
besser, die Anliegen niher zu bezeichnen.
Dadurch wird das Gebet eifriger und nach-
driicklicher. So machen wir es ja auch bei
den Menschen, wenn wir in unserer Not
ihre Hilfe in Anspruch nehmen. Wir schil-
dern ihnen unsere Lage, zeigen, dafl wir
niemand haben, an den wir uns wenden
kénnen. Gott weifl freilich, ohne dafl wir
es ithm sagen, was wir brauchen. Es ist auch
nicht unsere Absicht, ihm etwas mitzuteilen,
was ihm unbekannt sei. Wenn wir auf die Ein-
zelheiten im Gebete eingehen und ihm alles
mitteilen, so wird unser Herz warm, wir
beten mit weit groferem Eifer und Nach-
druck und unser Vertrauen, das beim Ge-
bete einc so grofle Rolle spiele, wird gro-
er.

5. Endlich bringt diese Art, Gott unsere
Bitten vorzutragen, uns Gott immer niher.
Wir gewShnen uns daran, in allen unseren
Schwierigkeiten uns an Gott zu wenden,
wie ein Kind mit seinen Eltern das be-
spricht, was es driickt und iiberzeugt ist, daf}
dic Eltern gegen seine Bitten nicht gleichgiil-
tig sind. Zugleich ist diese Art zu beten
auch ein Mittel, in den Geist des Glaubens
tiefer einzudringen und die verschiedensten
Vorkommnisse im Lichte des Glaubens zu
betrachten.

IIIL.
»Es bestebt kein Zweifel: anch meine Siin-
den sind Ursache des Leidens Christi. Kann
man das in dem Sinne versteben, daf er



Kleine Beitrige

weniger gelitten hdtte, wenn ich nicht ge-
sindigt hitte?

Ich mochte, ohne den Sinn zu indern, der
Frage eine andere Form geben: Haben
meine persdnlichen Siinden das Leiden des
Herrn vetmehtt?” " Dafl die korperlichen
Leiden dadurch gréfler geworden sind,
méchte ich nicht behaupten. Aber was die
seelischen Leiden am Olberg angeht, so sind
sie offenbar durch meine Siinden gréfler ge-
worden. Er kannte mich und jede meiner
Siinden, ihre Zahl und ihre Abscheulichkeit,
er kannte jede Gnade und Wohltat, die ich
von thm erhalten, aber miflbraucht habe,
auch mdgen bei meinen Siinden einige Um-
stinde gewesen sein, die ihn besonders
schmerzen mufiten. Insofern ist die Frage
ohne Zweifel zu bejahen.

Die acht Seligkeiten. Von Oswald von
Nell-Breuning S. ].

Jesu ,Reichsprogramm® ist zugleich sein
soziales und wirtschaftliches Manifest. Be-
zeichnenderweise beginnt es mit der Stel-
lung zu den Erdengiitern (genaun so wie der
hl. Ignatius im Exerzitienbiichlein bei den
sogenannten Wahlbetrachtungen, insbeson-
dere bei der Betrachtung von den zwei Fah-
nenl!).

SArme im Geiste“ heiflt nach dem
Wortsinn nichts anderes als ,,Liebhaber der
Armut®, besagt also mehr als blo8 die in-
nere Freiheit gegeniiber den Erdengiitern.
Psychologisch ist diese innere Freiheit auch
gar nicht anders moglich. Denn gegeniiber
der natiirlichen und notwendigen Hinnei-
gung zu dem, was unsern Bediirfnissen ent-
spricht und uns dienen kann, bedarf es not-
wendig eines Gegengewichtes in Gestalt
eines Hinneigens aus hheren Beweggriin-
den zum Gegenteil, wenn wir innerlich frei
sein sollen. Selbst im Erwerbsleben, im
Kampfe ums tigliche Brot, ist dieses Gegen-
gewicht ein unentbehrliches Regulativ, soll
nicht mit Naturgewalt der Mammonismus
den Menschen unter seine Herrschaft brin-
gen. — Die Armut darf uns nie Form- oder

Sportsache, sondern mufl uns immer Ideal
sein!

wI'ravernde“ sind alle diejenigen,
welchen die Freuden und Geniisse dieses Le-
bens karg zugemessen sind, im Gegensatz
zu denen, die iiber die Mittel verfiigen, sich
gestatten zu konnen, was das Leben be-
quem und behaglich macht. Entbehren und
Leiden haben im Menschheits- und Vélker-
leben eine Bedeutung, sie bleiben aber nicht
— so wenig wic auch das Genieflen —, son-
dern gehen iiber in einen Trost, der mehr
ist als alle Sinnesfreuden.

oSanfemiitige sind nicht die saft-
und kraftlosen Naturen, die gegen nichts
sich aufbiumen, weil ihnen Energie und
Charakter dazu fehlt, sondern bezeichnet
die beherrschte und iiberlegte und iiber-
legene, ruhige Kraft, die mit vollkommener
Sicherheit am richtigen Punkte und in ge-
rader Richtung auf ihr Ziel einsetzt und be-
harrlich fortwirkt, im Gegensatz zur rohen,
ungestiimen, vulkanischen Kraft, die sich
unberechenbar entliddt, in tavsend Fehlkom-
ponenten aufsplittert und fruchtlos auf-
reibt; diese Kraft, in deren Nihe man sich
wohl und sicher fishlt, besitzt das Erdreich
nicht nur des himmlischen Vaterlandes, son-
dern auch der Menschenherzen und darum
auch der irdischen Entfaltungsmoglichkei-
ten und Einfluflsphiren.

sHunger und Durst nach der
Gerechtigkeit“: zunichst die iusti-
tia ad Deum, also die rechte Ordnung un-
seres gesamten sittlichen Handels und
Wandels, aber auch die iustitia im engeren
Sinne, die Gerechtigkeit in den Beziehun-
gen der Menschen untereinander. Mbdgen
auch die Zeiten verzweifelt ausschauen und
alle menschlichen Beziehungen auf Gewalt
und Ausbeutung statt auf Recht und Ge-
rechtigkeit avfgebaut scheinen, der Hunger
und Durst nach dieser Gerechtigkeit hat die
Verheiflung der Sittigung, die zwar voll-
kommen erst jenseits der Grenzen des ir-
dischen Lebens, in einem gewissen und nicht
allzu  gering einzuschitzenden Umfang
aber auch schon hier stattfindet, wenn un-
ser Bemiihen, das Recht zur Geltung und

175





