
Dr. M. Annunziata Tollinger 

II. Ein Beitrag 
Von Dr. M. Annunziata Tollinger, Ursuline in Innsbruck 

Mit großem Interesse lasen wir im vorletzten Heft dieser Zeit- 
schrift (S. 34•53) die Kontroverse •Ordensleben und Stu- 
dentin", um so mehr, als auch in unserer Universitätsstadt 

selbst hochsinnige katholische Akademikerinnen dem Ordensleben zurück- 
haltend, ja ablehnend gegenüberstehen und dieselben Einwände erheben, 
wie sie Dr. Birch-Hirschfeld im Namen ihrer deutschen Schwestern aus- 
sprach. 

Im Vollbesitze des Ordensglückes fühlen wir uns in die Begeisterung ein, 
welche M. Theresias Entgegnung beseelt. Die Opfer des Ordenslebens, auch 
jene, welche mehr die äußere Form als den inneren Kern betreffen, wollen 
vor allem vom übernatürlichen Standpunkt gewertet werden. Der Herr 
ist es, welcher die Seele zum Ordensleben beruft, und wen er beruft, dem 
gibt er auch die Gnade, freudigen Herzens alles daranzugeben, um die 
kostbare Perle zu gewinnen, nicht allein das Große, wie Unabhängigkeit 
und trautes Familienleben, sondern auch die kleineren Dinge, mancherlei 
untergeordnete Rücksichten auf das körperliche Wohlbefinden, Bequemlich- 
keiten und größere Bewegungsfreiheit auf verschiedenen Gebieten. Allein 
bei allem Festhalten an der übernatürlichen Einstellung möchten wir doch 
auf die Schwierigkeiten der katholischen Akademikerin im einzelnen ein- 
gehen. Selbst in ihrem Beruf festgegründete und glückliche Klosterfrauen, 
welche durch jahrelanges Ordensleben in übernatürlicher Auffassung ge- 
schult sind, fühlen die rationalistische Atmosphäre unserer Hochschulen an 
sich herantreten und haben alle Mühe, diesen Geist nicht unvermerkt mehr 
und mehr in ihre Denkungsart aufzunehmen. Wie sollte man es dann der 
jungen Akademikerin verdenken, wenn auch sie unbewußt dem Zeitgeist 
ihren Tribut zollt? Ihr stand und steht nicht diese Fülle von Gnaden- 
mitteln, Belehrungen und Beispielen intensivsten Glaubenslebens zu Gebote, 
welche der studierenden Ordensfrau helfen, die rationalistischen Einflüsse 
immer wieder zu neutralisieren. Darum, scheint mir, sollten wir die man- 
gelnde Glaubensauffassung bei unserer katholischen Hochschuljugend mit 
verstehender Nachsicht beurteilen. Ihr ehrliches, hochsinniges Streben ist es 
wert, daß wir sie ernst nehmen, daß wir uns in ihre Schwierigkeiten ein- 
fühlen und durch Beseitigung von vielleicht mehr als einem Mißverständnis 
das Freiwerden von der Beengung erleichtern. 

Und nicht der jungen Akademikerin allein gedenken wir hier, die viel- 

230 



Studentin und Ordensleben 

leicht sehnend und doch unschlüssig zagend vor der Klosterpforte steht, 
sondern auch der Eltern, die mit tausend Besorgnissen dem Eintritt des 
Kindes entgegensehen. Manches junge Mädchen verstände sich in seiner 
opferbereiten Begeisterung zu allen Entsagungen des Ordenslebens, auch 
dann, wenn sie ihr Leben wahrscheinlich verkürzen sollten. Diese Möglich- 
keit ist besonders beim Beruf der Kranken- und Missionsschwester infolge 
der großen Anstrengungen häufig genug gegeben. Schwerer fällt dieser 
Gedanke den Eltern auf die Seele. Warum ihnen dann nicht den Kummer 
erleichtern, da es so leicht geschehen kann, mit der schlichten Darlegung 
der Wahrheit? Schön ist die bedingungslose Hingabe eines jungen Men- 
schen an seinen Beruf; aber ich denke, auch das Ordenshaus sollte ihm den 
Schritt nicht unnötigerweise erschweren, etwa, indem es von der Höhe 
seiner übernatürlichen Auffassung aus die Schwierigkeiten und vielleicht 
auch manche gerechte Forderung der Natur mit Stillschweigen übergeht. 

Da begegnen wir zunächst dem Einwurf gegen die schwerfällige, falten- 
reiche, beengende und unhygienische Kleidung vieler Ordensschwestern. 

"Wir geben ohne weiteres zu, daß dem ästhetischen Geschmack und den 
praktischen Gesichtspunkten nicht durch alle Ordenstrachten Rechnung ge- 
tragen wird; die verschiedensten Trachten unterschieden sich übrigens zur 
Zeit der Gründung der Genossenschaft nicht wesentlich von der damals 
üblichen Kleidung sittsamer Jungfrauen und Matronen und wurden erst 
durch den Wechsel der Moden im Laufe der Zeit zu einer auffallenden 
Erscheinung. Pietät gegen das Ursprüngliche, der Wunsch, auch durch die 
Kleidung den Ordensstand vor der Welt zu bekennen, das Bedürfnis, sich 
dem Wechsel der Mode mit ihren Torheiten zu entziehen, wohl auch der 
Geist der Buße und Sühne, mochten die Hauptgründe für das Beibehalten 
der einmal angenommenen Ordenstracht sein. Als ich anläßlich einer gro- 
ßen kirchlichen Feier Gelegenheit hatte, zahlreiche Trachten der hiezu ge- 
ladenen Schwestern der verschiedensten religiösen Genossenschaften zu 
sehen, fand ich den Anblick wohl seltsam und nicht durchwegs schön, aber 
bei weitem nicht so unästhetisch und lächerlich wie allerlei Moden, die ich 
teils selbst noch mitmachte, teils seit meinem Eintritt in das Kloster an 
unserer Frauenwelt beobachtete. 

Noch zur Zeit, da unsere heute fünfzig- und sechzigjährigen Nonnen ins 
Kloster eintraten, empfanden sie den Wechsel der Kleidung • ohne ein- 
schnürendes Mieder, vatermörderische Kragen, lange, staubaufwirbelnde 
Straßenkleider, zeitraubende Frisuren, schmerzlich belästigende Haarnadeln 
usw. •als eine Vereinfachung und einen hygienischen Fortschritt.  Noch 

251 



Dr. Anneliese Birch-Hirsdjfeld 

mein Mütterchen selig, das viel Sinn für Humor hatte, sandte mir einst- 
mals eine illustrierte Modezeitung mit den Worten: •Zur Bestärkung Dei- 
nes Berufes." Wir ergötzten uns damals im Schwesternkreis nicht wenig 
über die Geschmacklosigkeiten und Narreteien der Mode. 

Die jüngste Ausgestaltung der Mode bedeutet nun freilich umgekehrt 
eine Vereinfachung gegenüber der Klosterkleidung. So versteht es sich, daß 
gerade unsere heutige Jugend durch das Opfer der Klostertracht empfind- 
licher berührt wird als vergangene Generationen. Welchen weiteren Wan- 
del die Mode mitmachen und ob sie dabei nicht wieder von der Einfachheit 
zu größerer Komplikation übergehen und so den Gegensatz zwischen 
Kloster- und Weltkleid neuerdings zugunsten der Ordenstracht verschieben 
wird, steht allerdings noch abzuwarten. 

Dr. Birch-Hirschfeld weist auf verschiedene Erleichterungen, welche 
manche Orden schon für die schwer arbeitenden Laienschwestern in Küche, 
Krankensaal, bei der Feldarbeit und in den Missionen gewährt haben, und 
möchte diese Erleichterungen verallgemeinert wissen, besonders auch für 
die geistig angestrengt arbeitenden Schwestern. Zumal der eng anliegende 
Kopfschleier sollte beseitigt werden. 

Die Belästigung durch den Kopfschleier ist durchaus nicht so störend, 
wie sich Unerfahrene vorstellen. Man gewöhnt sich sehr rasch und so 
gründlich daran, daß man sich des Tragens gewöhnlich gar nicht bewußt 
ist. Allerdings sind die wollenen Kleidungsstücke meist nicht waschbar; 
eben darum ist eine möglichst vollständige, unmittelbare Bekleidung des 
Körpers mit waschbaren Stoffen (siehe lange Hemdärmel) eine Forderung 
der Hygiene. Gefütterte Nachtkleidung dürfte wohl zu den seltensten Aus- 
nahmen gehören. 

Haben Einfachheit und Sittsamkeit als unbedingte Forderung für jede 
Ordenstracht zu gelten, so ist doch die besondere Form der Kleidung inner- 
halb dieser Grenzen von mehr nebensächlicher Bedeutung und muß sich 
den höheren Zwecken unterordnen. So sahen sich viele Ordensschwestern 
durch die klosterfeindliche weltliche Gesetzgebung zum Aufgeben einer 
besonderen Ordenstracht genötigt; es wäre der Erwägung sehr wert, ob 
manche religiöse Genossenschaft mit ihrer fremdartigen Kleidung nicht 
wohl daran täte, sie durch eine unauffälligere und zugleich praktischere zu 
ersetzen. Es wäre dies Rücksichtnahme auf die Aufgaben des Ordens und 
auf die Einstellung des modernen Menschen, der großes Gewicht legt auf 
anziehende Formen und sich durch Äußerlichkeiten, die ihm lächerlich er- 
scheinen, abgestoßen fühlt. Wie weitgehend passen sich z. B. die Missio- 

252 



Studentin und Ordensleben 

näre in ihren Lebensgewohnheiten den Gebräudien der zu missionierenden 
Völker an, insoweit sie nicht gegen die gute Sitte verstoßen! Das ist Geist 
von des Weltapostels Geist. Allen ist er alles geworden, um alle für Chri- 
stus zu gewinnen; die gleiche Weitherzigkeit dürfen wir auch bei den 
Ordensstifterinnen voraussetzen, zumal beispielsweise der Gründerin des 
Ursulinenordens, St. Angela, die ausdrücklich ihre Töchter zu allen jenen 
Umänderungen ermächtigte, welche durch die Zeitverhältnisse als ratsam 
erschienen: 

•Sorget endlich aufs beste, daß die weisen Anordnungen und nament- 
lich jene der heiligen Regel aufs genaueste beobachtet werden. Sollte es 
aber infolge der Zeitverhältnisse und Bedürfnisse geschehen, daß in 
einem Punkte neue oder veränderte Bestimmungen getroffen werden 
müßten, so tuet es mit Klugheit und nach weisem Rate." 

(Testament der hl. Angela, XI. Vermächtnis.) 

Der moderne Mensch fühlt großes Bedürfnis nach Licht, Luft, Sonne, 
Wasser und Bewegung; all diesen Bedürfnissen werde im Ordensleben zu 
wenig Rechnung getragen; die Erholungszeit nach angestrengter Berufs- 
arbeit, zumal in einer Großstadt, sei zu knapp bemessen. 

Auch hier scheint sich die Akademikerin die Beschränkung größer vor- 
zustellen, als sie in der Tat besteht, oder örtliche Verhältnisse zu verall- 
gemeinern. Gewiß herrscht in manchen Ordenshäusern Raummangel, aber 
haben nur sie über Wohnungsnot zu klagen? Und ist sie für Klöster nicht 
ebenso ein durch augenblickliche Umstände aufgenötigtes Übel wie für 
tausend andere in der Welt lebende Persönlichkeiten? Wo immer möglich, 
ist jeder Ordensfrau eine eigene Zelle zugewiesen; wo mehrere Schwestern 
in einem gemeinsamen Saal schlafen, hat doch jede ihre eigene, durch Vor- 
hänge gesonderte Kabine. In vielen Dingen herrscht individuelle Freiheit, 
z. B. in bezug auf Waschungen; weise Vorgesetzte regen allerdings durch 
Äußerungen ihrer Wünsche intensive Pflege der Körperreinhaltung an. 
Eigentlicher Sport wird zwar in Frauenklöstern nicht betrieben; dasselbe 
gilt übrigens für viele Familienmütter auch, welche sich teils in Hinblick 
auf ihre Mutterschaft, teils wegen ihrer sonstigen mannigfachen Bindun- 
gen an die Familie zu ihrer Erholung auf Spaziergänge im Freien be- 
schränken müssen. Manche jugendliche Postulantin wird sicher Sport, Berg- 
touren und Reisen empfindlich vermissen, allein es ist Sache der einzelnen, 
durch private Turnübungen für nötige Bewegung zu sorgen. Das Buch 
von Lockington-Küble: •Durch Körperbildung zur Geisteskraft" mit sei- 

235 



Dr. M. Annunziata Tollinger 

ner Anleitung zur Gymnastik wurde bei einer Tagung für Ordensfrauen 
vom hochwürdigsten Bischof wärmstens empfohlen und fand lebhaften 
Anklang. Hie und da zu knapp bemessene Erholungszeit dürfte wohl auf 
ausnahmsweise ungünstige Verhältnisse zurückzuführen sein; im allgemei- 
nen trägt jede Oberin in mütterlicher Weise Sorge für ihre Schwestern und 
sucht jeder das ihren Bedürfnissen entsprechende Maß an Erholung zu ver- 
schaffen, oft unter beträchtlichen Opfern. Viele Stadtklöster besitzen ein 
Landgut, wo die Schwestern die Ferien oder einen Rekonvaleszentenurlaub 
verbringen können. Weltliche beneideten oft schon unsere Schwestern um 
den •Sticklberg", einen schönen Landsitz auf dem Mittelgebirge, von Wald 
umgeben, der mit seiner Abgeschlossenheit und weltfernen Stille so sehr 
dazu angetan ist, Körper und Geist von den Mühen des Lehrberufes zu 
erholen. Wenn es die Gesundheit erfordert, erteilt die kirchliche Obrigkeit 
den Schwestern klausurierter Orden bereitwillig die Dispens zum Aufent- 
halt in Sanatorien, Bädern oder sonstigen Heilstätten. 

Diese Milderungen heben allerdings das beim Eintritt vollzogene Opfer 
des Verzichtes auf die volle Bewegungsfreiheit nicht auf. Dann und wann 
kann es selbst beim Vollmaß der Berufsgnade zu Stunden kommen, wo 
sich die Seele die Erneuerung des Opfers in heißem Gebete abringt. Doch 
wenn schon eine Hausfrau so viele Opfer bringt, sich so manche Nächte 
kürzt um des kleinen oder kranken Kindes willen, sich manches Vergnügen 
versagt, das auch ihrer körperlichen Erholung zugute käme, darf dann die 
Ordensfrau zurückstehen, sie, die sich zu größter Hingabe an den Heiland 
bereit erklärt hat? 

Weitere Einwände betreffen den Verkehr mit Angehörigen. Daß Orden 
mit strenger Klausur nur dann Ausgänge gestatten, wenn es die strenge 
Notwendigkeit erlaubt, versteht sich von selbst. Das Opfer der Trennung 
ist gewiß groß, aber eine gute Tochter wird es ihren Eltern nur dann auf- 
erlegen, wenn sie weiß, daß diese ihrer nicht unerläßlich bedürfen. Das 
Schwerste am Opfer vollzieht sich meist nicht in der Todesstunde der 
Eltern, sondern beim Abschied vom Elternhaus. Beide Teile nehmen da- 
mit nicht allein die gegenwärtige Trennung auf sich, sondern auch alle die 
vorhergesehenen Opfer der Zukunft, auch der Todesstunde und sprechen 
ihr Fiat dazu. Freilich soll damit nicht gesagt sein, daß es nicht später noch 
Augenblicke geben könne, in welchen der Trennungsschmerz mit erneuter 
Wucht auf Eltern und Kind einstürmt. Anders verhält es sich mit Ordens- 
schwestern, welche Krankenpflege in fremden Familien übernehmen. Da 
dürfte die Verfasserin des Artikels denn doch zu schwarz sehen.   Und 

254 



Studentin und Ordensleben 

sollte es vorkommen, daß eine Oberin einer solchen Genossenschaft ihren 
Schwestern nicht gestattet, ihren sterbenden Eltern beizustehen, so scheint 
mir ihre Auffassung irrig, ein Rigorismus, der kaum auf die Gutheißung 
des Heilands rechnen darf. 

Sodann die Briefe. Die Angemessenheit einer Beschränkung der Kor- 
respondenz ist einleuchtend; gerade diese allgemein bekannte Verfügung 
erleichtert es dem Ordensneuling, den Ballast einer mehr konventionellen 
als fruchtbaren Korrespondenz abzuwerfen, einer Korrespondenz, welche 
wichtigeren Dingen, wie dem Gebet, der Jugenderziehung usw. viel kost- 
bare Zeit entziehen würde; wertvolle briefliche Beziehungen hingegen 
können aufrecht erhalten werden. Aber die Kontrolle! Bedenkt man das 
Vertrauen, welches die Ordensfrauen durchwegs ihrer Oberin entgegen- 
bringen, die mütterliche Teilnahme, welche diese ihren Untergebenen be- 
weist, die Schonung, mit welcher sie traurige Familiennachrichten vorzu- 
bereiten und den Schmerz durch Trostworte zu lindern pflegt, endlich die 
Diskretion, welche sie sowohl aus natürlichem Takt wie auf Verlangen 
der Ordensregel zu wahren weiß, so begreift man, daß diese Kontrolle die 
Außenstehenden weit mehr beengt, als die Ordensschwestern selbst. Zu 
Oberinnen pflegen die tauglichsten Mitglieder der Gemeinde erwählt zu 
werden. Sicher darf ihnen auch anderorts jene verstehende Güte und jener 
Takt zuerkannt werden, wie ich sie in meinem Kloster von jeher vor- 
gefunden habe. Sollte den Eltern der Einblick in gewisse Familienver- 
hältnisse peinlich sein, handelt es sich um Briefe über intime Gewissens- 
angelegenheiten, so darf die Ordensfrau ersuchen, von der Einsicht in die 
betreffenden Briefe abzusehen. Was die Korrespondenz mit dem Beicht- 
vater oder Seelenführer in eigener Gewissenssache anlangt, so ist diese 
schon kraft der Bestimmungen des kirchlichen Rechtsbuches kontrollfrei. 

In vielen Klöstern ist es üblich, sich während des Advents und der 
Fastenzeit des Briefschreibens und der Besuche zu enthalten. Auch diese 
Bestimmung trägt keinen absoluten Charakter. "Wo diese Verfügung auf 
Seite der Eltern oder Verwandten absolutem Nichtverstehen oder großer 
Verstimmung begegnen würde oder wo die Liebe fordert, mit Rat und 
Teilnahme zu helfen, wird gerne die Erlaubnis erteilt. 

Man bedauert, daß die Schwestern die Studien unter erschwerten Um- 
ständen betreiben und viele Hilfsmittel zu ihrer Fortbildung entbehren 
müßten. 

Ordensfrauen und namentlich solche mit Klausur sind allerdings zurück- 
haltend im Besuch von Vorträgen, Veranstaltungen und dergl.  Dabei mag 

235 



Dr. M. Annunziata Tollinger 

ihnen manches entgehen, doch ich gestehe, daß die wissenschaftliche För- 
derung durch viele besonders populäre Vorträge nicht gar so groß ist und 
durchaus nicht immer dem Aufwand an Zeit entspricht. Wirklich hoch- 
wertige Bildungsmittel aber benützen sie eifrig und hiefür wird ihnen die 
Erlaubnis meistens ohne Schwierigkeit erteilt. Weit entfernt, der Gründ- 
lichkeit des Wissens zu schaden, scheint mir diese Sichtung des Hoch- 
wertigen vom Mittelmäßigen sehr geeignet zur Konzentration. Der Vor- 
wurf, als wären ihnen Bücher, Zeitungen und verläßliche neuere Fach- 
literatur unzugänglich, ist unberechtigt. Die meisten Klosterschulen be- 
sitzen die Berechtigung zur Ausstellung staatsgültiger Zeugnisse und unter- 
stehen staatlicher Aufsicht. Dieser Umstand allein schon • selbst wenn 
nicht eigener Bildungsdrang vorhanden wäre • nötigt sie, sich auf der 
Höhe der staatlichen Schulen zu erhalten und die Fortbildungsmittel eifrig 
zu benützen. Was unsere Klosterschule anlangt, so kann ich feststellen, 
daß nicht die Behelfe fehlen, sondern die Zeit, um die Fülle des Gebotenen 
zu bewältigen. Vielleicht hat Dr. Birch-Hirschfeld einige ausnehmend 
schlechte Erfahrungen gemacht. Vielleicht kennt sie eine oder die andere 
rückständige Ordensfrau. Doch solche Einzelfälle berechtigen nicht zum 
allgemeinen Urteil. Im Kloster wie in der Welt hängt ungemein viel von 
der Persönlichkeit ab. Die strebsame, aufgeschlossene Professorin findet 
hundert Mittel und Wege, ihr Wissen zu bereichern, die weniger regsame 
bleibt mitten im Überfluß rückständig. 

Man vermisse Einzelzimmer für Vorbereitung und Studium. 
Dieser Mangel trifft nicht überall zu; häufig haben die Schwestern Ein- 

zelzellen; sonst sind gewöhnlich eigene Studierzimmer, Bibliotheken oder 
Konferenzzimmer vorgesehen. Der Umstand, daß diese von mehreren 
Schwestern benützt werden, fällt wegen des üblichen Stillschweigens nicht 
schwerer ins Gewicht, als dies für öffentliche Bibliotheken gilt, welche 
doch auch von Gelehrten zu intensivster geistiger Arbeit benützt werden. 
Ist es übrigens der weltlichen Lehrerin vergönnt, ihre Studien immer in 
tiefster Ruhe zu betreiben? Die Umgebung in einem Privathaus ist der 
Sammlung oft weniger hold als das Klosterleben mit seinen von der Regel 
vorgeschriebenen Zeiten des Stillschweigens. Übrigens wird die weltliche 
Professorin von gesellschaftlichen Pflichten stärker in Anspruch genom- 
men als die Ordensfrau. Wenn Schweigen, Zurückgezogenheit und das 
Zurücktreten zeitlicher Sorgen der Nährboden großer Gedanken sind, so 
sind sie auch die rechte Atmosphäre für gedeihliches Studium und die 
Arbeit an der Jugendbildung. 

236 



Studentin und Ordensleben 

Politische Interesselosigkeit und Unkenntnis der Zeitströmungen wirft 
man den Ordensfrauen vor. Sie brächten der Frauenbewegung wenig 
Verständnis und Anteilnahme entgegen. 

In dieser Allgemeinheit ist der Vorwurf unberechtigt. Die Zulassung 
der Frauen zum Hochschulstudium und zu jenen Berufen, welche durch 
dasselbe erschlossen werden, ist einer der wesentlichen Punkte der Frauen- 
bewegung. Davon wurden die Mitglieder der Lehrorden zu allererst be- 
troffen. Ordensfrauen waren z. B. die ersten Hörerinnen der Innsbrucker 
Universität, unterzogen sich als erste den Prüfungen und zeigten sich für 
das Frauenstudium besonders aufgeschlossen. Dies verdient umso mehr 
Beachtung, als sie selbst von Seite gutgesinnter, aber stark konservativ ein- 
gestellter Katholiken auf abfällige Beurteilung stießen. 

Die Teilnahme an den Geschicken des Vaterlandes ist dem Ordensberuf 
ebenso wenig entgegen, ja das Wissen um die Nöte des Vaterlandes und 
alle Interessen des Gottesreiches, die auf dem Spiele stehen, wirkt sehr 
befruchtend; es eröffnet dem Beten, Arbeiten und Opfern der Ordens- 
frauen weite Perspektiven und feuert sie an, alle ihre Kräfte für die 
Sache Gottes einzusetzen. Als Erzieherin obliegt ihr überdies die Pflicht, 
das Urteil der ihr anvertrauten Jugend zu bilden, sie vor schlechten Ein- 
flüssen zu bewahren und sie zu opferbereiter Vaterlandsliebe zu erziehen. 
Wie aber vermöchte man etwas zu vermitteln, was man nicht selbst be- 
sitzt? Das Verhalten der Ordensfrauen, auch der klausurierten, bei den 
Wahlen ist beschämend für viele Katholiken in der Welt, die in ihrer 
Gleichgültigkeit auf ihr Wahlrecht und damit auf ihren Anteil an der 
Beeinflussung des Vaterlandes verzichten. Da sieht man alte gebrechliche, 
kranke, fast lahme Nonnen, gestützt von ihren Mitschwestern, zur Wahl- 
urne herantreten, voll Freude und Eifer, nun auch in etwa zum Wohl des 
Vaterlandes beitragen zu können. 

Es erübrigt noch ein ergänzendes Wort zum Kapitel Gebet. Die Angabe 
der Betrachtungspunkte ist in Klöstern vielfach nur im Noviziat oder für 
die Laienschwestern üblich und ist nicht als beengende Bindung gedacht, 
sondern als Einführung in die Kunst des Betrachtens oder als Erleichte- 
rung. Selbst für diese Gruppen von Schwestern unterbleibt die Vorlegung 
der Betrachtungspunkte des öfteren und nimmt gegebenen Falles nur einen 
Bruchteil der für die Betrachtung anberaumten Zeit ein. Sollte eine Schwe- 
ster große Schwierigkeiten haben, sich an die vorgelegten Punkte zu halten, 
so könnte sie sich wohl bei ihren geistlichen Vorgesetzten die Erlaubnis zu 
freier Wahl des Betrachtungsstoffes erbitten. 

237 



Dr. M. Annunziata Tollinger 

Daß die tägliche Wiederkehr der gleichen mündlichen Gebete die Gefahr 
gewohnheitsmäßiger und geistloser Verrichtung in sich schließt, ist richtig. 
Das wurde auch von den Ordensschwestern selbst empfunden. Aus dieser 
Einsicht entsprangen Bestrebungen neuerer Zeit, das Chorgebet abwechs- 
lungsreicher zu gestalten und wo bisher das marianische Offizium vor- 
geschrieben war, das Chorgebet enger noch als bisher an die Liturgie der 
Kirche anzuschließen. Schon ist ein neues Offizium in Vorbereitung, 
welches diesen Wünschen Rechnung trägt. . 

Schön sind M. Theresias Ausführungen über den Wert des Gemein- 
schaftsgebetes, selbst dann, wenn es nicht in allen Einzelheiten verstanden 
wird. Nichtsdestoweniger wäre es sehr wünschenswert, die jungen Schwe- 
stern nach Tunlichkeit in die Sprache der Kirche einzuführen. Viele 
Ordenshäuser lassen denn auch in der Tat ihrer Ordensjugend Latein- 
unterricht erteilen; zum mindesten stellen sie den Schwestern zweispaltige 
Exemplare zur Verfügung, welche neben dem lateinischen Text auch die 
deutsche Übersetzung bieten. Für die meisten Akademikerinnen ist diese 
Schwierigkeit schon deshalb gegenstandslos, weil sie schon hinreichende 
Lateinkenntnisse ins Noviziat mitbringen. 

Möchte diese offene Darlegung ein wenig dazu beitragen, Unklarheiten 
und unbegründete Befürchtungen hinwegzuräumen. Vielleicht auch dürften 
sie zusammen mit den Ausführungen von Dr. Birch-Hirschfeld und M. 
Theresias Entgegnungen manchen Vertreter der Ordensgenossenschaften 
dazu anregen, nicht durch zu engherzige Handhabung der äußeren For- 
men das Verständnis für die überragenden Werte des Ordensstandes zu 
verdunkeln. Die Gnade zerstört nicht die Natur. Erst dann, wenn die 
Übernatur mit einer edlen natürlichen Menschlichkeit zum harmonischen 
Ganzen sich verbindet, vermag das Ideal des Ordensstandes seine volle 
Anziehungskraft auszuüben. Erst dann auch wird der Mensch zum wahren 
Nachbild des göttlichen Meisters voll hinreißender Größe und doch voll 
edler Natürlichkeit. 

258 




