J]. Lortzing

s»Karmel des Elends“ tritt erst in den ,,Lettres & une Carmélite” heraus,
aber doch auch hier so, dafl man an einigen Stellen merkt, wie die Adres-
satin der Briefe ihn in die Richtung eines ,sichtbaren Leuchtens®, wenn
auch nicht lenken, so doch leise deuten méchte.

Fiir den ,,Karmel des Elends* gilt eben — weil er an das Letzte gecht —
darum auch gesteigert das Gesetz: dafl das eigentliche Wesen der Heilig-
keit hier auf Erden durch die gemalten Bilder der Heiligen wie durch ihre
Biographien wie durch die praktischen Formen ihrer Verehrung eher ver-
hiillt wird — in das ,,sacramentum Regis*. Und im Mafle solche Verhiil-
lungen Verzeichnungen sind, wird es auch mehr dem ,,Stil“ des ,,Karmel
des Elends* entsprechen.

Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (T 1547)
Von J. Lortzing

och gingen dic Wogen der religiésen Bewegung im dritten, vier-
Hten und fiinften Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts; heftig stiefen

zwei Weltanschauungen aufeinander und rangen um die Vor-
herrschaft; tief wurden die Geister bis ins Innerste aufgewiihlt; ein tiefer
Riff ging durch das deutsche Volk, der sich im religiésen Leben des ein-
zelnen und in den Gemeinschaften, in denen er wurzelte, in Lindern,
Stiddten und Klostergemeinden fiihlbar machte. Da hat es einen eigenen
Reiz, in einen Konvent gottgeweihter Jungfrauen einzutreten, an dessen
Eingangspforte das Heilandswort geschrieben stand: ,,Den Frieden lasse
ich euch, meinen Frieden gebe ich euch®, der ginzlich unberiihrt blieb von
dem groflen Geisterkampf der Gegenwart und dazu bestimmt zu sein
schien, der Welt den Beweis zu geben, dafl der alte Geist der klosterlichen
Zucht und Eingezogenheit noch nicht ausgestorben war, daffl man noch
immer hinter den Klostermauern den Frieden finden konnte, ,,welchen die
Welt nicht geben kann® und welcher ,alles Denken iibersteigt®. Diesen
Eindruck wiirden wir gewinnen, wenn wir den Beghinenhof von Oster-
wijk bei Herzogenbusch in Holland betreten konnten, um in der weit be-
rithmten Oberin, Maria von Osterwijk, eine Mystikerin kennen
zu lernen, deren Name mit goldenen Buchstaben in die Annalen der Kir-
chengeschichte thres Jahrhunderts eingetragen zu werden verdient, weil sie
die heftigen Vorwiirfe, welche sich in jener Zeit gegen den Ordensstand
richteten, durch die Tat widerlegt hat. Im 4. Heft des Jahrganges 1927

250



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (+ 1547)

wurde bereits ein Aufsatz iiber sie veroffentlicht!. Es sei mir erlaubt, die
dortigen Ausfiilhrungen ein wenig zu erginzen.

Nach der Vorrede zu ihrer Schrift war M. ,,eine andichtige (devote)
Person®, die ,,Gottreinigkeit geliebt und unsern Herrn Jesum Christum
von ganzem Herzen gesucht und gefunden hat“. Zu Anfang hat sie das
Leiden Christi betrachtet, wie ein Kind gab sie sich in Gottes Willen;
aus dem einfiltigen Gehorsam erwuchsen ihr die iibrigen Tugenden.
Darnach wurde sie mit mannigfachem Druck und Leiden und wunderlichen
Peinen, die Seele und Leib durchschnitten ..., ihrem Briutigam in
seinen Leiden und Wunden konformiert und wie Gold im Feuer er-
probt und zuletzt mit grofler, iiberfliefender Gnade in Gottgezogen,
versenkt und gefestigt, so dafl sie ihren eigenen Willen und alle
Kreaturen in rechter inwendiger Ledigkeit und Armut des Geistes
griindlich in Gott verloren hat“. So wurde sie ein ,lebendiges
Instrument durch die Gnade Gottes. Sie ist nur dariiber aus, ,,durch
ihr feuriges Gebet, durch Worte und Werke alle Menschen zu der
Liebe Gottes zu ziehen®.

Das ist in der Tat das Bild, das uns aus ihren Schriften entgegentritt.
Die Grundlage ihres inneren Lebens bildeten Demut, Einfalt und
Gehorsam. Thre Demut verrit sich zunichst in ihrem starken Siinden-
bewufltsein, das in den Betrachtungen iiber das Apostolikum und iiber die
sieben Gaben des HIi. Geistes besonders stark hervortritt. Im Bewufitsein
threr eigenen ,,Schnodigkeit“ bittet sie im 6. Kapitel der erstgenannten
Schrift: ,,O Vater, ich bekenne, daf ich eine grofie Siinderin bin und dafl
ich Deine Majestit verunehrt habe mit manchen Siinden und Gebrechen,
wodurch meine Seele so innerlich gefangen liegt und nimmermehr erlést
zu werden vermag, Deine Gottheit erbarme sich denn iiber sie durch das
Verdienst Deines einzigen Sohnes. Darum, lieber Vater, begehre ich allein,
meine Siinden und meine Bosheit zu werfen in den Abgrund Deiner ewi-
gen Gutheit, und darin zu versinken und zu ertrinken und nimmermehr
davon auszugehen, weil ich anders nimmer Gnade zu erlangen vermag.”
Dieses Ausgehen von einer tiefen Erkenntnis der eigenen Siinde erinnert an
das ,,Fundament® der ignatianischen Exerzitien (2.—4. Ubung). Die De-

1 Maria von Osterwijk und ihre Schrift ,,Der rechte Weg zur evangelischen Vollkommen-
heit von A. Mdhimann, S. 319 ff. Ferner wurde ich auf S. 682—720 der ,,Deutschen
Mystikerbriefe des M. A.“, herausgegeben von W. Oehl (Miinchen 1931) aufmerksam
gemacht. Leider war das Exemplar der hiesigen Universitits-Bibliothek ausgelichen,
so dafl ich es nicht benutzen konnte.

261



J. Lortzing

mut, das ,,Fundament der Tugend“ (Gaben des HI. Geistes, Kap. 4), ist
ihr gleichbedeutend mit der ,,Armut des Geistes”, iiber welche sie eine
eigene Schrift verfaflite. Um sie zu erlangen, mufl man den Herrn suchen
mit Bitten und Schreien, mit ,,Poenitentie” und Sichselbstabsterben. Die
Seele lernt, sich selbst zu verschmihen und zu denken, daf sie arm an
Tugenden sei, dafl es alles nichts sei, was sie getan hat. Denn Gott wirkt
alles Gute durch sich, und von sich selbst tut sie nichts als Siinde und ist
zu allem Bosen geneigt, wenn der Herr sie nicht daran hindert. Man wird
diese Auflerungen einer tiefen Demut nicht auf die dogmatische Waag-
schale legen diirfen, und daff Maria nicht an eine Alleinwirksamkeit Gottes
denkt, zeigt ihre weitere Auflerung, dafl Gott diesen ,,seligen Armen*
befiehlt, ,,den auswendigen Menschen im Zwange zu halten, so daf er
dem inwendigen kein Hindernis sein kann®, daf er ,eine fleiflige Bewah-
rung ihrer selbst™ von ihnen fordert. Handelt es sich doch um ein miihe-
volles ,,Von-Sich- Ausgehen‘: ,,So viel ein Mensch um der Liebe Gottes wil-
len von sich ausgehen kann, so viel geht Gott in ihn ein und nicht mehr.
Dazu gehort, dafl man sich selbst bezwingt (,,Gaben des HI. G.©, Kap. 6).
Um die rechte ,,Armut* zu erlangen, muff man mit ganzem Fleif} arbeiten,
Tag und Nacht darum bitten und rufen. Man muff eine ,,gute Meinung®
und einen ,,guten Willen® haben (also nichts von Passivitit!), um sich
immer wieder zur echten Einfiltigkeit hinzufinden. Diese von ihr so hoch-
geschitzte Tugend der Einfalt ist ein Zum-Kinde-Werden. Schwer hat sie
ringen miissen, aber sie darf — im 10. Briefe — bekennen: ,,Ich bin jetzt
iberwunden wie ein Kind.“ Auf dieses ,,Kindsein®, eine der anzichend-
sten Seiten in Marias Frommigkeit, kommen wir noch zuriick. Es gehort
dazu auch ihr kindlicher Gehorsam, dem sie nach ihren eigenen Worten es
verdankte, dafl sie die schwere Zeit der Anfechtungen ? siegreich iiberstan-
den hat. Wir miissen mit Maria in den Tempel unserer Seele gehen und mit
demiitigem, einfiltigem Gehorsam die Krifte unserer Seele Gott auf-
opfern wic Maria ihr Kind. Besonderen Anlaff zur Empfehlung dieser
Tugend boten ihr die beiden Andachten zu den hl. fiinf Wunden. ,,Wir
lassen unseren Verstand einfiltig werden und iibergeben unseren Willen
ginzlich Gott und unseren Oberen, wie der Sohn Gottes getan hat.“ Die
zweite unter den Gaben des HI. Geistes (Kap. 2) lehrt uns, wie wir ,mit
simpler Demiitigkeit* (uitmoedigkeit) uns Gott und unseren Oberen ge-
fangen geben sollen. Ja sie rit (,,Armut des Geistes), allzeit einem frem-

? Hieriiber s. Mohlmann a. a. O. S. 331 ff.
252



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (7 1547)

den und nicht dem eigenen Willen zu folgen. Ihre Briefe an ihren Seelen-
fishrer, den Prior der Kolner Kartause3, liefern uns den Beweis, wie sie
selbst ihre Ermahnungen in die Tat umgesetzt hat. — Sie fafit die Tugen-
den der Demut, der Einfalt und des Gehorsams gern zusammen unter dem
Begriff der ,,Gelassenheit®, deren Widerspiel die ,,Ungelassenheit®,
die ,,Ungestorbenheit ist (1. And. z. d. hl. Wunden, Nr. 3). Die Seele
muf ,,sich in Gelassenheit setzen*. Soll der Herr mit seiner Gnade in uns
wirken, so miissen wir unser Herz ,,in siifler Stille* halten, in Ehrerbie-
tung, Dankbarkeit und tiefer Demut. Die Secle soll Gott suchen in ihren
drei Seelenkriften, wo er sich selbst ,eingebildet hat. Thre Gemiitsverfas-
sung muf} die eines einjihrigen Kindes sein (14. Brief). Die gelassene Seele
ist ganz zufrieden, wie Gott es fiigt, und begehrt kein Ding im Himmel
und auf Erden mehr als das andere (2. Br.). Das beste Vorbild der Armut
und Gelassenheit gibt uns — wie in allen Tugenden — die Gottesmutter
(,,Gaben d. Hl. G.“, Kap. 2 u. 4). ,,Ach, Kinder*, so schreibt sie (Kap. 5),
,wer diesen edlen Grund erreichen konnte, nichts zu wollen, nichts zu
scheinen, nichts zu begehren als Gott, das wire der allernichste, kiirzeste
und sicherste Weg zu der hochsten Wahrheit. Daff wir immer etwas sein
wollen, das hindert uns, uns ganz zu lassen.” Sie bezeichnet diese Gelas-
senheit auch als Selbstvernichtung, aber offenbar nur in dem Sinn
einer Vernichtung des Gott widerstrebenden Eigenwillens; das zeigt so-
gleich der folgende Satz: Wir wollen nicht allein um Gottes willen leiden
und wirken, sondern immer etwas sein; hierdurch kam Luzifer zu Fall.
Selbstvernichtung ist bei ihr nur ein anderer Ausdruck fiir ,,Selbstverleug-
nung*: ,,Ach Kinder, wenn wir uns selbst vernichten und verleugnen wiir-
den, welchen Frieden wiirden wir finden!“ (Ebenda.) Auch wenn sie die
Grundstimmung der gottlicbenden Seele als ein ,,Norn sum® (,Ich bin
nicht) bezeichnet, denkt sie nur an die Aufhebung des selbstsiichtigen,
eigenwilligen Ichs: ,,Wenn der Mensch seinem ,Appetit’ und seinem Eigen-
willen folgt, ach, ach, was hat er dann?*“ (2. Brief.) Nicht der Wille, der
Eigenwille steht im Wege: ,,O vermaledeiter Eigenwille und eigen Be-
hagen* — so ruft sie (,,Gaben usw., Kap. 3) aus —, ,,wie elendiglich be-
triigst du die arme Kreatur!“ Das Widerspiel des ,,non sum® ist das
,,etwas sein oder scheinen wollen; das ist der gewohnliche Strick des Fein-
des, mit dem er die Seelen fingt®. Dagegen setzt sie iiberall die Mitwir-

3 S, Mohlmann S. 321. Zwei Jahre vor ihrem Tode lie sie sich in K&ln nieder und
wohnte in der Nihe der Kartause.

263



J. Lortzing

kung des Willens voraus: Wie das Weizenkorn immer von neuem
sterben mufl, so bedarf der Mensch immer wieder des ,,n0n sum® um Got-
tes willen und durch Gott. Das kostet Arbeit und Trinen, ,,denn was
nichts kostet, das gilt auch nicht®. ,, K6nnte man es mit Wiinschen kriegen,
ohne Kosten und Arbeit, oder allein mit Begehren und Bitten, so dafl das
Herz nicht weh tite, dann wire es cine kleine Sache. Aber das mag nicht
sein. St. Augustinus spricht: ,Gott hat dich gemacht ohne dich, aber er
macht dich nimmermehr selig ohne dich‘. ,,Nichts macht den Menschen
selig als die Gnade Gottes und der gute Wille, mit Werken
vollbracht, soweit man kann“ (ebenda). Gilt es doch, die »Ungelassenheit
fort und fort zu iiberwinden, denn solange man einen Tropfen Ungelas-
senheit hat, ist man kein ,,gelassener Mensch. Und schliefllich ist die Ge-
lassenheit ja nur die Bereitschaft zur Hingabe an Gott: Wir miissen uns
Gott ginzlich iibergeben und darin beharren, ,,denn alle Gelassenheit ist
nichts wert ..., wenn sie nicht im Werk ausgeiibt wird*. ,,Sich selbst ver-
nichten®, das heifit nach ibr ,,nichts begehren als Gott (Kap. 5). Es bildet
die notwendige Voraussetzung der Liebe zu Gott: Wir miissen uns,
so lehrt sie in demselben Kapitel, Gott ginzlich opfern und mit ihm ver-
cinigt werden, mit dem Herrn unter dem Kreuze sterben und zu nichts
werden, d. h. nichts begehren, nichts sein, nichts scheinen wollen, sondern
durch Glaube und Liebe in Gott leben und den HI. Geist um die Gabe der
Frommigkeit* anrufen, dafl wir unser Gedichtnis, Verstand und Willen
und all unser Begehren ganz zu Gott kehren; endlich Maria bitten, uns
die Kleider zu geben, die sie ihrem lieben Sohn gemacht hat, den grauen
Rock der Demut, das weifle Kleid der Reinheit und das rote Kleid bren-
nender Liebe, die im Einswerden mit Gott besteht. Die ,,Armen werden
ein Geist mit Gott, sie mit Gott und Gott mit ihnen. Sie wandeln im
rechten Frieden, ,,denn der eine will nichts anderes als der andere; also
sind zwei Willen eins, man kann sie nicht voneinander scheiden.
Aber es ist keine Wesenseinheit: ,,Gott bleibt Gott im Wesen ... und
Kreatur bleibt Kreatur, Wie wenn man einen Tropfen Wassers nihme
und wiirfe ihn in ein Faffl Wein: der Wein wird kein Wasser, und das
Wasser wird kein Wein. Trotzdem kann man beide nicht auseinander-
kennen. Also sind Gott und die Seele durch die Gnade vereinigt (,,von
g. Armut“). — Vorwiegend duflert sich die Gottesliebe bei ihr als Jesus-
liebe, insbesondere als Licbe zum leidenden Heiland und zu seinen

* Gudertierenheit = Gutherzigkeit, Milde, Freundlichkeit.
254



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (1 1547}

hl. Wunden. Sehr auffillig hebt sie den Gedanken der Gleichfdrmig-
keit mit Christus hervor, hauptsichlich in den Betrachtungen iiber
das apostolische Glaubensbekenntnis, dessen Sitze sie in geistreicher Weise
mit den Bitten des hl. V. U. verbindet. Sie nimmt hier eigentlich den Ge-
dankengang der zweiten, dritten und vierten Woche der ignatiani-
schen Exerzitien voraus, deren Urheber ihr gewifl zugestimmt
baben wiirde, wenn er ihren Ausspruch gekannt hitte: ,,Das Leben und
Leiden unseres Herrn ist die sicherste und niitzlichste Ubung; es ist der
nichste Weg zur Vollkommenheit (,,Hl. Wunden®, 2. Andacht, Schluf}).
Doch gehen wir nunmehr auf die Einzelheiten ein: Zu dem Satz: ,,emp-
fangen vom HI. Geist® bittet sie (Kap. 3): O allerliebster Vater, o Heili-
ger Geist, wollet doch mein Herz umleuchten mit eurer Gnade, wie ihr
Maria getan.” Beide mdgen ihr Herz ,.entfliefen® und das ewige Wort in
ihr wohnen lassen. Weiter aber entspricht das Niedersteigen des Herrn
beim eucharistischen Opfer seiner Herabkunft in den Schof8 der Jungfrau,
und die hl. Kommunion ist Gleichférmigkeit mit seiner Empfingnis. Das
»geboren aus Maria, der Jungfrau vollendet sich in uns, wenn wir unsern
Willen, den uns Gott als einen freien gegeben hat, ihm iibergeben. Und
das geschieht durch die Betrachtung des Jesuskindes, in welchem der Aller-
hochste der Allerniedrigste geworden ist. Soll Gott mit seiner Glorie in
uns wohnen, miissen wir es ihm gleichtun, d. h. unsere eigene Weisheit
-und unseren hochmiitigen Verstand niedersinken lassen ,,und werden sim-
pel als dies Kind“. In diesem Wie-ein-Kind-Werden (s. 0.) zeigt unsere M.
grofle Ahnlichkeit mit der kleinen Theresia vom Kinde Jesu. Das
Wort des Herrn: ,,Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder* ist ihr das
schonste Wort der HI. Schrift. Ein Kind braucht weder Weisheit noch
Verstand, hat weder Furcht noch Scham und hat seine Liebe noch zu
nichts hingekehrt als zu Vater und Mutter, nur zu ihnen flieht es vor der
Gefahr, es klagt nur ihnen und bittet nur sie. Das miissen wir geistlicher-
weise nachahmen, wenn wir simple Kinder Gottes werden wollen. Bitten
wir also um rechten Gehorsam, rechte Demut und Einfalt, damit Christus
alle Tage aufs neuve in unserer Seele geboren wird. So wurzeln ihre Haupt-
gedanken in der Gleichformigkeit mit dem Kinde Jesus. — Das 5. Kap.
handelt ,,von dem tugendsamen Leben Christi, wie die andichtige Braut
sich selbst priifen soll, um ihre Gebrechen abzulegen und den Tugenden
Christi nachzufolgen®. Die Betrachtung des reinen Lebens Christi soll uns
Anlaf zur Erkenntnis der eigenen Unvollkommenheit bieten. Im 6. Ka-
pitel behandelt sie den Satz: ,,gekreuzigt, gestorben und begraben®, mit

255



]. Lortzing

welchem sie die 5. Bitte verbindet. Wir sollen sprechen: ,,O Vater, ich
bekenne, dafl ich ein grofler Siinder bin, dafl ich Deine Majestit verunchrt
habe mit manchen Stinden und Gebrechen® (die Forts. s. 0.). Zugleich aber
empfiehle sie der Braut Nachfolge Christi durch Ergebung in seinen Wil-
len. Die Seele mufl mit Christo sterben, so daff kein Tropfen ,,Ungelassen-
heit” iibrig bleibt. Zuletzt muf sie mit dem Briutigam begraben werden,
d. h. sie muf} so griindlich zunichte gemacht werden, dafl sie sich selbst
und alle Kreaturen nicht hoher achtet als ein Wiirmlein. In diesem Zu-
stand merkt der Mensch nur noch auf den Willen Gottes und vollbringt
ihn mit frohlichem Herzen. Ist man so mit Christo begraben, so soll man
auch mit ihm auferstehen. — Die Hollenfahrt in Verbindung mit der
6. und 7. Bitte behandelt das 7. Kapitel. Erblickt der Herr die Seele in
dem ,,hollischen Abgrund der Erniedrigung ihrer selbst, so kann er sich
nicht linger enthalten, er muf} sich ihrer erbarmen und sie daraus erlSsen.
Dann wird ihr alle Bitterkeit stifl. Er fiihrt sie ein in das irdische Paradies,
d. h. er vereinigt sie mit sich in Liebe und befestigt sie in sich und sich in
ihr also, daf} sie zusammen eins werden, also dafl man sie nicht vonein-
ander scheiden und kennen (= unterscheiden) kann, denn sie ist so ,ge-
stedicht 5 mit seiner Minne und Liebe, dafl weder Teufel, noch Menschen,
noch eine Kreatur sie von ihm abziehen kann.“ — ,,Am dritten Tage auf-
erstanden von den Toten®, lautet die Uberschrift des 8. Kapitels.

Hierbei erkennen wir ,,die unbegreifliche Liebe, die der Herr hat, je
linger, je mehr zu seiner auserkorenen Braut, da er ihr Herz also besessen
hat mit Freude ... wie einen lustigen Rosengarten; und da er erkennt, daf}
sie ihm fortan ganz getreu bleibt und daf} keine Kreatur sie mehr zu er-
freuen vermag aufler der Herr selbst: so hat er so grofies Behagen an ihr,
dafl er die Liebe und die Minne, die er in sich® verborgen getragen hat,
nicht linger verbergen kann*. Das 9. Kapitel spricht von der Gleichfor-
migkeit der Seele mit der Himmelfahrt des Herrn. Das eine Auge der
Braut soll auswirts, das andere innenwirts schauen. Mit dem Leibe soll
sie allen Menschen zu Dienste stehen, aber mit den drei Seelenkriften soll
sie mit dem Herrn gen Himmel fahren: ,,Mein Herz®, so sagt sie, ,,ist von
mir gezogen und ist Jesu nachgegangen.” ,,Und da sitzt denn diese getreue
Braut, die ein armes Wiirmlein gewesen ist, zur rechten Hand bei ihrem
allmichtigen Vater.“ Sie ist ihres Eigenwillens ginzlich quitt,

5 Dies Wort konnte ich in keinem Worterbuch finden.

8 Statt ,,yn yr* mufl es wohl heiflen ,,yn ym*.

256



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547)

die Dreifaltigkeit hat ihr Herz ,,mit Gnaden besessen®. M. beriihrt hier
einen Punkt, der unsere besondere Aufmerksamkeit auf sich zicht. Die
Braut ist berufen zum Wirken an der Menschheit. Schon im
8. Kapitel hieff es, daff der Herr ihr seine ganze Liebe offenbart, weil er
durch sie seine Gnade offenbaren und ausbreiten will. Er reinigt und l3u-
tert sie zu seinem Werkzeug, seinem lebendigen Werkzeug (vgl. ,,Armut
d. G.“ und den 12. Brief), das bereit ist, zu leiden und zu tun, was ihm
beliebt. Ausfithrlich spricht sie hteriiber im 10. Kapitel (,,zu richten die
Lebendigen und die Toten®). Die ,,Lebendigen* sind ,,gute, durchleuchtete
Menschen, die gern in Gott leben wollen, aber nicht recht dazu kommen
konnten®. Die Briaute des Herrn sollen ithnen dazu verhelfen, indem sie
Gott bitten, sie zu derselben Gnade wie sie selbst gelangen zu lassen. Die
Braut, das ,,Seelchen®, soll allen Fleiff anwenden, ,,andere Menschen zu
Gott zu ziechen®. Die Toten ,,sind die hartnickigen, siindigen Menschen®;
diese soll die Braut ,,vermahnen®, damit sie sich in threm Gewissen selbst
verurteilen und ,,Ponitentie zu tun begehren fiir ihre Missetat. Diese
,» Toten® sollen lebendig werden, indem die, welche in der Gnade stehen,
die anderen nach sich ziehen. Darum mag die Seele bitten: ,,O Herr, ziche
mich zu dir in deine allersiifleste Liebe, denn deine Liebe — ist meinem
Herzen eine tiberfliefende Siifligkeit! Aber sie ist ihr kein blofler Genuf,
sondern eine Fahigkeit zum Wirken an anderen. Wird unserer Maria doch
auch der Schlufl des Apostolicums zu einer Aufforderung hiezu. Die be-
gnadigte Seele hat die Aufgabe, alle Menschen zur ,,Auferstehung des
Fleisches* und zum ,,ewigen Leben® zu bringen, wie Christus uns zuvor
getan hat. Sie mufl ihm in seiner Erniedrigung und Verlassenheit nach-
folgen und lernen, getrost zu sein, auch wenn sie Gott nicht fithlt, gleich
als kennte er sie nicht. Sie spricht zum Herrn: ,,Gebrauche mich, wie du
willst, ich bin es zufrieden.” So wird sie sein Werkzeug, dessen er sich zum
Heile anderer bedient. Er schlieit den Weinkeller zu, sonst miifite die
Seele (von Liebe) trunken werden, er 1488t sie ,,diirr und ungetrost in sich
selbst“ werden, dann aber gibt er ihr wieder tiberflissig, damit sie anderen
verhelfen kann zur ,,Auferstehung des Fleisches”, d. h. aus aller sinnlichen
Lust. In ihren simtlich aus dem Jahre 1531 stammenden Briefen? lifit
siec uns einen Blick tun in ithr wahrhaft apostolisches Herz. Was der
Herausgeber ihr am Schlufl des 13. Briefes bezeugt, sie habe ,,durch ihr
stindiges Leiden und Gebet* manche Seelen an sich gezogen, das finden

7 Vgl. den Schluff des 12. Br.
Aslese VII’s 5 257



J. Lortzing

wir hier bestitigt. Nach dem ersten Brief erkannte sie es als ihren Be-
ruf, ginzlich zu Gottes Willen zu stchen in der Hilfeleistung fiir andere
Menschen in rechter Armut des Geistes. Das ist jetzt ihr einziges ,, Werk®.
Sie ist im Inneren ,,blof}, arm und ledig®, aber ,,iiberfliefend, zu erinnern
die Menschen, um sie zu Gott zu bringen”. Der Herr wirkt durch sie,
das ,,Wiirmchen* (wormgen). Auch die Schwestern sollen sich Gott als
seine Werkzeuge zur Verfiigung stellen. Ihr Seeleneifer erstreckt sich auf
alle. ,,Ich bitte euch — so ruft sie im 7. Brief ihren Freunden, den
Kolner Kartidusern, zu — ,helft mir die Seelen zusammenbringen ® in
unseres himmlischen Vaters Herz.“ Alle, welche ihr ihren Namen an-
gegeben haben, nimmt sie von Gottes wegen an ihr Herz. Hatte es sie
einst — nach dem 2., 8. und 10. Brief — ,,ein Martyrium® und ,,mehr als
einen Tod“ gekostet, selbst ,zur hl. Gehorsamkeit zu gelangen, so
wurden jetzt, nachdem sie den Frieden gefunden, neue Leiden iiber sie
verhingt, die sie als Sithneleiden betrachtete. Nach dem 7. Brief
litt sie unsdglich an Haupt, Fiiflen, Hinden und am Herzen. Thr Haupt
empfand bei Tag und Nacht Stiche, als wire ihr ,,ein Hut von Dornen®
um das Haupt gedriickt. Sie bittet, fiir sie zu beten, daff Gott ihr Stirke
verleihe, viel zu leiden fiir eine einzelne Seele, die ihr besonders am Her-
zen liegt, denn es war ihr erklirt worden, sie konne keine Linderung
finden, ,bis dafl ich meinen Mitmenschen (even minschen) mit bringe
(= mit ziehe) . . . Adch, ich bin so bereit, zu leiden, auf daf ich ihn (mit
Gott) verséhne®. Aber trotz dieser Leiden ist ihr Zustand der eines be-
standigen Friedens. Sie nimmt von Gott an alles, was ihr begegnet (Br. 8).
Je mehr man sie verachtet und verwirft, desto mehr dringt man sie zu
Gott, und desto mehr Gnade 148t er ihr zukommen (Br. 13). Doch sehnt
sie sich nach der Erlosung: ,,O Tod, wann wirst du kommen, denn mich
verlangt allein, bei meinem Liebhaber zu sein. Die Welt ist mir ein
schweres Kreuz, und ich bin ihr ein Kreuz* (11. Brief). 16 Jahre noch
muflte sie harren, bis ihr himmlischer Briutigam seine treue Braut heim
holte.

Als Probe ihrer Denk- und Schreibweise lassen wir zum Schluf ihre
Schrift

»Wie wir eine geistliche Klause oder Zelle in unser
Herz bauen sollen®

® Vergaderen, nach van Dale’s Groot Woordenbook der nederlandische Taal — zu-
sammenbringen, versammeln.

258



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (1 1547)

im Wortlaut folgen, schicken indes voraus, daff die hochdeutsche Uber-
setzung die naive Treuherzigkeit des mittelniederlindischen Originals
nicht zu erreichen vermag.

»Allerliebste Kinder in Christo Jesu . . ., macht euch eine Klause oder
Zelle in die Wiistenei dieser Welt . . . Und nun will ich eine kurze Weise
beschreiben, wie wir dieselbe in unser Herz machen sollen. Zuerst bitte
ich euch, dafl ihr die Klause eurer Herzen setzen wollet zwischen dem
Olberg und Sion, womit ich meine, daff wir gelassen miissen stehen unter
Gott und unsern Oberen und unter den Leuten, mit denen wir umgehen,
in allen ehrbaren Dingen, Bitterkeit und Elendigkeit von auflen und von
innen gerne zu leiden, wie es Gott haben will, und warten auf den in-
wendigen Trost der Gnade Gottes von innen. Sodann lafit uns weiter
merken, wie die Zelle unsers Herzens ausgebaut werden soll: das Fun-
dament soll sein, dafl wir all unsere Siinden und Gebrechen auswerfen in
der Beichte. Die Mauersteine sollen sein ein Niederschlagen aller eitlen
Gedanken und unniitzen Worte; so bauen wir eine starke Mauer des
Schweigens von auflen und von innen. Der Fuflboden oder Estrich soll
sein ein Niederhalten unseres Herzens und unseres Gemiites durch griind-
liche Demiitigkeit, die Balken der Gehorsam, die Fenster Weisheit der Augen.
die Tiiren Weisheit und Bescheidenheit im Reden, das Dach die Liebe
Gottes und die Licbe zu unserem Nichsten, wie geschrieben steht: ,Die
Liebe bedeckt die Vielheit der Stinden.© Die Schlafstitte sei ein pur, rein,
gefriedigtes Gewissen; der Tisch soll sein Erkenntnis und Bereuung der
Siinden; deine Speise sei von doppelter Art: innige Trinen iiber das Lei-
den unsers Herrn soll sein dein siifler Wein, das andere sollen sein Trinen
iiber deine und deines Nichsten Siinden. Das Licht deiner Zelle sei ein
heiliger Wandel im Leben und Lassen, in Gedanken, Worten, Werken
und in allen Dingen; dein Stuhl das Verlangen, allzeit erniedrigt zu sein
und in Demiitigkeit zu bleiben, das Stuhlkissen Andacht und Innigkeit in
deinem Gebet und in all deinen Werken, indem du dich allein um Jesus
kiimmerst. Dein Habit und deine Kleidung sei, verschmiht und unbe-
achtet zu sein und von den Menschen nicht in Betracht gezogen zu wer-
den. Dein Handwerk seien Werke des Gehorsams und der Liebe und
grofler Fleil zum Dienste Gottes. — Auch miissen wir ein Girtchen oder
Hofchen (hoffgen) haben, um darin spazieren zu gehen. Darin werden
wir finden die siiflen Veilchen der Demiitigkeit, die weiflen Lilien der
Reinheit, die roten Rosen der gottlichen Liebe, die Violetten (Stiefmiitter-
chen?) der Schamhaftigkeit, die Akeleien (Glockenblumen) der Leidens-

5 259



J. Lortzing

willigkeit (lydsamkeit), die Maflliebchen (medesuessen) guter, reiner Be-
gierden, die Goldblumen der Selbstiiberwindung in allen Dingen und den
griinen Buchsbaum der Standhaftigkeit, bis in den Tod zu beharren ?; den
Eichbaum 1® der bitteren 1* Bufle, die Zeder hoher inniger Begierden. Und
ferner allerlei wohlriechende Kriuter der Tugenden findest du in diesem
Hofchen. Auch findest du hierin den edlen Weingarten des Lebens unsers
Herrn Jesu Christi und Marii, seiner lieben Mutter, und die reifen Trau-
ben des Leidens unsers lieben Herrn. — Nun lafit uns in solcher Zelle
unsere Wohnung aufschlagen und uns oft ergehen in diesem Hofchen. Ein
Altvater spricht: So lange du nicht in deinem Vaterland bist, soll deine
Zelle dein Paradies sein. Denn in dieser Zelle ist Frieden und auflerhalb
der Zelle ist Streit. Diese Zelle ist eine Rast des Herzens, eine Behiitung
(hoede) vor dem Zorn, eine Hilfe fiir den fleiffigen Menschen. Darum
ward zu Arsenius gesprochen: Arsenius, willst du bewahrt werden, so
scheue die Menschen. Ja, fliehet sie; Schweigsamkeit und Ruhe (swyge
und rust) sind die Wurzeln des Nichtsiindigens !2. Hierzu helf uns Gott!
Amen. Deo gratias!™

Wer ein geschichtlich treues Bild von dem Klosterleben des ausge-
henden Mittelalters entwerfen will, der wird nicht voriibergehen diirfen an
dem Beghinenhof von Osterwijk und an seiner liebenswerten Oberin, tber
deren Leben das Wort der Karsamstagsepistel geschrieben steht: ,,Thr seid
gestorben, und euer Leben ist verborgen mit Christo in Gott. Wenn
Christus, euer Leben, sich offenbaren wird, dann werdet auch ihr mit thm
offenbar werden in Herrlichkeit.*

? Volheirden — volherden, vollheerden; nach Verwijs u. Verdam, mittelnederlandsche
Woordenbook intransitiv — perseverare, beharren.

1% Egelentier — Echelentier boem.
11 gcherper Poenitentie; scherp — herbe, bicter.
12 o mochten wir die Stelle, deren Text nicht ganz in Ordnung zu sein scheint, ibersetzen.

260





