
/. Lortzing 

•Karmel des Elends" tritt erst in den •Lettres ä une Carmelite" heraus, 
aber doch auch hier so, daß man an einigen Stellen merkt, wie die Adres- 
satin der Briefe ihn in die Richtung eines •sichtbaren Leuchtens", wenn 
auch nicht lenken, so doch leise deuten möchte. 

Für den •Karmel des Elends" gilt eben • weil er an das Letzte geht • 
darum auch gesteigert das Gesetz: daß das eigentliche Wesen der Heilig- 
keit hier auf Erden durch die gemalten Bilder der Heiligen wie durch ihre 
Biographien wie durch die praktischen Formen ihrer Verehrung eher ver- 
hüllt wird • in das •sacramentum Regis". Und im Maße solche Verhül- 
lungen Verzeichnungen sind, wird es auch mehr dem •Stil" des •Karmel 
des Elends" entsprechen. 

M_aria von Osterwijk, die Zeitgenossin Lutkers (f 1547) 
Vo n J. Lortzing 

Hoch gingen die Wogen der religiösen Bewegung im dritten, vier- 
ten und fünften Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts; heftig stießen 
zwei Weltanschauungen aufeinander und rangen um die Vor- 

herrschaft; tief wurden die Geister bis ins Innerste aufgewühlt; ein tiefer 
Riß ging durch das deutsche Volk, der sich im religiösen Leben des ein- 
zelnen und in den Gemeinschaften, in denen er wurzelte, in Ländern, 
Städten und Klostergemeinden fühlbar machte. Da hat es einen eigenen 
Reiz, in einen Konvent gottgeweihter Jungfrauen einzutreten, an dessen 
Eingangspforte das Heilandswort geschrieben stand: •Den Frieden lasse 
ich euch, meinen Frieden gebe ich euch", der gänzlich unberührt blieb von 
dem großen Geisterkampf der Gegenwart und dazu bestimmt zu sein 
schien, der Welt den Beweis zu geben, daß der alte Geist der klösterlichen 
Zucht und Eingezogenheit noch nicht ausgestorben war, daß man noch 
immer hinter den Klostermauern den Frieden finden konnte, •welchen die 
Welt nicht geben kann" und welcher •alles Denken übersteigt". Diesen 
Eindruck würden wir gewinnen, wenn wir den Beghinenhof von Oster- 
wijk bei Herzogenbusch in Holland betreten könnten, um in der weit be- 
rühmten Oberin, Maria von Osterwijk, eine Mystikerin kennen 
zu lernen, deren Name mit goldenen Buchstaben in die Annalen der Kir- 
chengeschichte ihres Jahrhunderts eingetragen zu werden verdient, weil sie 
die heftigen Vorwürfe, welche sich in jener Zeit gegen den Ordensstand 
richteten, durch die Tat widerlegt hat. Im 4. Heft des Jahrganges 1927 

250 



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547J 

wurde bereits ein Aufsatz über sie veröffentlicht1. Es sei mir erlaubt, die 
dortigen Ausführungen ein wenig zu ergänzen. 

Nach der Vorrede zu ihrer Schrift war M. •eine andächtige (devote) 
Person", die •Gottreinigkeit geliebt und unsern Herrn Jesum Christum 
von ganzem Herzen gesucht und gefunden hat". Zu Anfang hat sie das 
Leiden Christi betrachtet, wie ein Kind gab sie sich in Gottes Willen; 
aus dem einfältigen Gehorsam erwuchsen ihr die übrigen Tugenden. 
Darnach wurde sie mit mannigfachem Druck und Leiden und wunderlichen 
Peinen, die Seele und Leib durchschnitten ..., ihrem Bräutigam in 
seinen Leiden und Wunden konformiert und wie Gold im Feuer er- 
probt und zuletzt mit großer, überfließender Gnade in Gott gezogen, 
versenkt und gefestigt, so daß sie ihren eigenen Willen und alle 
Kreaturen in rechter inwendiger Ledigkeit und Armut des Geistes 
gründlich in Gott verloren hat". So wurde sie ein •lebendiges 
Instrument" durch die Gnade Gottes. Sie ist nur darüber aus, •durch 
ihr feuriges Gebet, durch Worte und Werke alle Menschen zu der 
Liebe Gottes zu ziehen". 

Das ist in der Tat das Bild, das uns aus ihren Schriften entgegentritt. 
Die Grundlage ihres inneren Lebens bildeten Demut, Einfalt und 
Gehorsam. Ihre Demut verrät sich zunächst in ihrem starken Sünden- 
bewußtsein, das in den Betrachtungen über das Apostolikum und über die 
sieben Gaben des Hl. Geistes besonders stark hervortritt. Im Bewußtsein 
ihrer eigenen •Schnödigkeit" bittet sie im 6. Kapitel der erstgenannten 
Schrift: •O Vater, ich bekenne, daß ich eine große Sünderin bin und daß 
ich Deine Majestät verunehrt habe mit manchen Sünden und Gebrechen, 
wodurch meine Seele so innerlich gefangen liegt und nimmermehr erlöst 
zu werden vermag, Deine Gottheit erbarme sich denn über sie durch das 
Verdienst Deines einzigen Sohnes. Darum, lieber Vater, begehre ich allein, 
meine Sünden und meine Bosheit zu werfen in den Abgrund Deiner ewi- 
gen Gutheit, und darin zu versinken und zu ertrinken und nimmermehr 
davon auszugehen, weil ich anders nimmer Gnade zu erlangen vermag." 
Dieses Ausgehen von einer tiefen Erkenntnis der eigenen Sünde erinnert an 
das •Fundament" der ignatianischen Exerzitien (2.•4. Übung). Die De- 

1 Maria von Osterwijk und ihre Schrift •Der rechte Weg zur evangelischen Vollkommen- 
heit" von A. Möhlmann, S. 319 ff. Ferner wurde ich auf S. 682•720 der •Deutschen 
Mystikerbriefe des M. A.", herausgegeben von W. Oehl (München 1931) aufmerksam 
gemacht. Leider war das Exemplar der hiesigen Universitäts-Bibliothek ausgeliehen, 
so daß ich es nicht benutzen konnte. 

251 



J. Lortzing 

mut, das •Fundament der Tugend" (Gaben des Hl. Geistes, Kap. 4), ist 
ihr gleichbedeutend mit der •Armut des Geistes", über welche sie eine 
eigene Schrift verfaßte. Um sie zu erlangen, muß man den Herrn suchen 
mit Bitten und Schreien, mit •Poenitentie" und Sichselbstabsterben. Die 
Seele lernt, sich selbst zu verschmähen und zu denken, daß sie arm an 
Tugenden sei, daß es alles nichts sei, was sie getan hat. Denn Gott wirkt 
alles Gute durch sich, und von sich selbst tut sie nichts als Sünde und ist 
zu allem Bösen geneigt, wenn der Herr sie nicht daran hindert. Man wird 
diese Äußerungen einer tiefen Demut nicht auf die dogmatische Waag- 
schale legen dürfen, und daß Maria nicht an eine Alleinwirksamkeit Gottes 
denkt, zeigt ihre weitere Äußerung, daß Gott diesen •seligen Armen" 
befiehlt, •den auswendigen Menschen im Zwange zu halten, so daß er 
dem inwendigen kein Hindernis sein kann", daß er •eine fleißige Bewah- 
rung ihrer selbst" von ihnen fordert. Handelt es sich doch um ein mühe- 
volles •Von-Sich-Ausgehen": •So viel ein Mensch um der Liebe Gottes wil- 
len von sich ausgehen kann, so viel geht Gott in ihn ein und nicht mehr." 
Dazu gehört, daß man sich selbst bezwingt (•Gaben des Hl. G.", Kap. 6). 
Um die rechte •Armut" zu erlangen, muß man mit ganzem Fleiß arbeiten, 
Tag und Nacht darum bitten und rufen. Man muß eine •gute Meinung" 
und einen •guten Willen" haben (also nichts von Passivität!), um sich 
immer wieder zur echten Einfältigkeit hinzufinden. Diese von ihr so hoch- 
geschätzte Tugend der Einfalt ist ein Zum-Kinde-Werden. Schwer hat sie 
ringen müssen, aber sie darf • im 10. Briefe • bekennen: •Ich bin jetzt 
überwunden wie ein Kind." Auf dieses •Kindsein", eine der anziehend- 
sten Seiten in Marias Frömmigkeit, kommen wir noch zurück. Es gehört 
dazu auch ihr kindlicher Gehorsam, dem sie nach ihren eigenen Worten es 
verdankte, daß sie die schwere Zeit der Anfechtungen 2 siegreich überstan- 
den hat. Wir müssen mit Maria in den Tempel unserer Seele gehen und mit 
demütigem, einfältigem Gehorsam die Kräfte unserer Seele Gott auf- 
opfern wie Maria ihr Kind. Besonderen Anlaß zur Empfehlung dieser 
Tugend boten ihr die beiden Andachten zu den hl. fünf Wunden. •Wir 
lassen unseren Verstand einfältig werden und übergeben unseren Willen 
gänzlich Gott und unseren Oberen, wie der Sohn Gottes getan hat." Die 
zweite unter den Gaben des Hl. Geistes (Kap. 2) lehrt uns, wie wir •mit 
simpler Demütigkeit" (uitmoedigkeit) uns Gott und unseren Oberen ge- 
fangen geben sollen. Ja sie rät (•Armut des Geistes"), allzeit einem frem- 

2 Hierüber s. Möhlmann a. a. O. S. 331 ff. 

252 



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547J 

den und nicht dem eigenen Willen zu folgen. Ihre Briefe an ihren Seelen- 
führer, den Prior der Kölner Kartause3, liefern uns den Beweis, wie sie 
selbst ihre Ermahnungen in die Tat umgesetzt hat. • Sie faßt die Tugen- 
den der Demut, der Einfalt und des Gehorsams gern zusammen unter dem 
Begriff der •Gelassenheit", deren Widerspiel die •Ungelassenheit", 
die •Ungestorbenheit" ist (1. And. z. d. hl. Wunden, Nr. 3). Die Seele 
muß •sich in Gelassenheit setzen". Soll der Herr mit seiner Gnade in uns 
wirken, so müssen wir unser Herz •in süßer Stille" halten, in Ehrerbie- 
tung, Dankbarkeit und tiefer Demut. Die Seele soll Gott suchen in ihren 
drei Seelenkräften, wo er sich selbst •eingebildet" hat. Ihre Gemütsverfas- 
sung muß die eines einjährigen Kindes sein (14. Brief). Die gelassene Seele 
ist ganz zufrieden, wie Gott es fügt, und begehrt kein Ding im Himmel 
und auf Erden mehr als das andere (2. Br.). Das beste Vorbild der Armut 
und Gelassenheit gibt uns • wie in allen Tugenden • die Gottesmutter 
(•Gaben d. Hl. G", Kap. 2 u. 4). •Ach, Kinder", so schreibt sie (Kap. 5), 
•wer diesen edlen Grund erreichen könnte, nichts zu wollen, nichts zu 
scheinen, nichts zu begehren als Gott, das wäre der allernächste, kürzeste 
und sicherste Weg zu der höchsten Wahrheit. Daß wir immer etwas sein 
wollen, das hindert uns, uns ganz zu lassen." Sie bezeichnet diese Gelas- 
senheit auch als Selbstvernichtung, aber offenbar nur in dem Sinn 
einer Vernichtung des Gott widerstrebenden Eigenwillens; das zeigt so- 
gleich der folgende Satz: Wir wollen nicht allein um Gottes willen leiden 
und wirken, sondern immer etwas sein; hierdurch kam Luzifer zu Fall. 
Selbstvernichtung ist bei ihr nur ein anderer Ausdruck für •Selbstverleug- 
nung": •Ach Kinder, wenn wir uns selbst vernichten und verleugnen wür- 
den, welchen Frieden würden wir finden!" (Ebenda.) Auch wenn sie die 
Grundstimmung der gottliebenden Seele als ein •Non sum" (•Ich bin 
nicht") bezeichnet, denkt sie nur an die Aufhebung des selbstsüchtigen, 
eigenwilligen Ichs: •Wenn der Mensch seinem ,Appetit' und seinem Eigen- 
willen folgt, ach, ach, was hat er dann?" (2. Brief.) Nicht der Wille, der 
Eigenwille steht im Wege: •O vermaledeiter Eigenwille und eigen Be- 
hagen" • so ruft sie (•Gaben usw.", Kap. 3) aus •, •wie elendiglich be- 
trügst du die arme Kreatur!" Das Widerspiel des •non sum" ist das 
•etwas sein oder scheinen wollen; das ist der gewöhnliche Strick des Fein- 
des, mit dem er die Seelen fängt". Dagegen setzt sie überall die Mitw ir- 

S. Möhlmann S. 321. Zwei Jahre vor ihrem Tode ließ sie sich in Köln nieder und 
wohnte in der Nähe der Kartause. 

255 



/. Lortzing 

kung des Willens voraus: Wie das Weizenkorn immer von neuem 
sterben muß, so bedarf der Mensch immer wieder des •non sum" um Got- 
tes willen und durch Gott. Das kostet Arbeit und Tränen, •denn was 
nichts kostet, das gilt auch nicht". •Könnte man es mit Wünschen kriegen, 
ohne Kosten und Arbeit, oder allein mit Begehren und Bitten, so daß das 
Herz nicht weh täte, dann wäre es eine kleine Sache. Aber das mag nicht 
sein. St. Augustinus spricht: ,Gott hat dich gemacht ohne dich, aber er 
macht dich nimmermehr selig ohne dich'." •Nichts macht den Menschen 
selig als die Gnade Gottes und der gute Wille, mit Werken 
vollbracht, soweit man kann" (ebenda). Gilt es doch, die •Ungelassenheit" 
fort und fort zu überwinden, denn solange man einen Tropfen Ungelas- 
senheit hat, ist man kein •gelassener Mensch". Und schließlich ist die Ge- 
lassenheit ja nur die Bereitschaft zur Hingabe an Gott: Wir müssen uns 
Gott gänzlich übergeben und darin beharren, •denn alle Gelassenheit ist 
nichts wert ..., wenn sie nicht im Werk ausgeübt wird". •Sich selbst ver- 
nichten", das heißt nach ihr •nichts begehren als Gott" (Kap. 5). Es bildet 
die notwendige Voraussetzung der Liebe zu Gott: Wir müssen uns, 
so lehrt sie in demselben Kapitel, Gott gänzlich opfern und mit ihm ver- 
einigt werden, mit dem Herrn unter dem Kreuze sterben und zu nichts 
werden, d. h. nichts begehren, nichts sein, nichts scheinen wollen, sondern 
durch Glaube und Liebe in Gott leben und den Hl. Geist um die Gabe der 
Frömmigkeit4 anrufen, daß wir unser Gedächtnis, Verstand und Willen 
und all unser Begehren ganz zu Gott kehren; endlich Maria bitten, uns 
die Kleider zu geben, die sie ihrem lieben Sohn gemacht hat, den grauen 
Rock der Demut, das weiße Kleid der Reinheit und das rote Kleid bren- 
nender Liebe, die im Einswerden mit Gott besteht. Die •Armen" werden 
ein Geist mit Gott, sie mit Gott und Gott mit ihnen. Sie wandeln im 
rechten Frieden, •denn der eine will nichts anderes als der andere; also 
sind zwei Willen eins, man kann sie nicht voneinander scheiden". 
Aber es ist keine Wesenseinheit: •Gott bleibt Gott im Wesen ... und 
Kreatur bleibt Kreatur." Wie wenn man einen Tropfen Wassers nähme 
und würfe ihn in ein Faß Wein: der Wein wird kein Wasser, und das 
Wasser wird kein Wein. Trotzdem kann man beide nicht auseinander- 
kennen. Also sind Gott und die Seele durch die Gnade vereinigt (•von 
g. Armut"). • Vorwiegend äußert sich die Gottesliebe bei ihr als Jesus- 
liebe,  insbesondere  als Liebe  zum  leidenden  Heiland und  zu  seinen 

4 Gudertierenheit = Gutherzigkeit, Milde, Freundlichkeit. 

254 



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547) 

hl. Wunden. Sehr auffällig hebt sie den Gedanken der Gleichförmig- 
keit mit Christus hervor, hauptsächlich in den Betrachtungen über 
das apostolische Glaubensbekenntnis, dessen Sätze sie in geistreicher Weise 
mit den Bitten des hl. V. U. verbindet. Sie nimmt hier eigentlich den Ge- 
dankengang der zweiten, dritten und vierten Woche der ignatiani- 
schen   Exerzitien   voraus,   deren   Urheber   ihr   gewiß   zugestimmt 
haben würde, wenn er ihren Ausspruch gekannt hätte: •Das Leben und 
Leiden unseres Herrn ist die sicherste und nützlichste Übung; es ist der 
nächste Weg zur Vollkommenheit" (•Hl. Wunden", 2. Andacht, Schluß). 
Doch gehen wir nunmehr auf die Einzelheiten ein: Zu dem Satz: •emp- 
fangen vom Hl. Geist" bittet sie (Kap. 3): O allerliebster Vater, o Heili- 
ger Geist, wollet doch mein Herz umleuchten mit eurer Gnade, wie ihr 
Maria getan." Beide mögen ihr Herz •entfließen" und das ewige Wort in 
ihr wohnen lassen. Weiter aber entspricht das Niedersteigen des Herrn 
beim eucharistischen Opfer seiner Herabkunft in den Schoß der Jungfrau, 
und die hl. Kommunion ist Gleichförmigkeit mit seiner Empfängnis. Das 
•geboren aus Maria, der Jungfrau" vollendet sich in uns, wenn wir unsern 
Willen, den uns Gott als einen freien gegeben hat, ihm übergeben. Und 
das geschieht durch die Betrachtung des Jesuskindes, in welchem der Aller- 
höchste der Allerniedrigste geworden ist. Soll Gott mit seiner Glorie in 
uns wohnen, müssen wir es ihm gleichtun, d. h. unsere eigene Weisheit 
und unseren hochmütigen Verstand niedersinken lassen •und werden sim- 
pel als dies Kind". In diesem Wie-ein-Kind-Werden (s. o.) zeigt unsere M. 
große Ähnlichkeit mit der kleinen Theresia vom Kinde Jesu. Das 
Wort des Herrn: •Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder" ist ihr das 
schönste Wort der Hl. Schrift.   Ein Kind braucht weder Weisheit noch 
Verstand, hat weder Furcht noch Scham und hat seine Liebe noch zu 
nichts hingekehrt als zu Vater und Mutter, nur zu ihnen flieht es vor der 
Gefahr, es klagt nur ihnen und bittet nur sie. Das müssen wir geistlicher- 
weise nachahmen, wenn wir simple Kinder Gottes werden wollen. Bitten 
wir also um rechten Gehorsam, rechte Demut und Einfalt, damit Christus 
alle Tage aufs neue in unserer Seele geboren wird. So wurzeln ihre Haupt- 
gedanken in der Gleichförmigkeit mit dem Kinde Jesus. • Das 5. Kap. 
handelt •von dem tugendsamen Leben Christi, wie die andächtige Braut 
sich selbst prüfen soll, um ihre Gebrechen abzulegen und den Tugenden 
Christi nachzufolgen". Die Betrachtung des reinen Lebens Christi soll uns 
Anlaß zur Erkenntnis der eigenen Unvollkommenheit bieten. Im 6. Ka- 
pitel behandelt sie den Satz: •gekreuzigt, gestorben und begraben", mit 

255 



/. Lortzing 

welchem sie die 5. Bitte verbindet. Wir sollen sprechen: •O Vater, ich 
bekenne, daß ich ein großer Sünder bin, daß ich Deine Majestät verunehrt 
habe mit manchen Sünden und Gebrechen" (die Forts, s. o.). Zugleich aber 
empfiehlt sie der Braut Nachfolge Christi durch Ergebung in seinen Wil- 
len. Die Seele muß mit Christo sterben, so daß kein Tropfen •Ungelassen- 
heit" übrig bleibt. Zuletzt muß sie mit dem Bräutigam begraben werden, 
d. h. sie muß so gründlich zunichte gemacht werden, daß sie sich selbst 
und alle Kreaturen nicht höher achtet als ein Würmlein. In diesem Zu- 
stand merkt der Mensch nur noch auf den Willen Gottes und vollbringt 
ihn mit fröhlichem Herzen. Ist man so mit Christo begraben, so soll man 
auch mit ihm auferstehen. • Die Höllenfahrt in Verbindung mit der 
6. und 7. Bitte behandelt das 7. Kapitel. Erblickt der Herr die Seele in 
dem •höllischen Abgrund der Erniedrigung ihrer selbst, so kann er sich 
nicht länger enthalten, er muß sich ihrer erbarmen und sie daraus erlösen. 
Dann wird ihr alle Bitterkeit süß. Er führt sie ein in das irdische Paradies, 
d. h. er vereinigt sie mit sich in Liebe und befestigt sie in sich und sich in 
ihr also, daß sie zusammen eins werden, also daß man sie nicht vonein- 
ander scheiden und kennen (= unterscheiden) kann, denn sie ist so ,ge- 
stedicht5' mit seiner Minne und Liebe, daß weder Teufel, noch Menschen, 
noch eine Kreatur sie von ihm abziehen kann." • •Am dritten Tage auf- 
erstanden von den Toten", lautet die Überschrift des 8. Kapitels. 

Hierbei erkennen wir •die unbegreifliche Liebe, die der Herr hat, je 
länger, je mehr zu seiner auserkorenen Braut, da er ihr Herz also besessen 
hat mit Freude ... wie einen lustigen Rosengarten; und da er erkennt, daß 
sie ihm fortan ganz getreu bleibt und daß keine Kreatur sie mehr zu er- 
freuen vermag außer der Herr selbst: so hat er so großes Behagen an ihr, 
daß er die Liebe und die Minne, die er in sich6 verborgen getragen hat, 
nicht länger verbergen kann". Das 9. Kapitel spricht von der Gleichför- 
migkeit der Seele mit der Himmelfahrt des Herrn. Das eine Auge der 
Braut soll auswärts, das andere innenwärts schauen. Mit dem Leibe soll 
sie allen Menschen zu Dienste stehen, aber mit den drei Seelenkräften soll 
sie mit dem Herrn gen Himmel fahren: •Mein Herz", so sagt sie, •ist von 
mir gezogen und ist Jesu nachgegangen." •Und da sitzt denn diese getreue 
Braut, die ein armes Würmlein gewesen ist, zur rechten Hand bei ihrem 
allmächtigen Vater." Sie ist ihres Eigenwillens gänzlich quitt, 

5 Dies Wort konnte ich in keinem Wörterbuch finden. 
6 Statt •yn yr" muß es wohl heißen •yn ym". 

256 



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547) 

die Dreifaltigkeit hat ihr Herz •mit Gnaden besessen". M. berührt hier 
einen Punkt, der unsere besondere Aufmerksamkeit auf sich zieht. Die 
Braut ist berufen zum Wirken an der Menschheit. Schon im 
8. Kapitel hieß es, daß der Herr ihr seine ganze Liebe offenbart, weil er 
durch sie seine Gnade offenbaren und ausbreiten will. Er reinigt und läu- 
tert sie zu seinem Werkzeug, seinem lebendigen Werkzeug (vgl. •Armut 
d. G." und den 12. Brief), das bereit ist, zu leiden und zu tun, was ihm 
beliebt. Ausführlich spricht sie hierüber im 10. Kapitel (•zu richten die 
Lebendigen und die Toten"). Die •Lebendigen" sind •gute, durchleuchtete 
Menschen, die gern in Gott leben wollen, aber nicht recht dazu kommen 
konnten". Die Bräute des Herrn sollen ihnen dazu verhelfen, indem sie 
Gott bitten, sie zu derselben Gnade wie sie selbst gelangen zu lassen. Die 
Braut, das •Seelchen", soll allen Fleiß anwenden, •andere Menschen zu 
Gott zu ziehen". Die Toten •sind die hartnäckigen, sündigen Menschen"; 
diese soll die Braut •vermahnen", damit sie sich in ihrem Gewissen selbst 
verurteilen und •Pönitentie" zu tun begehren für ihre Missetat. Diese 
•Toten" sollen lebendig werden, indem die, welche in der Gnade stehen, 
die anderen nach sich ziehen. Darum mag die Seele bitten: •O Herr, ziehe 
mich zu dir in deine allersüßeste Liebe, denn deine Liebe • ist meinem 
Herzen eine überfließende Süßigkeit!" Aber sie ist ihr kein bloßer Genuß, 
sondern eine Fähigkeit zum Wirken an anderen. Wird unserer Maria doch 
auch der Schluß des Apostolicums zu einer Aufforderung hiezu. Die be- 
gnadigte Seele hat die Aufgabe, alle Menschen zur •Auferstehung des 
Fleisches" und zum •ewigen Leben" zu bringen, wie Christus uns zuvor 
getan hat. Sie muß ihm in seiner Erniedrigung und Verlassenheit nach- 
folgen und lernen, getrost zu sein, auch wenn sie Gott nicht fühlt, gleich 
als kennte er sie nicht. Sie spricht zum Herrn: •Gebrauche mich, wie du 
willst, ich bin es zufrieden." So wird sie sein Werkzeug, dessen er sich zum 
Heile anderer bedient. Er schließt den Weinkeller zu, sonst müßte die 
Seele (von Liebe) trunken werden, er läßt sie •dürr und ungetrost in sich 
selbst" werden, dann aber gibt er ihr wieder überflüssig, damit sie anderen 
verhelfen kann zur •Auferstehung des Fleisches", d. h. aus aller sinnlichen 
Lust. In ihren sämtlich aus dem Jahre 1531 stammenden Briefen7 läßt 
sie uns einen Blick tun in ihr wahrhaft apostolisches Herz. Was der 
Herausgeber ihr am Schluß des 13. Briefes bezeugt, sie habe •durch ihr 
ständiges Leiden und Gebet" manche Seelen an sich gezogen, das finden 

7 Vgl. den Schluß des 12. ßr. 

As.e»eVII3   5 257 



/. Lortzing 

wir hier bestätigt. Nach dem ersten Brief erkannte sie es als ihren Be- 
ruf, gänzlich zu Gottes Willen zu stehen in der Hilfeleistung für andere 
Menschen in rechter Armut des Geistes. Das ist jetzt ihr einziges •Werk". 
Sie ist im Inneren •bloß, arm und ledig", aber •überfließend, zu erinnern 
die Menschen, um sie zu Gott zu bringen". Der Herr wirkt durch sie, 
das •Würmchen" (wormgen). Auch die Schwestern sollen sich Gott als 
seine Werkzeuge zur Verfügung stellen. Ihr Seeleneifer erstreckt sich auf 
alle. •Ich bitte euch" • so ruft sie im 7. Brief ihren Freunden, den 
Kölner Kartäusern, zu • •helft mir die Seelen zusammenbringen8 in 
unseres himmlischen Vaters Herz." Alle, welche ihr ihren Namen an- 
gegeben haben, nimmt sie von Gottes wegen an ihr Herz. Hatte es sie 
einst • nach dem 2., 8. und 10. Brief • •ein Martyrium" und •mehr als 
einen Tod" gekostet, selbst •zur hl. Gehorsamkeit" zu gelangen, so 
wurden jetzt, nachdem sie den Frieden gefunden, neue Leiden über sie 
verhängt, die sie als Sühne leiden betrachtete. Nach dem 7. Brief 
litt sie unsäglich an Haupt, Füßen, Händen und am Herzen. Ihr Haupt 
empfand bei Tag und Nacht Stiche, als wäre ihr •ein Hut von Dornen" 
um das Haupt gedrückt. Sie bittet, für sie zu beten, daß Gott ihr Stärke 
verleihe, viel zu leiden für eine einzelne Seele, die ihr besonders am Her- 
zen liegt, denn es war ihr erklärt worden, sie könne keine Linderung 
finden, •bis daß ich meinen Mitmenschen (even minschen) mit bringe 
(• mit ziehe) . . . Ach, ich bin so bereit, zu leiden, auf daß ich ihn (mit 
Gott) versöhne". Aber trotz dieser Leiden ist ihr Zustand der eines be- 
ständigen Friedens. Sie nimmt von Gott an alles, was ihr begegnet (Br. 8). 
Je mehr man sie verachtet und verwirft, desto mehr drängt man sie zu 
Gott, und desto mehr Gnade läßt er ihr zukommen (Br. 13). Doch sehnt 
sie sich nach der Erlösung: •O Tod, wann wirst du kommen, denn mich 
verlangt allein, bei meinem Liebhaber zu sein. Die Welt ist mir ein 
schweres Kreuz, und ich bin ihr ein Kreuz" (11. Brief). 16 Jahre noch 
mußte sie harren, bis ihr himmlischer Bräutigam seine treue Braut heim 
holte. 

Als Probe ihrer Denk- und Schreibweise lassen wir zum Schluß ihre 
Schrift 

•Wie wir eine geistliche Klause oder Zelle in unser 
Herz bauen sollen" 

s Vergaderen,  nach  van  Dale's  Groot  Woordenbook   der nederlandische  Taal  =   zu- 
sammenbringen, versammeln. 

258 



Maria von Osterwijk, die Zeitgenossin Luthers (f 1547) 

im Wortlaut folgen, schicken indes voraus, daß die hochdeutsche Über- 
setzung die naive Treuherzigkeit des mittelniederländischen Originals 
nicht zu erreichen vermag. 

•Allerliebste Kinder in Christo Jesu . . ., macht euch eine Klause oder 
Zelle in die Wüstenei dieser Welt . . . Und nun will ich eine kurze Weise 
beschreiben, wie wir dieselbe in unser Herz machen sollen. Zuerst bitte 
ich euch, daß ihr die Klause eurer Herzen setzen wollet zwischen dem 
ölberg und Sion, womit ich meine, daß wir gelassen müssen stehen unter 
Gott und unsern Oberen und unter den Leuten, mit denen wir umgehen, 
in allen ehrbaren Dingen, Bitterkeit und Elendigkeit von außen und von 
innen gerne zu leiden, wie es Gott haben will, und warten auf den in- 
wendigen Trost der Gnade Gottes von innen. Sodann laßt uns weiter 
merken, wie die Zelle unsers Herzens ausgebaut werden soll: das Fun- 
dament soll sein, daß wir all unsere Sünden und Gebrechen auswerfen in 
der Beichte. Die Mauersteine sollen sein ein Niederschlagen aller eitlen 
Gedanken und unnützen Worte; so bauen wir eine starke Mauer des 
Schweigens von außen und von innen. Der Fußboden oder Estrich soll 
sein ein Niederhalten unseres Herzens und unseres Gemütes durch gründ- 
liche Demütigkeit, die Balken der Gehorsam, die Fenster Weisheit der Augen, 
die Türen Weisheit und Bescheidenheit im Reden, das Dach die Liebe 
Gottes und die Liebe zu unserem Nächsten, wie geschrieben steht: ,Die 
Liebe bedeckt die Vielheit der Sünden.' Die Schlafstätte sei ein pur, rein, 
gefriedigtes Gewissen; der Tisch soll sein Erkenntnis und Bereuung der 
Sünden; deine Speise sei von doppelter Art: innige Tränen über das Lei- 
den unsers Herrn soll sein dein süßer Wein, das andere sollen sein Tränen 
über deine und deines Nächsten Sünden. Das Licht deiner Zelle sei ein 
heiliger Wandel im Leben und Lassen, in Gedanken, Worten, Werken 
und in allen Dingen; dein Stuhl das Verlangen, allzeit erniedrigt zu sein 
und in Demütigkeit zu bleiben, das Stuhlkissen Andacht und Innigkeit in 
deinem Gebet und in all deinen Werken, indem du dich allein um Jesus 
kümmerst. Dein Habit und deine Kleidung sei, verschmäht und unbe- 
achtet zu sein und von den Menschen nicht in Betracht gezogen zu wer- 
den. Dein Handwerk seien Werke des Gehorsams und der Liebe und 
großer Fleiß zum Dienste Gottes. • Auch müssen wir ein Gärtchen oder 
Höfchen (höffgen) haben, um darin spazieren zu gehen. Darin werden 
wir finden die süßen Veilchen der Demütigkeit, die weißen Lilien der 
Reinheit, die roten Rosen der göttlichen Liebe, die Violetten (Stiefmütter- 
chen?)  der Schamhaftigkeit, die Akeleien (Glockenblumen)  der Leidens- 

259 



/. Lortzing 

Willigkeit (lydsamkeit), die Maßliebchen (medesuessen) guter, reiner Be- 
gierden, die Goldblumen der Selbstüberwindung in allen Dingen und den 
grünen Buchsbaum der Standhaftigkeit, bis in den Tod zu beharren9; den 
Eichbaum10 der bitteren u Buße, die Zeder hoher inniger Begierden. Und 
ferner allerlei wohlriechende Kräuter der Tugenden findest du in diesem 
Höfchen. Auch findest du hierin den edlen Weingarten des Lebens unsers 
Herrn Jesu Christi und Maria, seiner lieben Mutter, und die reifen Trau- 
ben des Leidens unsers lieben Herrn. • Nun laßt uns in solcher Zelle 
unsere Wohnung aufschlagen und uns oft ergehen in diesem Höfchen. Ein 
Altvater spricht: So lange du nicht in deinem Vaterland bist, soll deine 
Zelle dein Paradies sein. Denn in dieser Zelle ist Frieden und außerhalb 
der Zelle ist Streit. Diese Zelle ist eine Rast des Herzens, eine Behütung 
(hoede) vor dem Zorn, eine Hilfe für den fleißigen Menschen. Darum 
ward zu Arsenius gesprochen: Arsenius, willst du bewahrt werden, so 
scheue die Menschen. Ja, fliehet sie; Schweigsamkeit und Ruhe (swyge 
und rust) sind die Wurzeln des Nichtsündigens12. Hierzu helf uns Gott! 
Amen.  Deo gratias!" 

Wer ein geschichtlich treues Bild von dem Klosterleben des ausge- 
henden Mittelalters entwerfen will, der wird nicht vorübergehen dürfen an 
dem Beghinenhof von Osterwijk und an seiner liebenswerten Oberin, über 
deren Leben das Wort der Karsamstagsepistel geschrieben steht: •Ihr seid 
gestorben, und euer Leben ist verborgen mit Christo in Gott. Wenn 
Christus, euer Leben, sich offenbaren wird, dann werdet auch ihr mit ihm 
offenbar werden in Herrlichkeit." 

9 Volheirden =  volherden,  vollheerden;  nach Verwijs u.  Verdam,  mittelnederlandsche 
Woordenbook intransitiv • perseverare, beharren. 

10 Egelentier = Echelentier boem. 
11 scherper Poenitentie; scherp == herbe, bitter. 
12 So möchten wir die Stelle, deren Text nicht ganz in Ordnung zu sein scheint, übersetzen. 

260 




