
Neueres über JMystik1 

Von Josef  Stiglmayr S. J. 

Unter der erheblichen Menge mystischer Publikationen, die in 
jüngster Zeit erschienen sind, darf die Arbeit des gelehrten Ka- 
puzinerpaters Stanislaus Grünewald, Lektors in Dillingen a. D., 

ein besonderes Interesse beanspruchen. Es ist der originale •Versuch", 
die franziskanische Mystik in ihrer Eigenart darzustellen und hiebei Bo- 
naventura als theologisch-mystischen Schriftsteller besonders zu berück- 
sichtigen. •Auf Grund namentlich der Bonaventurastudie wird sodann der 
Vorstoß gewagt zu einer Zusammenschau der franziskanischen Mystik 
und ihrer Charakterisierung gegenüber andern Richtungen und Schulen der 
Spiritualität" (Vorwort). Nach kurzer Erledigung der Vorfragen über 
Begriff und Richtungen katholischer Mystik geht der Verfasser auf das 
ihm bestvertraute Gebiet der franziskanischen Mystik über, um zunächst 
die Quellen: Schriften des hl. Franziskus und seiner Gefährten, Ordens- 
gesetze und Schriften und Leben von Franziskanern zu würdigen. Daran 
schließt sich die umfangreichste Partie, die direkt der Mystik des hl. Bo- 
naventura gewidmet ist und auf gründlicher Kenntnis sowohl der the o- 
logischen wie der mystischen Werke Bonaventuras beruht (S. 29 
bis 116). Die Gesichtspunkte, nach denen der Stoff geordnet ist, sind 
folgende: Bonaventuras Biographie des hl. Franziskus, ferner Bonaventuras 
Ordensauffassung und mystische Schriftstellerei. In letzterer kommt zur 
Sprache: Stellung der Mystik in der Gnadenordnung, Vorbereitung zu 
mystischen Gnaden, das mystische Haupterlebnis. Es kann sich hier nicht 
darum handeln, ins Detail der aus den authentischen Texten heraus- 
gearbeiteten Feststellungen einzugehen. Wir beschränken uns darauf, •die 
Zusammenfassungen und Folgerungen" kurz anzudeuten und •die Er- 
gebnisse für die franziskanische Mystik" annähernd zu skizzieren. Von 
einer kritischen Stellungnahme in strittigen Fragen soll hiebei Abstand 
genommen werden. Eine dankenswerte Novität ist die •Mystik im Schrift- 
tum der deutschsprachigen Kapuziner" (Anhang S. 127•136), die wir 
ohne weiters gern entgegennehmen. 

Den Schlüssel zur Erfassung des ganzen Menschen in Bonaventura, 
des  Nachfolgers Christi und  des  Minderbruders,  des  Scholastikers  und 

1 Franziskanische Mystik. Versuch zu einer Darstellung mit besonderer Berücksichtigung 
des hl. Bonaventura von P. Dr. Stanislaus Grünewald O. M. Cap. München, Natur- 
rechts-Verlag, 1932, Gr.-8°, XI u. 147 S. 

266 



Neueres über Mystik 

Theologen, des Ordensobern und geistlichen Schriftstellers bildet das in 
seinem Schrifttum hinterlassene Lehrgut über die Mystik. Diese ist 
für ihn etwas ganz Selbstverständliches, das immer wieder in sein Denken, 
Reden und Schreiben einfließt. Nicht nur, daß er direkt mystische Werke 
verfaßt hat, auch in seinen theologisch-wissenschaftlichen Werken münden 
die Gedanken in schwunghafte mystische Reflexionen und Empfindungen 
aus. Die Beschreibung des •mystischen Erlebnisses" überrascht durch Aus- 
führlichkeit und zutreffende Sicherheit, was von neueren Forschern weni- 
ger beachtet worden ist. Der seraphische Lehrer verbreitet sich über die 
psychologische Seite der •Beschauung", das mystische Zentralphänomen, 
in dem wir das Haupterlebnis der Mystik erkennen, so ausgiebig, daß 
hierin kein anderer Scholastiker auch nur entfernt mit ihm sich messen 
kann (S. 77). Man findet bei ihm schon fast alle Elemente der Beschau- 
ung vor, die von den späteren mehr psychologisch eingestellten Mystikern 
aufgezeigt werden. Wenn er nie ausdrücklich den ganzen Erlebniskomplex 
von diesem Standpunkt aus darstellt, so liegt der Grund in der allgemein 
mehr spekulativ-theologischen als empirischen Einstellung der Scholastik. 
Dazu kommt noch die Bonaventura eigene Scheu, bei Darstellung des 
höheren Innenlebens den Eindruck von Selbsterlebtem hervorzurufen 
(S. 103). Kennzeichnend lautet der Schluß des Breviloquiums: In his 
gradibus (contemplationis) consistit scala Jacob ... et thronus Salomonis, 
in quo residet rex sapientissimus et vere pacificus et amorosus ut sponsus 
speciosissimus et desiderabilis totus; in quem desiderant angeli prospicere 
(1. Petr. 1, 12) et ad quem suspirat desiderium animarum sanctarum etc. 
Die Hauptstärke Bonaventuras und seine eigentliche Bedeutung liegt aber 
in der mystischen Theologie, weshalb er nicht mit Unrecht als der 
Metaphysiker der christlichen Mystik bezeichnet worden ist, während 
Johannes von Kreuz mit Vorzug als Meister der psychologischen Analyse 
und Praktiker der Mystik erscheine (Bonnefoy). In der Spätscholastik und 
besonders in den wissenschaftlichen Bestrebungen der Neuzeit ist der Sinn 
für naturwissenschaftliche Forschung gegenüber der ideellen Spekulation 
der früheren Scholastik außerordentlich entwickelt worden. Der hl. Bona- 
ventura ist nun durch eine sehr glückliche Verbindung von beidem schon 
in seinem 13. Jahrhundert ein sorgsamer Beobachter und Zeichner des 
Seelenlebens und gibt uns noch dazu durch seinen spekulativen Scharfsinn 
einen selten tiefen Einblick in das eigentliche Wesen der mystischen Phä- 
nomene, die sich auf dem Hintergrunde seines klar umrissenen philo- 
sophisch-theologischen Systems bis in ihre Einzelheiten deutlich abspiegeln 

267 



Josef Stiglmayr S. ]. 

(S. 116 f.). Um diese Schätze zu heben, ist allerdings Vertrautheit mit der 
Sprache der Scholastik unerläßlich, doch ist der Gegenstand sicher die 
Mühe wert, die es in erhöhtem Grade kostet, um in ein gedeihliches Stu- 
dium der Mystik Bonaventuras einzudringen. Denn aus ihm und über- 
haupt aus der Scholastik kann für Mystik mehr herausgeholt werden, als 
vielleicht der bloß psychologisch eingestellte Forscher glauben möchte. 
Damit sollen aber die Ergebnisse der neueren psychologisch-deskriptiven 
Methode nicht in ihrem hohen Wert verkannt werden (S. 117). Von gro- 
ßer Wichtigkeit ist es, daß, um sichere katholische Wahrheit zu erhalten, 
nicht nur aus dem einen oder anderen mystischen Theologen deren indi- 
viduelle Ansichten für die Praxis, Kennzeichen und Maßregeln in der 
Seelenleitung ausgewertet werden; nur wenn auch hierin ein gewisser con- 
sensus ermittelt wird, können die korrekten Prinzipien aufgestellt werden, 
nach denen die verschiedenen praktischen Fälle zu beurteilen sind. Sonst 
möchte, besonders bei einseitiger Bevorzugung rigoristischer Ansichten, ein 
so straffes Lehrgebäude herauskommen, daß nicht einmal die kanonisierten 
Heiligen mehr hineinpaßten. Der hl. Bonaventura in seiner durchaus nicht 
argwöhnischen, sondern franziskanisch-kindlichen Vorsicht und Mäßigung 
kann hier allgemein, wenn nicht als Vorbild, so doch als Gegengewicht 
empfohlen werden. Wie sehr indessen die Mystik des Heiligen hochzu- 
schätzen und praktisch verwendbar ist, so will doch P. Stanislaus gern 
zugeben, daß die geistige Lage im Franziskusorden sowohl wie im christ- 
lichen Volke sich nicht unbeträchtlich verschoben hat (S. 119). Die Kreise, 
an die Bonaventura sich vorzugsweise wandte, namentlich seine Ordens- 
brüder zeichneten sich in ihrer Mehrheit durch hohen idealen Sinn aus, der 
ihnen gewaltige aszetische Anstrengungen als selbstverständlich erscheinen 
ließ und den Weg zur Mystik ebnen half. Und selbst beim christlichen 
Volke konnte man diese Voraussetzung damals immer noch viel mehr an- 
nehmen als heute. Man denke an die Kreuzzüge und Ritterorden! Die 
Grundanschauungen über Mystik sind nach des Verfassers Ansicht die 
gleichen (S. 120) bei Thomas v. Aquin und Bonaventura. Die Origi- 
nalität des letzteren liegt aber darin, daß er, von echtem seraphischen 
Geiste beseelt, durch seine gewaltige Denkarbeit das von ganzen Franzis- 
kanergenerationen gelebte Geisteserbe des heiligen Ordensvaters Franzis- 
kus in eine so geniale Synthese gefaßt und uns überliefert hat. 

Auf Grund seiner intensiven Einzelstudien sucht schließlich der Verfasser 
die heute in der Mystik strittigen Fragen zu beantworten und zu einer 
Charakteristik der ganzen franziskanischen Mystik aufzusteigen.   Theo- 

268 



Neueres über Mystik 

logisch betrachtet ist die Mystik die ordentliche Vollendung des christlichen 
Gnadenlebens und in der Absicht Gottes nicht von vornherein das Sonder- 
gut einer kleinen Schar von besonders Berufenen. In psychologischer Hin- 
sicht übersteigt sie die "Wirkungsweise der menschlichen Fähigkeiten. Die 
Beschauung ist von der gewöhnlichen abstraktiven und diskursiven Er- 
kenntnis artverschieden, nicht aber unmittelbare Gottanschauung, sondern 
Erkenntnis Gottes in dem rein geistigen Spiegel der Gnadengaben Gottes, 
in der Seele. Was die praktische Seite der Mystik betrifft, so ist diese bei 
den Franziskanern besonders deutlich ausgeprägt. Die Hauptquelle 
für die franziskanische Mystik war im allgemeinen nicht das überlieferte 
Lehrgut, sondern die Erfahrung des eigenen Lebens. Das trifft vor 
allem beim hl. Franziskus selber zu. Bis in sein innerstes Seelenleben kann 
man bei ihm das Nachklingen des Ritterideals seiner Jugend mit dem 
glühenden Verlangen nach Heldentaten und Abenteuern, aber auch mit 
der Pflege reinster Minne verfolgen, das nach P. Cuthbert O. M. Cap. 
den stärksten, äußerlich-weltlichen Einfluß auf den Aufbau von Franzens 
Lebensgeschichte ausgeübt hat. Der Herr, den er minnt • das glaubt und 
fühlt er • wird durch heldenhafte Anstrengungen, die sein Geschöpf aus 
Liebe zu ihm unternimmt, gleichsam überwältigt. Darum ist sein einziges 
Streben, dem Herrn seine unbegrenzte, selbstlose Liebe zu bezeugen . . . 
Diese seelische Haltung, Vorherrschen des Affektiven, Erfahrungsmäßigen, 
hat er auch auf seine Söhne vererbt, die sich an ihm immer wieder In- 
spiration und Wegweisung für ihr eigenes Innenleben suchten. Darum 
finden wir gerade im Franziskusorden so zahlreich einfältige Brüder, die 
ohne höhere Bildung mit überraschender Richtigkeit und Tiefe über über- 
natürliche Dinge, mit Einschluß der höchsten Mystik, sprachen und schrie- 
ben (S. 20). Für das eigene Verhalten geht die franziskanische Seele von 
der festen Überzeugung aus, daß Gott einem jeden, der ihn großmütig und 
beharrlich suchen will, sicher mit großen Gnaden entgegenkommt. Ihre 
einzige Sorge ist, daß sie nur immer bereit sei zu jeder Tat und zu jedem 
Opfer, das Gott von ihr wünscht, oder durch das sie ihm wenigstens 
Freude machen könnte. Alles übrige weiß sie gut aufgehoben in den Hän- 
den Gottes. Das Verlangen nach Beschauung und der innigsten Gottver- 
einigung ist deshalb keine Anmaßung, sondern im Gegenteil Gott wohl- 
gefällig und der Seele sehr förderlich, wenn sie sich nur immer bewußt 
bleibt, was ihre Sache ist und was allein Sache Gottes ist . . . Es ist das 
ganz die Art der Maria, des evangelischen Sinnbildes für das beschauliche 

Leben. 

269 



Josef Stiglmayr S. ]. 

Reizvoll und zugleich lehrreich ist ein Vergleich der franziskanischen 
Mystik mit der anderer Richtungen. Die Spiritualität der alten Mönchs- 
orden ist, obwohl beschaulich, durch den weitgehenden Gebrauch, der vom 
Irdischen zum Dienst und Lob Gottes gemacht wird, von der franzis- 
kanischen Art verschieden; Franziskus rechnet wenig mit irdisch-mensch- 
lichen Mitteln und traut viel mehr der Macht der Gnade zu. Die domini- 
kanische Spiritualität sucht, wie Bonaventura bemerkt, Gott mehr auf dem 
Wege der verstandesmäßigen als der erfahrungsmäßigen, liebenden Er- 
kenntnis. Nahe verwandt mit der franziskanischen ist die karmelitanische 
Mystik; sie haben die Geringschätzung der menschlichen Mittel, höchstes 
Armutsideal, gemeinsam. Aber Franziskus erkennt, bei aller Losschälung 
des Herzens vom Irdischen, in der kreatürlichen Welt ringsum eine Stufen- 
leiter zu Gott und umfängt in heiliger Naturliebe jedes Geschöpf Gottes 
bis herab zum Würmlein auf der Straße als Bruder und Schwester. Die 
karmelitanische Mystik scheint hingegen in der Ablehnung alles dessen, 
was nicht Gott selber ist, weiterzugehen. Neuere Ordensgemeinschaften 
haben meistenteils in viel höherem Maße das aktive Leben zum Ziel. 
Darum muß hier auch das geistliche Leben stark aktiv gehalten sein und 
so der Passivität gegenüber der führenden Gnade unwillkürlich engere 
Grenzen ziehen (S. 123 f.). Wie Thomas von Aquin stellt Bonaventura 
das beschauliche Leben dem inneren Werte nach höher als das tätige, aber 
das höchste Ideal ist ihm, beide zu vereinigen (S. 62 f.). 

270 




