Neueres iiber Mystik '

Von Josef Stiglmayr S. J.

nter der erheblichen Menge mystischer Publikationen, die in
jiingster Zeit erschienen sind, darf die Arbeit des gelehrten Ka-
puzinerpaters Stanislaus Griinewald, Lektors in Dillingen a. D.,
ein besonderes Interesse beanspruchen. Es ist der originale ,,Versuch®,
die franziskanische Mystik in ihrer Eigenart darzustellen und hiebei Bo-
naventura als theologisch-mystischen Schriftsteller besonders zu beriids-
sichtigen. ,,Auf Grund namentlich der Bonaventurastudie wird sodann der
Vorstoff gewagt zu einer Zusammenschau der franziskanischen Mystik
und ihrer Charakterisierung gegeniiber andern Richtungen und Schulen der
Spiritualitit (Vorwort). Nach kurzer Erledigung der Vorfragen iiber
Begriff und Richtungen katholischer Mystik geht der Verfasser auf das
ihm bestvertraute Gebiet der franziskanischen Mystik iiber, um zunichst
die Quellen: Schriften des hl. Franziskus und seiner Gefihrten, Ordens-
gesetze und Schriften und Leben von Franziskanern zu wiirdigen. Daran
schliefit sich die umfangreichste Partie, die dirckt der Mystik des hl. Bo-
naventura gewidmet ist und auf griindlicher Kenntnis sowohl der theo-
logischen wie der mystischen Werke Bonaventuras beruht (S. 29
bis 116). Die Gesichtspunkte, nach denen der Stoff geordnet ist, sind
folgende: Bonaventuras Biographie des hl. Franziskus, ferner Bonaventuras
Ordensauffassung und mystische Schriftstellerei. In letzterer kommt zur
Sprache: Stellung der Mystik in der Gnadenordnung, Vorbereitung zu
mystischen Gnaden, das mystische Haupterlebnis. Es kann sich hier nicht
darum handeln, ins Detail der aus den authentischen Texten heraus-
gearbeiteten Feststellungen einzugehen. Wir beschrinken uns darauf, ,,die
Zusammenfassungen und Folgerungen® kurz anzudeuten und ,,die Er-
gebnisse fiir die franziskanische Mystik“ annihernd zu skizzieren. Von
ciner kritischen Stellungnahme in strittigen Fragen soll hiebei Abstand
genommen werden. Eine dankenswerte Novitit ist die ,Mystik im Schrift-
tum der deutschsprachigen Kapuziner (Anhang S. 127—136), die wir
ohne weiters gern entgegennchmen.
Den Schliissel zur Erfassung des ganzen Menschen in Bonaventura,
des Nachfolgers Christi und des Minderbruders, des Scholastikers und

! Franziskanische Mystik. Versuch zu einer Darstellung mit besonderer Beriicksichtigung
des hl. Bonaventura von P. Dr. Stanislaus Griinewald O. M. Cap. Miinchen, Natur-
rechts-Verlag, 1932, Gr.-8°, XI u. 147 S.

266



Neueres iiber Mystik

Theologen, des Ordensobern und geistlichen Schriftstellers bildet das in
seinem Schrifttum hinterlassene Lehrgut iiber die Mystik. Diese ist
fiir thn etwas ganz Selbstverstindliches, das immer wieder in sein Denken,
Reden und Schreiben einflieft. Nicht nur, dafl er direkt mystische Werke
verfaflt hat, auch in seinen theologisch-wissenschaftlichen Werken miinden
die Gedanken in schwunghafte mystische Reflexionen und Empfindungen
aus. Die Beschreibung des ,,mystischen Erlebnisses® iiberrascht durch Aus-
fithrlichkeit und zutreffende Sicherheit, was von neueren Forschern weni-
ger beachtet worden ist. Der seraphische Lehrer verbreitet sich iiber die
psychologische Seite der ,,Beschauung®, das mystische Zentralphinomen,
in dem wir das Haupterlebnis der Mystik erkennen, so ausgiebig, dafl
hierin kein anderer Scholastiker auch nur entfernt mit thm sich messen
kann (S. 77). Man findet bei ihm schon fast alle Elemente der Beschau-
ung vor, die von den spiteren mehr psychologisch eingestellten Mystikern
aufgezeigt werden. Wenn er nie ausdriicklich den ganzen Erlebniskomplex
von diesem Standpunkt aus darstellt, so liegt der Grund in der allgemein
mehr spekulativ-theologischen als empirischen Einstellung der Scholastik.
Dazu kommt noch die Bonaventura eigene Scheu, bei Darstellung des
hoheren Innenlebens den Eindruck von Selbsterlebtem hervorzurufen
(S. 103). Kennzeichnend lautet der Schlufl des Breviloquiums: In his
gradibus (contemplationis) consistit scala Jacob ... et thronus Salomonis,
in quo residet rex sapientissimus et vere pacificus et amorosus ut sponsus
speciosissimus et desiderabilis totus; in quem desiderant angeli prospicere
(1. Petr. 1, 12) et ad quem suspirat desiderium animarum sanctarum etc.
Die Hauptstirke Bonaventuras und seine eigentliche Bedeutung liegt aber
inder mystischen Theologie, weshalb er nicht mit Unrecht als der
Metaphysiker der christlichen Mystik bezeichnet worden ist, wihrend
Johannes von Kreuz mit Vorzug als Meister der psychologischen Analyse
und Praktiker der Mystik erscheine (Bonnefoy). In der Spitscholastik und
besonders in den wissenschaftlichen Bestrebungen der Neuzeit ist der Sinn
fiir naturwissenschaftliche Forschung gegeniiber der ideellen Spekulation
der friiheren Scholastik auflerordentlich entwickelt worden. Der hl. Bona-
ventura ist nun durch eine sehr gliickliche Verbindung von beidem schon
in seinem 13. Jahrhundert ein sorgsamer Beobachter und Zeichner des
Seelenlebens und gibt uns noch dazu durch seinen spekulativen Scharfsinn
einen selten tiefen Einblick in das eigentliche Wesen der mystischen Phi-
nomene, die sich auf dem Hintergrunde seines klar umrissenen philo-
sophisch-theologischen Systems bis in ihre Einzelheiten deutlich abspiegeln

267



Josef Stiglmayr S. ].

(S. 116 £.). Um diese Schitze zu heben, ist allerdings Vertrautheit mit der
Sprache der Scholastik unerlidfilich, doch ist der Gegenstand sicher die
Miihe wert, die es in erhShtem Grade kostet, um in ein gedeihliches Stu-
dium der Mystik Bonaventuras einzudringen. Denn aus ihm und iiber-
haupt aus der Scholastik kann fiir Mystik mehr herausgeholt werden, als
vielleicht der bloR psychologisch eingestellte Forscher glauben mochte.
Damit sollen aber die Ergebnisse der neueren psychologisch-deskriptiven
Methode nicht in ihrem hohen Wert verkannt werden (S. 117). Von gro-
Rer Wichtigkeit ist es, dafl, um sichere katholische Wahrheit zu erhalten,
nicht nur aus dem ecinen oder anderen mystischen Theologen deren indi-
viduelle Ansichten fiir die Praxis, Kennzeichen und Mafiregeln in der
Seelenleitung ausgewertet werden; nur wenn auch hierin ein gewisser con-
sensus ermittelt wird, kénnen die korrekten Prinzipien aufgestellt werden,
nach denen die verschiedenen praktischen Fille zu beurteilen sind. Sonst
m&chte, besonders bel einseitiger Bevorzugung rigoristischer Ansichten, ein
so straffes Lehrgebdude herauskommen, daf} nicht einmal die kanonisierten
Heiligen mehr hineinpafiten. Der hl. Bonaventura in seiner durchaus nicht
argwohnischen, sondern franziskanisch-kindlichen Vorsicht und Mifigung
kann hier allgemein, wenn nicht als Vorbild, so doch als Gegengewicht
empfohlen werden. Wie schr indessen die Mystik des Heiligen hochzu-
schitzen und praktisch verwendbar ist, so will doch P. Stanislaus gern
zugeben, dafl die geistige Lage im Franziskusorden sowohl wie im christ-
lichen Volke sich nicht unbetrichtlich verschoben hat (S. 119). Die Kreise,
an die Bonaventura sich vorzugsweise wandte, namentlich seine Ordens-
briider zeichneten sich in threr Mehrheit durch hohen idealen Sinn aus, der
ithnen gewaltige aszetische Anstrengungen als selbstverstindlich erscheinen
lief und den Weg zur Mystik ebnen half. Und selbst beim christlichen
Volke konnte man diese Voraussetzung damals immer noch viel mehr an-
nehmen als heute. Man denke an die Kreuzziige und Ritterorden! Die
Grundanschauungen iiber Mystik sind nach des Verfassers Ansicht die
gleichen (S. 120) bei Thomas v. Aquin und Bonaventura. Die Origi-
nalitdt des letzteren liegt aber darin, dafl er, von echtem seraphischen
Geiste beseelt, durch seine gewaltige Denkarbeit das von ganzen Franzis-
kanergenerationen gelebte Geisteserbe des heiligen Ordensvaters Franzis-
kus in eine so geniale Synthese gefafit und uns tiberliefert hat.

Auf Grund seiner intensiven Einzelstudien sucht schlief8lich der Verfasser
die heute in der Mystik strittigen Fragen zu beantworten und zu einer
Charakteristik der ganzen franziskanischen Mystik aufzusteigen. Theo-

268



Neueres iiber Mystik

logisch betrachtet ist die Mystik die ordentliche Vollendung des christlichen
Gnadenlebens und in der Absicht Gottes nicht von vornherein das Sonder-
gut einer kleinen Schar von besonders Berufenen. In psychologischer Hin-
sicht iibersteigt sie die Wirkungsweise der menschlichen Fahigkeiten. Die
Beschauung ist von der gewdhnlichen abstraktiven und diskursiven Er-
kenntnis artverschieden, nicht aber unmittelbare Gottanschauung, sondern
Erkenntnis Gottes in dem rein geistigen Spiegel der Gnadengaben Gottes,
in der Seele. Was die praktische Seite der Mystik betrifft, so ist diese bei
den Franziskanern besonders deutlich ausgeprigt. Die Hauptquelle
fiir die franziskanische Mystik war im allgemeinen nicht das iiberlieferte
Lehrgut, sondern die Erfahrung des eigenen Lebens. Das trifft vor
allem beim hl. Franziskus selber zu. Bis in sein innerstes Seelenleben kann
man bei ihm das Nachklingen des Ritterideals seiner Jugend mit dem
glihenden Verlangen nach Heldentaten und Abenteuern, aber auch mit
der Pflege reinster Minne verfolgen, das nach P. Cuthbert O. M. Cap.
den stirksten, duflerlich-weltlichen Einfluf} auf den Aufbau von Franzens
Lebensgeschichte ausgeiibt hat. Der Herr, den er minnt — das glaubt und
fiihlt er — wird durch heldenhafte Anstrengungen, die sein Geschopf aus
Liebe zu ihm unternimmt, gleichsam iiberwiltigt. Darum ist sein einziges
Streben, dem Herrn seine unbegrenzte, selbstlose Liebe zu bezeugen . . .
Diese seelische Haltung, Vorherrschen des Affektiven, Erfahrungsmafligen,
hat er auch auf seine S6hne vererbt, die sich an ihm immer wieder In-
spiration und Wegweisung fiir ihr eigenes Innenleben suchten. Darum
finden wir gerade im Franziskusorden so zahlreich einfiltige Briider, die
ohne héhere Bildung mit {iberraschender Richtigkeit und Tiefe iiber iiber-
natiirliche Dinge, mit Einschlufl der héchsten Mystik, sprachen und schrie-
ben (S. 20). Fiir das eigene Verhalten geht die franziskanische Seele von
der festen Uberzeugung aus, dafl Gott einem jeden, der ihn grofimiitig und
beharrlich suchen will, sicher mit groflen Gnaden entgegenkommt. Thre
einzige Sorge ist, daf} sie nur immer bereit sei zu jeder Tat und zu jedem
Opfer, das Gott von ihr wiinscht, oder durch das sic ihm wenigstens
Freude machen konnte. Alles iibrige weif§ sie gut aufgehoben in den Hin-
den Gottes. Das Verlangen nach Beschauung und der innigsten Gottver-
einigung ist deshalb keine Anmaflung, sondern im Gegenteil Gott wohl-
gefillig und der Seele sehr forderlich, wenn sie sich nur immer bewufit
bleibt, was ihre Sache ist und was allein Sache Gottes ist . . . Es ist das
ganz die Art der Maria, des evangelischen Sinnbildes fiir das beschauliche
Leben.

269



Josef Stigimayr S. ].

Reizvoll und zugleich lehrreich ist ein Vergleich der franziskanischen
Mystik mit der anderer Richtungen. Die Spiritualitit der alten Monchs-
orden ist, obwohl beschaulich, durch den weitgehenden Gebrauch, der vom
Irdischen zum Dienst und Lob Gottes gemacht wird, von der franzis-
kanischen Art verschieden; Franziskus rechnet wenig mit irdisch-mensch-
lichen Mitteln und traut viel mehr der Macht der Gnade zu. Die domini-
kanische Spiritualitit sucht, wie Bonaventura bemerkt, Gott mehr auf dem
Wege der verstandesmifigen als der erfahrungsmifligen, liebenden Er-
kenntnis. Nahe verwandt mit der franziskanischen ist die karmelitanische
Mystik; sie haben die Geringschitzung der menschlichen Mittel, hochstes
Armutsideal, gemeinsam. Aber Franziskus erkennt, bei aller Losschilung
des Herzens vom Irdischen, in der kreatiirlichen Welt ringsum eine Stufen-
leiter zu Gott und umfingt in heiliger Naturliebe jedes Geschopf Gottes
bis herab zum Wiirmlein auf der Strafic als Bruder und Schwester. Dic
karmelitanische Mystik scheint hingegen in der Ablehnung alles dessen,
was nicht Gott sclber ist, weiterzugehen. Neuere Ordensgemeinschaften
haben meistenteils in viel hoherem Mafle das aktive Leben zum Ziel.
Darum muf} hier auch das geistliche Leben stark aktiv gehalten sein und
so der Passivitit gegeniiber der fiihrenden Gnade unwillkiirlich engere
Grenzen zichen (S. 123 f.). Wie Thomas von Aquin stellt Bonaventura
das beschauliche Leben dem inneren Werte nach héher als das tdtige, aber
das hochste Ideal ist ihm, beide zu vereinigen (S. 62 f.).

270





