
Franz Dander S. J. 

juvent ad magis sequendum et imitandum Dominum nostrum", II. hebd., 
1. cont.) 

Das ist, auf die kürzeste Formel gebracht, die Betrachtungsweise des 
hl. Ignatius. Sie führt wie keine zweite in ein tiefes, inneres Verständnis 
des Lebens Christi ein, und zwar gerade nach seiner vorbildlichen Seite 
hin. Sie macht die Betrachtung des Evangeliums so recht eigentlich zur 
Schule des Lebens, und das soll doch das Evangelium vor allem sein. 
•Exemplum dedi vobis" (Jo. 13, 15). • •Ego sum via et veritas et vita" 
(Jo. 14, 6). Auch hier handelt es sich wieder um wirkliches Gebets 1 eb e n. 

Gewiß kann gerade die moderne Exegese mit ihrem stark realistischen 
Zug, mit ihrer Heranziehung so reicher archäologischer, historischer, philo- 
logischer Erklärungsmittel auch für die Betrachtung überaus nützlich sein. 

Allein, sie kann die "Betrachtung, d. h. den geistig persönlichen Umgang 
mit dem Meister, nie und nimmer ersetzen; sie muß ihr vorausgehen und 
darf sie nicht störend begleiten. 

AVaJbxkafiigkeit 

Von Franz Dander S. J., Innsbruck 

Gott ist Licht, in ihm ist keine Finsternis1." Dieses lautere Licht be- 
deutet die Fülle der Erkenntnis, aber auch vollendete Wahrhaftig- 
keit. •Der mich gesandt hat, ist wahrhaftig", sagt Jesus von seinem 

himmlischen Vater 2. Diese Wahrhaftigkeit Gottes ist das Fundament unse- 
res Glaubens; wer auf Jesu Zeugnis hört, •bestätigt damit, daß Gott wahr- 
haftig ist3", daß ihm für sein Denken Gottes Wort über alles geht und allein 
genügt. Die erhabene Vollkommenheit unseres Schöpfers und Vaters deutet 
aber auch eine Aufgabe an für uns: sein Bild und Gleichnis soll in uns gestal- 
tet werden, auch ein Abbild seiner Wahrhaftigkeit. Und gerade gegenüber 
der vielfachen Unaufrichtigkeit, Verlogenheit im gesellschaftlichen Leben 
der Menschen wird der Ruf nach Wahrhaftigkeit in unseren Tagen wieder 
laut erhoben. Diesem edlen Zug des christlichen Charakters sollen hier • 
im Anschluß an den hl. Thomas4 • einige Erwägungen gewidmet sein. 

Es gibt eine Wahrheit unseres Erkennens, wenn dieses in seiner Art ein 
treues Abbild der Wirklichkeit ist. Diese Wahrheit ist Gegenstand und 
Ziel aller wissenschaftlichen Forschung; sie beschäftigt uns hier weiter 
1 1 Joh. 1, 5.      2 j0- 8> 26.      3 Jo. 3, 33.      * Summa theol. 1, 16s; 2, 2. 109•113. 

8 



Wahrhaftigkeit 

nicht. Es gibt eine Wahrheit in unserem Reden und Benehmen, wenn dieses 
der treue, schlichte Ausdruck unserer inneren Gesinnung ist: "Wahrhaftig- 
keit nach außen. Es gibt endlich eine Wahrheit unseres ganzen Wesens, 
wenn dieses seiner Norm, seinem Ideal, mit andern Worten: den Gedan- 
ken Gottes, dem, was wir sein sollen, entspricht: Wesenswahrhaftigkeit, 
innere •Echtheit" eines •ganzen" Christen, eines •ganzen" Priesters usw.5. 

A. AVahrkaftigkeit nadi auljen 

Die Tugend der W. ist eine dauernde Neigung, unsere Reden und son- 
stigen äußeren Kundgebungen zu einem zuverlässigen Ausdruck unserer 
inneren Gesinnung zu gestalten. Der schöne Einklang zwischen Äußerem 
und Innerem ist also das spezifische sittliche Gut, das die Eigenart der W. 
als Tugend bestimmt6. Insofern deckt sich die W. = veracitas mit der 
simplicitas, der edlen Einfachheit, Einfalt, Geradheit der Seele, die jedes 
unaufrichtige Doppelspiel ablehnt7. Sie zeigt demnach eine gewisse Ver- 
wandtschaft mit der Gerechtigkeit. Ähnlich wie diese ist auch die W. eine 
wesentlich soziale Tugend, die uns in die rechte Beziehung setzt zu andern 
Personen 8; ähnlich wie die Gerechtigkeit eine ausgleichende Funktion hat, 
sucht auch die W. in ihrer Art Gleichheit herzustellen, nämlich Überein- 
stimmung zwischen Gesinnung und Ausdruck; aber es ist bei der W. nicht 
dieselbe scharf umrissene Art von Verbindlichkeit, •Schuldigkeit", wie sie der 
strengen Gerechtigkeit eigen ist; letztere hat es mit einem •debitum legale", 
einer auch durch das positive weltliche Gesetz umschriebenen und erzwing- 
baren Verbindlichkeit zu tun, W. hingegen ist eine durch irdisch-positives 
Gesetz nicht sosehr bis ins einzelne erfaßbare Forderung der reinen Sittlich- 
keit, ein •debitum morde 9". Sie ist nämlich die Grundlage für das gegen- 
seitige Vertrauen der Menschen, dieses aber ist einfach ein Postulat alles 
sozialen Lebens. Darum rechnet Thomas die W. zu den der Gerechtigkeit 
verwandten, angegliederten Tugenden, zu ihren •panes potentiates10". 

Wie jede sittliche Tugend, so hält auch die W. die rechte Mitte zwischen 
einem Zuviel und einem Zuwenig, nämlich in Bezug auf unsere Äußerun- 
gen; und zwar in doppelter Weise. 

5 2, 2.   109.  1.      « 2, 2. 109. 2; vgl. 1. 16. 4 ad 3; 4 d 16. 4. 1. sol. 2. 
' 2, 2. 109. 2 ad 4; ib. 111. 3 ad 2. 
8 •manifestatio . . . est ad alterum" 2, 2. 109. 3. 
9 Über den Unterschied zwischen debitum legale und morale vgl.   1, 2.  99   4 et 5 

]0 2, 2. 80. a. un.; 2, 2. 109. 3 c et ad 1. 



Franz Dander S. J. 

1. Zunächst sucht sie bezüglich des Gegenstandes, des Inhaltes unserer 
Behauptungen jede Einseitigkeit zu vermeiden. Der Wahrhaftige behauptet 
nicht, was er nicht als zutreffend erkennt, er leugnet nicht, was er als 
zutreffend und tatsächlich erkennt. Gegen diese Regel fehlt man in Worten 
durch die Lüge, im übrigen Benehmen durch Verstellung. 

a) Lügen kann man aus den verschiedensten Gründen; wir reden von 
einer Notlüge, Scherzlüge, Schadenlüge n. Wie immer aber die Absicht be- 
schaffen sein mag, das innerste Wesen der Lüge bleibt sich gleich: sie ist 
ein Reden, eine Äußerung im bewußten Gegensatz zum innern Denken. 
So ist die Lüge direkt und formell der W. entgegengesetzt. Die Absicht, 
den Zuhörer zu täuschen, macht nicht das Wesen der Lüge aus, son- 
dern nur ihre naturgemäße Vollendung12. Als Mißbrauch der mensch- 
lichen Ausdrucksmittel, die ihrer ganzen Anlage nach zur Kundgebung 
unserer wirklichen Meinung bestimmt sind, ist die Lüge wesenhaft und 
notwendig eine Unordnung, daher immer sündhaft, durch keinen noch so 
edlen Zweck zu rechtfertigen13. Neben diesem allgemeingültigen Grund 
der Unerlaubtheit kennt Thomas freilich auch noch andere; so die Unter- 
grabung des so notwendigen gegenseitigen Vertrauens unter den Men- 
schen14. Dieser Grund gewinnt noch an Kraft, wenn eine menschliche Ge- 
meinschaft als mystischer Leib Christi auf dieser Erde wandelt; ihr gilt die 
Mahnung des hl. Paulus: •Legt die Lüge ab und jeder rede mit seinem 
Nächsten die Wahrheit. Wir sind ja Glieder untereinander" (Eph. 4, 25). 

Durch die Lüge wird der Mensch dem Widersacher Gottes ähnlich, von 
dem es heißt: •Wenn er lügt, spricht er aus dem Eigenen; denn er ist ein 
Lügner und der Vater der Lüge15." So richtet der Mensch durch die fort- 
gesetzte Lüge schließlich Charakter und Seele zugrunde18 und auch der 
11 2, 2. 110. 2; 3 d. 38. 1. 2. et 5; Opusc. De duob. praec. car. et decem legis praec, 

De octavo praec. [= ed. Mandonnet IV, 451s.]; S. Augustinus, De mendacio 14 
= ML. 40, 505. 

12 2, 2. 110. 1; 3 d. 38. 1. 1. 
13 2, 2. 110. 3; 3 d. 38. 1. 3; Quodl. 8, 14; In Eth. 4 lect. 15. 
14 In Boeth de Trin. 3, 1 [= ed. Mandonnet III, 62]: •Quia in convictu hominum unus 

homo opportet quod alio utatur sicut seipso, in quibus ipse sibi non sufficit: ideo 
opportet quod stet illis, quae alius seit, et sunt sibi ignota, sicut his, quae ipse cog- 
noscit: et inde est quod in hominum conversatione est fides necessaria, qua unus 
homo dictis alterius credit ... et inde est quod nullum mendacium est sine peccato, 
cum per omne mendacium huic fidei tarn necessariae derogetur." 

15 Jo. 8, 44. 
10 Sap. 1, 11: •Os autem, quod mentitur, oeeidit animam." 

10 



Wahrhaftigkeit 

gute Ruf bei den Mitmenschen geht verloren17. Schwer sündhaft ist jede 
Lüge, die der Gottes- oder Nächstenliebe direkt widerstrebt. Ihrem Gegen- 
stand nach ist schwer sündhaft die bewußte Entstellung der Wahrheit in 
Glaubenssachen, aber auch in andern Dingen, deren zutreffende Kenntnis 
für den Nebenmenschen von großer Bedeutung ist; ihrem Zweck nach ist 
schwer sündhaft jede Lüge mit der Absicht, Gott zu verunehren oder 
den Nächsten an seinen rechtmäßigen Gütern erheblich zu schädigen. 
Läßliche Sünden werden im allgemeinen Not- und Scherzlügen sein. 
Aber auch durch gewisse Nebenumstände kann eine Lüge schwer sünd- 
haft werden, z. B. durch entstehendes Ärgernis 18. Etwas ganz anderes ist 
die aus gewichtigen Gründen erlaubte Verhüllung der "Wahrheit durch eine 
ausweichende Antwort19. Solche Mittel zum Schutz des Geheimnisses kön- 
nen manchmal einfachhin notwendig werden; die Treue und Verschwiegen- 
heit eines Menschen, der man sich anvertrauen kann, ist ebenso eine Tu- 
gend wie die "Wahrhaftigkeit. Tragen diese Mittel immerhin etwas Un- 
liebsames an sich, so fällt das ganz auf den zurück, der durch unberechtig- 
tes, unbedachtsames, taktloses Fragen das Geheimnis bedroht. Überhaupt 
müssen wir uns bemühen, nicht nur selber wahrhaftig zu sein, sondern 
auch andern die "Wahrhaftigkeit zu erleichtern. Dazu gehören vor allem 
zwei Dinge. Erstens daß wir uns hüten vor unbesonnenen, taktlosen, bos- 
haften Fragen, deren volle, offene Beantwortung den andern oder einen 
Dritten unnötigerweise bloßstellen oder die Preisgabe eines Geheimnisses 
fordern würde, das zu wahren des andern gutes Recht, vielleicht sogar 
heilige Pflicht ist; also edle Rücksichtnahme auf das Ehrgefühl und bis zu 
einem gewissen Grad auch auf die Empfindlichkeit und Schwäche des Mit- 
menschen. Umgekehrt aber dürfen wir uns selbst bezüglich der eigenen 
Person nicht allzu empfindlich zeigen; wer mit uns umgeht, sollte die 
Überzeugung gewinnen, daß es uns wirklich ehrlich um die Sache, um die 
"Wahrheit zu tun ist, daß er es darum ruhig wagen kann, uns gegebenen- 
falls auch eine bittere, unangenehme "Wahrheit offen zu sagen, ohne jede 
17 Eccli 34, 4: •a mendace quid verum dicetur?" • Opusc. ed. Mandonnet IV, 450s. 
1S 2, 2. 110. 4; 3 d. 38. 1. 4; Opusc. ed. Mandonnet IV, 451s. 
19 2, 2. 110. 3 ad 4: •Licet tarnen veritatem occultare prudenter sub aliqua dissimula- 

tione." • S. Augustinus, Contra mendacium 10 [= ML. 40, 533]: •Quamvis enim 
omnis qui mentitur, velit celare quod verum est, non tarnen omnis qui vult quod 
verum est celare, mentitur . . . Neque enim mentitus est Dominus, ubi ait: Multa 
habeo vobis dicere, sed non potestis illa portare modo [Jo. 16, 12]. Vera tacuit, non 
falsa locutus est." 

11 



Franz Dander S. ]. 

Furcht, sich dadurch unsere Mißgunst oder gar unsere Rache zuzuziehen; 
zeigen wir uns leicht empfindlich, gekränkt, verstimmt, so bieten wir An- 
laß zu mancher Unwahrhaftigkeit in unserer Umgebung; schließlich wird 
man uns "Wahrheiten, die uns sehr heilsam wären, verschweigen. 

b) Wie die Lüge in "Worten, so ist im übrigen Benehmen die Ver- 
stellung, Vortäuschung = simulatio eine Sünde gegen die 
W.20. "Wird ein falscher günstiger Schein erweckt bezüglich der eigenen 
Person und ihres "Wertes, so heißt diese Vortäuschung Heuchelei = 
hypocrisis. Heuchlerisch sind demnach äußere gute "Werke, denen nicht 
die entsprechende gute, reine innere Absicht zugrundeliegt21. Gerade in 
diesem Punkt muß unsere neutestamentliche Gerechtigkeit vollkommener 
sein als die der Schriftgelehrten und Pharisäer 22; bei den Übungen des Ge- 
betes, der Barmherzigkeit und Abtötung dürfen wir nicht Menschenlob als 
eigentliches Ziel ins Auge fassen, sondern auf den Vater, der im Verborge- 
nen sieht, muß unser Sinnen und Trachten gerichtet sein23. Heuchelei ver- 
stößt direkt gegen die "W. und Einfachheit der Seele24. Sie ist das Laster, 
das Jesus so scharf und offen an seinen "Widersachern getadelt hat. Sie 
bringt den Menschen dazu, auf gewisse äußere Formen und Gebräuche 
den Hauptwert zu legen, dabei aber das "Wichtigste am Gesetz: Gerechtig- 
keit, Barmherzigkeit und Treue außer acht zu lassen, die Mücke zu seihen, 
das Kamel zu verschlucken25, überlieferte Menschensatzung über Gottes 
Gebot zu stellen26; so wird das Gewissen verbildet, der ganze Mensch wie 
ein übertünchtes Grab, das von außen schön aussieht, inwendig aber voller 
Totengebein und allerlei Unrat ist27. Die Heuchelei ist es auch, die den 
Menschen langsam in eine höchst gefährliche Selbstgerechtigkeit und Selbst- 
genügsamkeit einwiegt, ihm aufrichtige Umkehr und demütigen Empfang 
der Heilsgüter aus Gottes Hand erschwert, wie das im Gleichnis vom 
Pharisäer und Zöllner im Tempel so lebenswahr gezeichnet ist28; selbst 
äußere Bußwerke sind dem Heuchler nicht ein "Werkzeug der Demütigung, 
sondern der Selbstverherrlichung und so kommt er nicht leicht zu einem 
aufrichtigen inneren Bußgeist29. Erschwert wird dadurch folgerichtig auch 
das Verständnis für einen Messias, der gekommen ist, nicht Gerechte zu 
berufen, sondern Sünder30. Hand in Hand mit der Heuchelei geht hartes 
Urteil über Mitmenschen, über arme Sünder; man sieht wohl den Splitter 
20 2, 2. 111.  1.     21 2, 2. 111. 2c et ad 1.     22 Mt. 5, 20.     23 Mt. 6, 1•18. 
24 2, 2. 111. 3; 4 d. 16. 4. 1 sol. 2.     2'» Mt. 23, 23s.     2B Mt.  15, 3.     " Mt. 23, 27. 
28 Lc. 18, 9•14.     29 4 d. 16. 4. 1. sol. 4.     :,° Mt. 9,  13. 

12 



Wahrhaftigkeit 

im Auge des Bruders, aber den Balken im eigenen Auge bemerkt man gar 
nicht mehr31. Ganz verhängnisvoll wird solche innere Unwahrhaftigkeit 
bei Menschen, die von Amts wegen andern Führer und Vorbild sein sollen. 
Sie lassen sich gern von den Menschen als •Meister" anreden, aber zwischen 
ihrer Lehre und ihrem lebendigen Beispiel tut sich eine gewaltige Kluft 
auf. Sie sollten vor allem das Wort des Herrn bei Oseas (6, 6) erfaßt 
haben: •Erbarmen will ich und nicht Schlachtopfer32" • statt dessen legen 
sie den Menschen unerträglich schwere Lasten auf, ohne selbst mit einem 
Finger daran zu rühren 33; sie verschließen das Himmelreich vor den Men- 
schen 34, sie sind Blinde und Führer von Blinden35. Die große Gefahr, die 
in diesem anfangs scheinbar harmlosen Fehler allmählich dem ganzen 
christlichen Charakter droht, läßt uns das strenge Strafgericht verstehen, 
das Gott über Ananias und Saphira verhängt hat36. Zur Todsünde wird 
die Heuchelei, sobald ihr Zweck der Gottes- oder Nächstenliebe wesentlich 
widerstreitet (z. B. Erlangung einer wichtigen Stellung, deren man in 
Wirklichkeit durchaus unwürdig ist, leichtere Verbreitung irriger Lehren, 
sonstige erhebliche Schädigung des Mitmenschen); namentlich aber dann, 
wenn der Heuchler einmal so weit kommt, daß er sich grundsätzlich mit 
dem äußeren Schein der Tugend begnügt und das innere aufrichtige Stre- 
ben nach der heilsnotwendigen Heiligkeit völlig darangibt37. 

Bei all dem ist aber eines gut zu beachten. Verstellung, Heuchelei ist 
nur dann gegeben, wenn unser äußeres Gehaben unsern inneren frei- 
willig festgehaltenen Gesinnungen, Gedanken, Absichten wider- 
spricht. Der etwaige Widerstand des niederen Menschen gegen das Gute, 
der sich gegen unsern besseren Willen in uns regt, braucht keineswegs nach 
außen bekundet zu werden. 

Man hat zum Beispiel mit einem Menschen zu tun, der einem rein natürlicher- 
weise aus irgend einem Grund unsympathisch ist. Innerlich läßt man der Ab- 
neigung freiestes Spiel; man ist vielleicht bereit, sogleich nachher in seiner Ab- 
wesenheit mit bitteren, ehrenrührigen, verleumderischen Worten über ihn her- 
zufallen, gegen ihn zu arbeiten, wo man nur kann; äußerlich aber zeigt man 
sich gegen ihn überaus liebenswürdig: das ist Verlogenheit. Weist man aber 
die unwillkürliche Regung der Abneigung mit einem freien Akt christlicher Näch- 
stenliebe innerlich zurück und zeigt sich dann auch äußerlich dem Menschen 
gegenüber  freundlich,  so   ist   das  nicht  Heuchelei,   sondern  Selbstbeherrschung, 

81 Mt. 7, 3.    32 Mt. 9,  13.     3> Mt. 23, 3•7.    34 Mt.  23, 13.     3ii Mt. 15, 14. 
36 Act. 5, 1•lk     3' 2, 2. 111. 4; 4 d. 16. 4. 1 sol. 3. 

15 



Franz Dander S. ]. 

Höflichkeit, Liebe. • Es gilt, eine Anordnung des Vorgesetzten auszuführen; 
sie verlangt keineswegs etwas Sündhaftes oder Unpassendes, aber einer empfindet 
sie unwillkürlich als unbequem, unzweckmäßig, unnötig, es regt sich in ihm das 
Gefühl der Verdrossenheit darüber. Er überläßt sich freiwillig dieser Stimmung, 
verbohrt sich immer mehr in sein eigenes, widerstrebendes Urteil, und wo es 
ohne äußere Gefahr geht, sät er auch unter seinesgleichen Unzufriedenheit, macht 
Stimmung gegen den Obern, redet sich selbst und andere immer tiefer in die 
Verbitterung hinein; dem Vorgesetzten gegenüber zeigt er sich dabei voll Er- 
gebenheit und Bereitwilligkeit: das ist UnWahrhaftigkeit, Augendienerei. Ein 
anderer findet auch Schwierigkeiten in der Anordnung; er scheut sich nicht, seine 
Bedenken und Gegengründe in bescheidener Weise dem Obern vorzulegen; er 
erreicht damit vielleicht nichts, es bleibt bei der alten Anordnung. Nun hält er 
allen Einwendungen des eigenen Verstandes und Herzens den Gedanken ent- 
gegen, daß sein Urteil eben nicht letzthin maßgebend ist, daß demütiger Gehör 
sam, um Gottes willen geleistet, auf jeden Fall ein hohes Gut bleibt; und er 
fügt sich, so schwer es ihm gefühlsmäßig ankommen mag; vor anderen übt er 
keine Kritik, sich selber und anderen hält er eher Gründe für als Gründe gegen 
die Verfügung des Obern vor: das ist Selbstbeherrschung, Demut und Gehorsam, 
der eine Probe bestanden hat. • Es gilt, eine bestimmte Form der Gottesver- 
ehrung zu üben, zum Beispiel Sonntag am heiligen Meßopfer teilzunehmen. 
Da ist nun einer innerlich •gar nicht in der Stimmung" dazu. Könnte er es 
unbeachtet tun, würde er sich ohne Bedenken der Sonntagspflicht entziehen; aber 
die Rücksicht auf die Menschen, an deren Gunst ihm gelegen ist, und nur diese 
Rücksicht bringt ihn zum Kirchgang. Das Gebot der Kirche, das Opfer des 
Neuen Bundes, ist für ihn nach wie vor belanglos: das ist Un Wahrhaftigkeit, 
Heuchelei. Ein anderer ist auch gerade an diesem Sonntag gar nicht in •Gebets - 
Stimmung", er fühlt keinerlei Sehnsucht nach dem öffentlichen Gottesdienst; die 
Erhabenheit des heiligen Opfers, das Glück, Kind der Kirche zu sein, unsere 
Dankesschuld gegen den Erlöser • das alles will heute keinen lebendig fühlbaren 
Eindruck auf ihn machen. Aber er sagt sich, daß Gott von uns nicht die Stim- 
mung flammender Begeisterung, sondern den ehrlichen Willen verlangt, in trüben 
wie in sonnigen Tagen ihm die Ehre zu geben; daß die Vereinigung mit der 
betenden Kirche in diesem Falle sicher mehr gilt als alles persönlich-subjektive 
Erleben . . . und so nimmt er teil am heiligen Opfer: das ist nicht Heuchelei, 
sondern ehrliche Sonntagsheiligung, kirchlicher Geist. 

c) Nach all dem Gesagten wird der Wahrhaftige insbesondere bestrebt 

sein, die rechte Mitte zu beobachten im Reden über seine eigene Person. 

Er wird, wie Aristoteles sagt, sich geben wie er ist, in seinem Reden und 

Handeln ganz er selber, avMxaavog sein38. Er wird sich um die richtige 
36 Eth Nie. 4, 13  [1127 a 23]. 

14 



Wahrhaftigkeit 

Selbsteinschätzung bemühen, sich selber nicht betrügen; er wird nament- 
lich sein "Wissen und Können nicht übertreiben, aber auch seinen wahren 
"Wert nicht ableugnen. Großtun mit der eigenen Person, ihren Eigen- 
schaften und Leistungen, das hinausgeht über den wahren Sachverhalt oder 
über die Meinung, die man begründeterweise von uns hat, ist Prahlerei 
= iactantia39. Großsprecherisch reden kann man natürlich auch von 
einem erweiterten Ich, etwa von Familie, Nation, Heimat. Mag die 
Prahlerei auch hie und da aus eitlem "Wohlgefallen am Übertreiben, an der 
Schaustellung selber hervorgehen, so wird ihr tieferer Grund doch sehr 
oft im eigentlichen Hochmut, der inneren Selbstüberhebung des Menschen 
zu suchen sein, ihr Ziel aber in eitler Ehre40; ein Anlaß zur Prahlerei kann 
auch Reichtum sein und ihr Zweck künftiger Gewinn 41. Der ganz Wahr- 
haftige wird auch nicht herumwerfen mit hochtönenden Schlagworten, 
über deren Sinn und Tragweite er sich noch nicht ehrlich klar zu werden 
bemüht hat, wie etwa •Persönlichkeit", •Erleben", •Gemeinschaft"; er 
wird nicht groß tun mit Problemstellungen, deren selbständiger Lösung er 
in "Wirklichkeit doch nicht gewachsen ist. Zur schweren Sünde wird die 
Prahlerei, wenn sich der Mensch dabei ausdrücklich an Gottes Ehre ver- 
greift, wie etwa jener König von Tyrus, der von sich sagt: •Ich bin Gott 
und sitze auf dem Throne Gottes im Herzen des Meeres 42"; oder wenn 
man dadurch der Nächstenliebe ernstlich Abbruch tut, wie jener Pharisäer, 
der im Tempel dankt, daß er nicht ist wie andere Menschen, etwa wie der 
Zöllner da43. 

Anderseits richtet sich ihre Schwere auch nach der Sündhaftigkeit ihrer 
Wurzel, nach dem Grade des Hochmuts, der Habsucht, der eitlen Ehr- 
sucht, woraus sie hervorgeht44. 

In den entgegengesetzten Fehler der Kleintuerei = ironia, der 
Herabwürdigung seiner selbst, verfällt nicht, wer von seinen wirklichen 
Vorzügen aus edlen Motiven bescheiden schweigt, wohl aber, wer seinen 
Eigenwert ableugnet, unzutreffenderweise verkleinert oder unwahre 
Schwächen sich fälschlich beilegt45. Was den Gegensatz zur Wahrhaftig- 
keit betrifft, stehen Großtuerei und Kleintuerei an sich auf der gleichen 
Stufe. Fassen wir aber die beiderseitigen Motive ins Auge, so wird die 
Großtuerei als Frucht innerer Selbstüberhebung im allgemeinen der schlim- 
mere Fehler sein als die Kleintuerei, die ihren Grund hat in ungeordneter, 
30 2, 2. 112. 1; In Eth. 4 lect. 15. 4» 2, 2. 112. 1 ad 2. « ib. ad~T « Ez. 28, 2. 
43 Lc. 18, 11.     44 2, 2. 112. 2.    45 2, 2. 113. 1; In Eth. 4 lect. 15. 

15 



Franz Dander S. J. 

ungeschickter Flucht vor Selbstüberhebung und vor der damit etwa gegebe- 
nen Belästigung anderer Menschen46. Freilich können der äußeren schein- 
baren Verdemütigung bisweilen auch noch unedlere Motive zugrunde- 
liegen 47; ein Mensch kann sich äußerlich klein machen, ja selbst tadeln, aus 
innerer Hoffart, der es um den ehrenvollen Ruf der Demut, Armut, Buß- 
strenge zu tun ist48. 

Allerdings, wenn von einer Vorliebe des Wahrhaftigen die Rede sein 
darf, dann geht seine Neigung, soweit er von sich selber zu sprechen hat, 
regelmäßig auf das Geringere, Bescheidenere aus. Ohne sich gegen die W. 
zu verfehlen und das ihm eigene wirkliche Gute abzuleugnen, schweigt er 
dennoch gern davon, kehrt es nicht leicht hervor. Und diese demütige 
Zurückhaltung wirkt sich wohltätig aus in seinem Umgang mit den 
Menschen. Sie schützt ihn vor der Gefahr, in eitle Prahlerei zu verfallen, 
den Neid der Mitmenschen zu reizen, andere in taktloser, liebloser Weise 
seine eigene Überlegenheit fühlen zu lassen und ihnen so lästig zu werden. 
Solche Bescheidenheit war es, die große Männer herabsteigen ließ zu den 
Unwissenden und Sündern und ihr Vertrauen gewinnen half49. Und 
würde selbst einmal streng genommen die W. verletzt durch Leugnung 
eigener Vorzüge, es wäre dieser Fehler jedenfalls geringer und erträglicher 
als der entgegengesetzte, die Selbstüberschätzung und Prahlerei; mehr aus 
sich machen als man ist, würde sicher der Klugheit weit mehr widerstreiten 
als das Gegenteil50; Bescheidenheit ist so recht ein Zug des im guten Sinne 
hochstrebenden, edlen Charakters 51. 

2. Aber noch in anderer Hinsicht will die W. die rechte Mitte beobachtet 
wissen: in Bezug auf Maß und Umstände unserer Äußerungen und unseres 
Schweigens überhaupt. Wie sonst im sittlichen Leben, so hängt auch hier 
der Wert des einzelnen konkreten Aktes nicht von seiner artbestimmenden 
Qualität allein, sondern auch von den jeweiligen Umständen ab. Die W. 
verlangt wohl, daß wir die Wahrheit sagen, wenn wir reden; sie verlangt 
aber keineswegs in jeder beliebigen Situation, d a ß wir uns äußern. Viel- 
mehr hält sie die Mitte zwischen überflüssiger, gefährlicher, übertriebener 
43 2,2. 113.2.      ~~ ~~ ' 
47 Eccli. 19, 23: •Est qui nequiter humiliat se, et interiora eius plena sunt dolo." 
48 2, 2. 113. 2 ad 2. 
48 Vgl. 2 Cor. 12, 6; über Demut und Wahrheit im Sündenbewußtsein der Heiligen, 

vgl. diese Zeitschrift 1 (1926) 389 f.; J. de Guibert, Humilite et verite: Revue d'Asce- 
tique et de Mystique 5 (1924) 217•232. 

60 2, 2. 109. 4.    51 2, 2. 129. 3 ad 5. 

16 



Wahrhaftigkeit 

Mitteilsamkeit einerseits und übertriebener Heimlichtuerei, Verschlossen- 

heit anderseits. Nicht allein die Wahrheit, die man sagt, ist maßgebend, 

auch der Ort, die Umgebung, die Stimmung, die Form und der Ton unse- 
rer Worte ist da von Bedeutung52. 

Man kann eine ernste Wahrheit sagen zur rechten Stunde und im rechten 
Ernst, so daß sie Frucht trägt; man kann sie aber auch gedankenlos und ehr- 
furchtslos dem Gelächter preisgeben, Perlen vor die Schweine werfen. Man kann 
die Wahrheit, mit deren Verkündigung man betraut ist, auch dort, wo sie auf 
Widerstand stößt, unerschrocken sagen aus heiligem Pflichtgefühl, wie die Pro- 
pheten, wie ein Johannes BaptistaB3, ein heiliger Paulus54; dazu gehört Be- 
kennermut, Freiheit von Menschenfurcht; man kann aber auch aufdringlich wer- 
den mit der eigenen Meinung, nur um als furchtloser und selbständiger Geist 
zu erscheinen, und dabei ist Eitelkeit im Spiel. Romano Guardini bemerkt ein- 
mal sehr treffend: •Auch mit der Wahrhaftigkeit kann man prahlen. Alle sollen 
sehen, daß man sich nicht fürchtet . . . ,Die Wahrheit sagen', kann eine Art 
Sport werden 55." Man kann die Wahrheit sagen, um für sie und so schließlich 
für den wahren Gott Zeugnis abzulegen, wie Jesus die Wahrheit gesagt hat, und 
das belehrt, erleuchtet, befreit 56; man kann aber als irrtumsfähiger, gewöhnlicher 
Mensch die Wahrheit in einem Ton sagen, als wisse man alles unfehlbar besser, 
als wäre man Richter und Maß aller Dinge • und das demütigt den anderen 
in wehtuender Weise, nimmt ihm Mut und Vertrauen, ruft Verbitterung oder 
Widerspruch hervor, drückt nieder. Wie wußte doch Jesus zarte Rücksicht zu 
nehmen auf den seelischen Entwicklungsgang, auf die Tragkraft seiner Jünger, 
wenn er das Geheimnis vom Kreuze nur allmählich, schrittweise ihnen enthüllt, 
ja selbst beim letzten Abendmahl noch über manches schweigt: •Noch vieles 
hätte ich euch zu sagen, doch ihr könnt es jetzt noch nicht ertragen 57." Solch 
schonende Vorsicht wird namentlich da und dort geboten sein bei der Aus- 
sprache über das eigene Innenleben, über eigene Zweifel, Schwierigkeiten und 
Kämpfe; man wird da zusehen müssen, ob man wohl den rechten Menschen 
gefunden hat, ob die Offenbarung eigener Zweifel und Probleme nicht vielleicht 
beim anderen erstmals bange Fragen und Kämpfe wachruft, die ihm sonst fremd 
sind und denen er nicht gewachsen ist. Nur die drei Jünger, die am Berge der 
Verklärung zugegen waren, läßt Jesus auch Zeugen seiner Todesangst sein, die 
anderen nicht 58. Man kann die Wahrheit sagen und damit einem anderen bitter 
unrecht tun durch Ehrabschneidung, indem man dessen verborgene Fehler ohne 
hinreichend schwerwiegenden Grund vor anderen aufdeckt oder indem man ein 
anvertrautes Geheimnis ungerechtfertigterweise preisgibt; man kann die Wahr- 
52 2, 2. 109. 1 ad 2 et ad 3.     53 Mt.   3,  7•12.     5* 2 Cor. 4, 1•5. 
55 Briefe über Selbstbildung (Mainz 1930) 44. 
55 Jo. 8, 32.    " Jo.  16, 12.     5» Mt.  17, 1; 26, 37. 

Aszese VIII/1    2 17 



Franz Dander S. J. 

heit sagen und damit Mißtrauen und Feindschaft säen zwischen Menschen, die 
einander bisher in aufrichtigem Wohlwollen zugetan waren, brüderlich zusam- 
mengearbeitet haben. 

Die W. fordert also nicht, daß wir unsere Gedanken blindlings offen- 
baren, sondern der Wahrhaftige hält die rechte Mitte ein, •in quantum 
verum dicit, quando opportet et secundum quod opportet 59". Die Wahr- 
heit sollen wir sagen, aber stets geleitet von Ehrfurcht und Liebe gegen die 
Wahrheit und gegen die Menschen. Dazu gehört aber auch das rechte, heilige 
Schweigen. • Fragen wir uns nun aber: Was macht uns Menschen die voll- 
kommene Wahrhaftigkeit im Reden und Benehmen oft so schwer? Ganz ge- 
wiß ist es oft das Bewußtsein, daß wir selber nicht durch und durch das sind, 
was wir sein sollten und vor den Menschen sein wollen. Diesen Mangel suchen 
wir dann zu decken durch die verschiedensten Maßnahmen in Wort und 
Werk. •Denn jeder, der Böses tut, haßt das Licht, und kommt nicht zum 
Lichte, damit seine Werke nicht zutage treten. Wer aber die Wahrheit 
tut, kommt zum Lichte, damit offenbar wird, daß seine Werke in Gott 
getan sind 60." Die Wahrhaftigkeit nach außen fällt uns um so leichter, je 
mehr unsere innere Wirklichkeit den Gedanken Gottes entspricht. Das ist: 

B. Wesenswakrkaftigkeit, innere Echtheit 

Johannes erzählt uns von der ersten Begegnung Jesu mit Nathanael: 
•Als Jesus Nathanael herankommen sah, sagte er von ihm: Seht, ein 
wahrer Israelit, an dem kein Falsch ist61." Das war freilich ein vollgülti- 
ges Zeugnis für die Echtheit dieses Charakters. Alles Geschaffene im Him- 
mel und auf Erden ist Abbild der schöpferischen Idee, des Urbildes im 
Geiste Gottes. Wenn ein Geschöpf so ganz der göttlichen Idee von einer 
Rose, einem Adler, einem Menschen entspricht, dann ist es eine •wahre", 
•echte" Rose, ein echter Adler, ein ganzer Mensch; und in weiterer Folge 
ist dann ein solches Wesen auch geeignet, von einem geschaffenen Intellekt 
erkannt zu werden als wahre Rose, echter Adler, ganzer Mensch62. Die 
vernunftlosen Wesen sind freilich ohne ihr eigenes freies Zutun das, was 
sie nach Gottes Schöpferidee sein sollen, oder werden es durch eine zwangs- 
läufige Entwicklung zur Reife; überhaupt ist alles, was einzig von Gottes 
Freiheit abhängt, immer wesenswahr und echt. Was aber der erwachsene 
Mensch nach Gottes Gedanken sein soll in seinem Menschentum und in 

59 2, 2. 109. 1  ad 3.     « Jo. 3, 20 f.     cl 1, 47.     «* 1. 16. 1; ib. 4 ad 3. 

18 



Wahrhaftigkeit 

seinem besonderen Beruf, das wird er nicht ohne eigene freie Entschei- 
dung • und die kann fehlgreifen. So kann der Mensch sich zu einem Cha- 
rakter gestalten, der ganz und gar nicht Gottes Gedanken entspricht ... er 
kann Priester werden ganz anders, als Gott seine Priester sehen will, er 
kann Ordensmann werden ganz anders, als der arm gewordene und gehor- 
same Menschensohn sich die Jünger seiner engsten Nachfolge denkt ... das 
ist dann das Unechte an unserem "Wesen63. Die innere Echtheit begreift 
daher alle standesgemäßen Tugenden in sich, sie ist •veritas vitaeu", sie 
ist folgerichtiges Ernstmachen mit unserer Berufsidee in unserem Leben. 
Dazu gehört, daß man nichts anderes, auch nichts Höheres sein wolle, als 
was Gott mit uns vorhat. Wir dürfen nicht über die von Gottes Vor- 
sehung uns zugedachte Aufgabe in seinem Reich hinausstreben, es heißt 
sich bescheiden mit dem uns zuteil gewordenen Talent und Beruf, mag es 
darüber hinaus auch noch viel Größeres geben. Sonst gerät das vermessent- 
liche "Wollen unfehlbar in "Widerstreit mit unserem Können, mit den sach- 
lichen Möglichkeiten und Aufgaben des Lebens und mit den Interessen der 
Ehre Gottes. Solche Selbstbescheidung bewundern wir an dem großen Jo- 
hannes Baptista. Auf die Frage, wer er denn eigentlich sei, bekennt er zu 
allererst: •Ich bin nicht der Messias ... Ich bin die Stimme dessen, der in 
der Wüste ruft: Bereitet den Weg des Herrn65." Keinen Strahl von der 
Herrlichkeit des Messias will er auf sich ruhen lassen. •Ich taufe euch mit 
Wasser ... Der aber, der nach mir kommt, ist mächtiger als ich. Ich bin 
nicht wert, seine Schuhriemen zu lösen66." Wegbereiter, Vorläufer will er 
sein, nicht mehr. Darum bleibt er sich auch stets bewußt, wo die Grenzen 
seines Amtes, seiner Sendung liegen. Er ist nicht der •Bräutigam" des 
Volkes Gottes, er will nicht Mittelpunkt einer Gemeinde werden, die ihm 
endgültig anhangen soll; er ist nur der •Freund des Bräutigams". Da nun 
der Messias selbst vor Israel erscheint, weiß der Vorläufer, daß damit sein 
eigener Arbeitstag zur Neige geht. Neidlos, ja freudig bekennt er es: •Er 
muß wachsen, ich muß abnehmen 67." 

Brächten es alle Menschen zurvollen inneren Echtheit der Kinder Gottes 
und zur vollendeten Wahrhaftigkeit im Ausdruck, aber auch zur voll- 
endeten Besonnenheit im Reden, dann wäre der Zustand geschaffen, in 
dem es keinen Eid mehr brauchte und keine besonderen Mittel zum 
Schutz des Geheimnisses; dann wäre jedes Ja ein ganzes ehrliches, unbe- 
63 1. 17.  1.     " 2, 2.  109. 2 ad 3.     65 Jo. 1, 19•23.     6rt Mt. 3, 11; Jo. 1, 27. 
67 Jo. 3, 25•30. 

19 



Franz Dander S. J. 

dingt zuverlässiges Ja und jedes Nein ein volles, ganzes Nein, dann wäre 
die Idealforderung der Bergpredigt erfüllt: •Eure Rede sei: Ja, ja  
nein, nein68." Solange aber Bosheit und Unwahrhaftigkeit tatsächlich noch 
in der Welt sind, wird es auch Mittel brauchen, dem menschlichen Wort 
größere Kraft und Glaubwürdigkeit zu verleihen, Mittel, das Geheimnis 
gegen unberechtigte Fragesteller zu schützen. 

Der tiefste Beweggrund zu voller Wahrhaftigkeit des Wesens und des 
Ausdrucks wird uns Christen immer der Gedanke an den allwissenden 
Gott sein, den Vater, der im Verborgenen sieht69, den Richter, der Herz 
und Nieren durchforscht70, vor dessen Auge alles bloß und offen da- 
liegt71. Wie tief war doch der Eindruck, den Jesu Herzenskenntnis ge- 
macht hat auf Nathanael72, auf die Samariterin am Jakobsbrunnen 7S, der 
er ihre Sünden sagte! Und so kennt Jesus alle Menschen, er hat es nicht 
nötig, von andern über einen Menschen belehrt zu werden 74. Er schaut 
auch uns bis auf den Grund der Seele. Vor ihm gelten wir nur so viel, als 
wir wirklich sind, vor ihm fällt jede Maske, mit der wir vielleicht vor den 
Menschen unser wahres Antlitz verhüllen mögen. Wollte der Meister aus 
dieser Herzenskenntnis heraus sprechen, würde er vielleicht dem einen 
oder andern aus uns Ähnliches sagen, wie einstens den Vorstehern der 
Christengemeinden von Ephesus oder Sardes oder Laodicea 75? Doch nicht 
bloß sein durchdringendes Wissen ist uns Ansporn zur W., sondern ebenso 
das Vorbild seines lautersten Wesens. In der Geheimen Offenbarung 76 

erzählt Johannes, wie er den Himmel offen sah, •und siehe, da war ein 
weißes Roß. Der darauf saß, heißt: Treu und wahr." Das war der sieg- 
reiche Messias. Jede Unwahrhaftigkeit von unserer Seite ist ein Verstoß 
gegen Christus, das ewige, wahrhaftige Wort des himmlischen Vaters; 
gegen Christus, der in seinem Erdenleben nicht Ja und Nein zugleich war, 
sondern in seinem ganzen Tun und Leiden ein einziges volles Ja zu den 
Gedanken und Plänen seines Vaters, zu den Verheißungen der Prophe- 
ten77; gegen Christus als Haupt der Erlösten, der in den Gliedern seines 
mystischen Leibes von Tag zu Tag ein Abbild wachsen sehen will von 
seiner lauteren Wahrhaftigkeit, seinem grundehrlichen Berufsernst, seiner 
goldenen Treue; mithin ein Verstoß gegen das tiefste Lebensprinzip der 

88 Mt. 5, 37.     69 Mt. 6, 4. 6. 18.     "> Ps.  7,   10.     • Heb. 4, 13.    72 Jo. 1, 49. 
" Jo. 4, 19. 29.     " Jo.  2, 25.     '•'• Apc. 2. 3.     • 19, 11.     77 Vgl. 2 Cor.  1,  19s. 

20 



Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikus 

ganzen übernatürlichen Ordnung78. Diese volle Wesenswahrhaftigkeit 
unseres Menschentums, Christentums, unseres individuellen Lebensberufes 
ist für uns eine dauernde Aufgabe. Am Ziel müssen wir noch nicht sein, 
wohl aber ehrlich unterwegs. Wie tröstlich wäre es, könnten wir ähnlich 
wie einst Petrus am See Tiberias unserem Herrn und Meister wirklich 
ganz ehrlich sagen: •Herr, du weißt alles, du weißt auch, daß ich dich 

Die geistliche Lenre des Evagrius Pontikus 
In  ihren  Grundzügen   dargestellt  von  Karl  Rahner  S. J., Valkenburg 

Erst in den letzten Jahrzehnten ist der Person und dem Schrifttum 
des Evagrius Pontikus wieder mehr Aufmerksamkeit geschenkt wor- 
'den, und erst in den letzten Jahren hat man erkannt, daß in seinen 

Werken •wie in einem Brennspiegel die Gedankenarbeit der großen Lehrer 
des christlichen Alexandria zusammengefaßt war" (W. Frankenberg), daß 
er für Jahrhunderte die aszetische und mystische Literatur der Griechen 
und Syrer so entscheidend beeinflußte, daß z. B. noch der hl. Maximus, 
der Bekenner, der große Erklärer des Pseudoareopagiten, seine ganze geist- 
liche Lehre nicht dem •Vater der christlichen Mystik" entlehnt, sondern • 
dem Evagrius Pontikus, und zwar zu einer Zeit, da auf Evagrius Name 
schon ein Jahrhundert lang wegen Origenismus das • wenigstens ver- 
meintliche • Anathem des 5. allgemeinen Konzils lag 1. 

Es soll hier weder auf das Leben des Evagrius und die Überlieferung 
seiner Schriften2, noch auf die Quellen und das Fortwirken seiner Lehre 
eingegangen werden.   Das eine darf aus der Patristik vorausgesetzt wer- 

78 Vgl. dazu die treffenden Ausführungen von Wendelin Rauch, Der widerchristliche 
Charakter der Lüge (Aus Ethik und Leben, Festschrift für J. Mausbach [Münster 
1931], 149•160). 

79 Jo. 21,  17. 
1 Über seine Abhängigkeit von Origenes und sein Weiterwirken in der griechischen 

geistlichen Literatur unterrichtet sehr gut: W. Bousset, Apophthegmata (Tübingen 
1923), 3. Kap., S. 281 ff., und die hervorragende Arbeit M. Viller, Aux sources de 
la spiritualite de S. Maxime in der RAM XI (1930) pg. 156ss, 239ss. 

2 Die wichtigsten Etappen seines Lebens: geboren zu Ibora im Pontus, Lektor und 
Mitglied der Mönchsgemeinschaft des hl. Basilius, Schüler und Diakon Gregors von 
Nazianz in Konstantinopel, Mönch und geistlicher Schriftsteller in der Nitrischen 
und Skethischen Wüste, gestorben ungefähr 400. 

21 




