
Josef Schmidt S. ). 

E. eine lange Geschichte haben, mit einem Inhalt zu füllen, der der Wirk- 
lichkeit entspricht, wie weit sie zu schematisch sind, um die wahre Ent- 
wicklung des geistlichen Lebens zu erfassen, wie weit sie eher auf die 
Seligkeit des Himmels als auf die Mystik der Erde passen179. 

"Wenn dieser kleine Aufsatz ein wenig helfen könnte, die Aufmerksam- 
keit auf die so vernachlässigte byzantinische Mystik zu lenken, hätte er 
seinen Zweck erreicht. 

Der Entsdilulj, in seinem Stande nack Vollkommenkeit zu 

streben 
Vo n Josef Schmidt S. J. 

I. Ein guter Rat 

Wenn man einem empfiehlt, er solle sich bemühen, in seinem 
Stande nach Vollkommenheit zu streben, so ist das ein guter 
Rat. Das geht schon daraus hervor, daß der Heiland selbst 

uns diesen Rat gibt, wenn auch in anderen Worten. In der Bergpredigt 
sagt er: •Seid also vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen 
ist" (Matth. 5, 48). Diese Ermahnung ist an alle gerichtet, gleichviel, ob 
sie diesem oder jenem Stande angehören. Um aber vollkommen zu werden, 
muß man nach Vollkommenheit streben. Er sagt also mit anderen Wor- 
ten: Bemühet euch, in eurem Stande nach Vollkommenheit zu streben. 
Ebenso sagt er zu allen ohne Unterschied: •Häufet euch keine Schätze auf 
Erden an, wo sie Rost und Motte verzehren und wo Diebe einbrechen und 
stehlen, sondern sammelt euch Schätze im Himmel, wo sie weder Rost 
noch Motte verzehren, und wo Diebe nicht einbrechen und stehlen" 
(Matth. 6, 19, 20). Wenn einer darauf ausgeht, bei seinem Tun und Lassen 
eine gute Meinung zu haben, die sich darbietenden Gelegenheiten zum 
Guten auszunützen, kurz durch Übung der Tugend und Eifer in guten 
Werken sich unvergängliche Schätze für den Himmel zu erwerben, so 
strebt er offenbar in seinem Stande nach Vollkommenheit. Der Heiland 
hätte darum geradesogut sagen können: Jeder bemühe sich, in seinem 
Stande nach Vollkommenheit zu streben. Wenn der Heiland selbst diesen 

179 E. scheint übrigens diese Trinitätsmystik nur für wenige als gegeben zu betrachten. 
Vgl. Gnosc. 138 (551). 

58 



Der Entschluß, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben 

Rat gibt, muß es ein guter Rat sein. Dasselbe erkennen wir, wenn wir den 
Rat selbst betrachten. Ein Rat, der geeignet ist, einen zufriedener, besser, 
reicher und für Zeit und Ewigkeit glücklicher zu machen und überdies 
ohne besondere Schwierigkeit von jedem befolgt werden kann, ist offen- 
bar ein guter Rat. Diese Eigenschaften hat der Rat, in seinem Stande nach 
Vollkommenheit zu streben. Wenn du ihn befolgst, wirst du wirklich zu- 
friedener, du wirst besser, und weil die heiligmachende Gnade dann be- 
ständig in dir wächst, wirst du in den Augen Gottes immer größer und in 
übernatürlicher Hinsicht reicher, und du wirst glücklich sein für dieses 
Leben, aber vor allem für die Ewigkeit. Dazu kommt, daß dieser Rat von 
allen ohne Unterschied befolgt werden kann. Es gibt Ratschläge, die an 
sich sehr gut wären, aber wegen der Umstände nicht oder nur mit den 
größten Schwierigkeiten befolgt werden können. Wenn ein Arzt zu einem 
kranken Dienstmädchen sagte: Es wäre gut, wenn Sie den Winter im 
Süden zubringen könnten, so mag das angeratene Mittel an sich sehr gut 
sein, aber die Kranke könnte antworten: Ich bin ein armes Dienstmädchen, 
es ist mir unmöglich, dieses Mittel anzuwenden. Der Rat, um den es sich 
in unserem Falle handelt, kann von jedem befolgt werden, wenn er will. 
Das einzige, was von seiner Seite verlangt wird, ist der gute Wille. 

Oder was sollte ihn sonst hindern? Die Vollkommenheit? Nein. Wenn 
das Streben nach Vollkommenheit ich weiß nicht welch außerordentliche 
Dinge von dir verlangte, wenn du, um vollkommen zu werden, strenge 
Fasten oder andere große Strengheiten auf dich nehmen oder ganze Nächte 
betend durchwachen müßtest, wie manche Heilige das getan haben, dann 
könntest du mit Recht sagen: Die Vollkommenheit ist nichts für mich. 
Aber so etwas verlangt der Wille, in deinem Stande vollkommen zu wer- 
den, nicht von dir. 

Oder sollte dein Stand ein Hindernis sein? Das ist er offenbar nicht. 
Sind nicht unsere großen Heiligen aus den verschiedensten Ständen her- 
vorgegangen? Und gibt es nicht auch heute in allen Ständen und Berufen 
viele, die in ihrem Stande so nach größerer Tugend streben, daß sie ande- 
ren durch ihr Beispiel zu großer Erbauung gereichen? Der Stand kann also 
kein Hindernis sein. Um dich noch mehr davon zu überzeugen, brauchst 
du dir bloß einige bekannte Wahrheiten ins Gedächtnis zu rufen. Erste 
Wahrheit: Gott will die Verschiedenheit der Stände und Berufe. Zweite 
Wahrheit: Er befiehlt, daß jeder seine Standes- und Berufspflichten erfülle 
in dem Stande, in den seine Vorsehung ihn gestellt hat, ihm gewissenhaft 

59 



Josef Schmidt S. ]. 

diene und seine Seele rette. Dritte Wahrheit: Gott wünscht *, daß jeder in 
seinem Stande in vollkommener Weise ihm diene. Vierte "Wahrheit: Da 
dieses ohne die göttliche Gnade nicht geschehen kann, so ist er bereit, 
jedem die dazu notwendige Gnade zu geben. • Vielleicht könnte jemand 
einwenden: Wenn ich mich entsdüieße, in meinem Stande nach Vollkom- 
menheit zu streben, so wird die Aufmerksamkeit zu sehr von meinen 
Berufspflichten abgelenkt, so daß die Arbeiten meines Berufes darunter 
leiden. Auch dieser Einwand ist unbegründet. Durch einen solchen Ent- 
schluß kommen deine Arbeiten nicht zu kurz, im Gegenteil, sie werden 
gefördert. Denn dann wird es dir leichter werden, in den Arbeiten deines 
Standes den Willen der göttlichen Majestät zu sehen. Infolgedessen er- 
halten deine Arbeiten in deinen Augen einen größeren Wert, du hast das 
Bewußtsein, daß du beständig für die Ewigkeit arbeitest, die Unannehm- 
lichkeiten, die keinem in seinem Stande erspart werden, wirst du leichter 
mit Geduld ertragen, im Verkehr mit unsympathischen Personen wirst du 
dich leichter überwinden, überhaupt das Streben nach Vollkommenheit 
wird dir helfen, mit größerer Zufriedenheit, Bereitwilligkeit und Freude 
und auch mit größerem Segen alles zu tun, was dein Stand von dir ver- 
langt. Das gilt von allen Ständen und Berufen. Ob einer Staatsminister 
oder Abgeordneter, ob er Lehrer oder Rechtsanwalt, oder Arzt, oder Ge- 
schäftsmann, ob er Schupo oder Eisenbahner, ob er bei der Post oder bei 
den elektrischen Straßenbahnen angestellt, ob er Landmann oder Hand- 
werker oder Dienstbote ist oder in den Kohlengruben arbeitet, ob er ver- 
heiratet oder ledig ist, macht in dieser Hinsicht keinen Unterschied. Der 
Entschluß, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben, ist ein 
guter Rat. 

II. V iele Christen befolgen diesen Rat nickt 

1. Das ist eine sichere und auffällige Tatsache. Sie ist sicher, sie liegt 
offen zutage. Deshalb braucht sie nicht erst bewiesen zu werden. Aber ist 
das nicht auffällig? Jeder Katholik, der einigermaßen in seinem Glauben 
unterrichtet ist, weiß, daß er für die Ewigkeit erschaffen ist, daß der 
Himmel ein Lohn ist, der auf Erden verdient werden muß, er weiß, daß 
die Seligkeit im Himmel genau dem Grade der heiligmachenden Gnade 
entspricht, die man im Augenblick des Todes besitzt, er kennt die Not- 

1 Zimmermann, Aszetik. 2. Aufl. S. 255 u. S. 70 f. 

40 



Der Entschluß, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben 

wendigkeit und den hohen Wert der guten "Werke und die Eigenschaften, 
die jedes gute "Werk haben muß. Der Glaube lehrt ihn ferner, daß es nichts 
Besseres, nichts Schöneres, nichts Nützlicheres für Zeit und Ewigkeit geben 
kann als die christliche Vollkommenheit. Sie ist der Schatz, von dem der 
Heiland im Evangelium spricht, der verdient, daß man all sein Hab und 
Gut veräußert, um ihn zu erlangen. Sie ist die Parole, so herrlich und kost- 
bar, daß man bereit sein soll, alles zu opfern, um sich in ihren Besitz zu 
setzen. Sollte man deshalb nicht erwarten, daß alle sich entschlössen, in 
ihrem Stande nach Vollkommenheit zu streben? Das ist aber nicht der 
Fall, wie man sieht. "Wie ist diese merkwürdige Tatsache zu erklären? 

2. Gründe. Es gibt wohl in allen Gemeinden einige Katholiken, die ge- 
wohnheitsmäßig ihre Pflichten vernachlässigen. Sie nennen sich Katho- 
liken, sind es aber nur dem Namen nach. Sie versäumen die hl. Messe an 
den Sonn- und Festtagen, sie halten sich fern vom Tische des Herrn und 
von den anderen Sakramenten. Wer sie in ihrem täglichen Leben beob- 
achtet, merkt kaum etwas, was vermuten läßt, daß sie katholisch seien. 
Sie sind lieblos gegen ihren Nächsten, sie nehmen es nicht genau mit der 
Gerechtigkeit, und wenn jemand in ihrer Gegenwart die Priester und die 
Kirche angreift, sind sie imstande und geneigt, ihnen zuzustimmen. Daß 
solche Namenschristen nicht bemüht sind, in ihrem Stande nach Vollkom- 
menheit zu streben, ist nicht auffällig, es ist vielmehr selbstverständlich. 
Denn wenn sie sich über die Gebote Gottes und der Kirche gewissenlos 
hinwegsetzen, so werden sie sich noch viel weniger entschließen, das Gute 
zu tun, das über die Gebote Gottes und der Kirche hinausgeht und nicht 
Sache der Pflicht, sondern des Rates ist. 

Aber auch unter den Katholiken, die gewissenhaft ihre Pflichten erfül- 
len, die regelmäßig dem pflichtmäßigen Gottesdienst beiwohnen und zu 
bestimmten Zeiten die hl. Sakramente empfangen, gibt es nicht wenige, 
die nicht daran denken, in ihrem Stande nach Vollkommenheit zu streben. 
Dabei darf man freilich nicht übersehen, daß viele in ihrem Stande be- 
ständig Fortschritte machen und ein aufrichtiges Verlangen haben, durch 
Eifer im Guten Gott immer wohlgefälliger zu werden, ohne das Bewußt- 
sein, in ihrem Stande nach Vollkommenheit zu streben. Solche streben tat- 
sächlich in ihrem Stande nach Vollkommenheit, wenn sie sich dessen auch 
nicht bewußt sind. Diese verdienen natürlich keinen Tadel. Aber es gibt 
manche, sonst gewissenhafte Christen, von denen man in keiner Weise 
sagen kann, daß sie in ihrem Stande darauf ausgehen, vollkommene Tu- 

41 



Josef Schmidt S. J 

gend zu erlangen und zu üben. Das ist in der Tat merkwürdig. Wie ist 
das zu erklären? Es könnte zur Erklärung auf vieles hingewiesen werden, 
aber wir können die Ursachen auf folgende drei zurückführen. Der Grund 
kann liegen 

im Mangel an Nachdenken. 

Wohl lehrt der Glaube, daß es nichts so Erstrebenswertes gibt wie die 
christliche Vollkommenheit. Aber die Wahrheiten des Glaubens müssen 
erwogen und beherzigt werden. Sonst haften sie höchstens im Gedächtnis, 
und das genügt nicht. Sie müssen tiefer in das Erkenntnisvermögen ein- 
dringen. Wie das junge Nußbäumchen sich nicht zu einem mächtigen 
Baume entwickeln und eine Fülle von Früchten bringen kann, wenn es 
nicht seine Wurzeln tief in die Erde senkt, so müssen auch die Wahrheiten 
des Glaubens tief in der Seele Wurzel schlagen, um als Lebenskraft von 
innen Früchte hervorzubringen, und dazu ist das Nachdenken durchaus 
notwendig. Schon die Propheten des Alten Bundes klagen darüber, daß es 
beim Volke am Nachdenken fehle. Wenn es sich von Gott abgewandt 
hatte, pflegte Gott es zu strafen, um es zur Buße zu führen, aber der 
Zweck der Strafe wurde vielfach vereitelt, weil man über die verhängte 
Strafe und die Absicht Gottes nicht nachdachte, und deshalb war Gott oft 
genötigt, es mit noch größeren Strafen heimzusuchen. •Verödet ist das ganze 
Land", klagt der Prophet, •weil keiner ist, der es sich zu Herzen nimmt" 
(Jer. 12, 11). Wenn aber etwas verdient, sorgfältig beherzigt zu werden, 
so sind es die Glaubenswahrheiten, Wahrheiten, die der unendliche Gott 
sich herabgelassen hat, uns armseligen Menschen mitzuteilen, Wahrheiten, 
die nicht bloß so erhaben und trostreich, sondern auch von größter Be- 
deutung für unser zeitliches und ewiges Heil sind. Weil viele zu wenig 
über die Glaubenswahrheiten nachdenken, ist auch ihre Kenntnis und 
Wertschätzung der übernatürlichen Dinge so oberflächlich und mangel- 
haft. Das ist der erste Grund, weshalb viele sonst gute Christen dem Stre- 
ben nach Vollkommenheit gegenüber so gleichgültig sind. Ein zweiter 
Grund ist 

Mangel an Mut und Hochherzigkeit. 

Bezieht sich der vorige Grund zunächst auf den Verstand, so geht dieser 
den Willen an. Mag Wesen und Wert der Vollkommenheit einem bekannt 
sein oder nicht, so weiß man doch aus dem Leben der Heiligen so viel, 

42 



Der Entschluß, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben 

daß man in kurzer Zeit nicht vollkommen wird, ferner daß der Weg zur 
Vollkommenheit ein Weg der Selbstverleugnung und darum steil und un- 
bequem ist, daß man beim Streben nach Vollkommenheit allerlei Schwie- 
rigkeiten begegnet, die überwunden werden müssen, überhaupt daß jeder, 
der in seinem Stande vollkommen werden will, bereit sein muß, groß- 
mütig auf vieles zu verzichten und mehr Opfer zu bringen als diejenigen, 
die bloß ihre Seele retten wollen. Diese Opfer, die ihnen die Einbildungs- 
kraft vielleicht noch größer erscheinen läßt, als sie in Wirklichkeit sind, 
schrecken sie ab. Sie wollen zwar Gott dienen und in den Himmel kom- 
men, und darum wollen sie auch alles tun, was dazu nötig ist, und das 
tun sie auch. Sie tun sogar manches Gute, wozu sie durch kein Gebot ver- 
pflichtet sind. Wenigstens einige Raterfüllung ist ja auch für die Gebote 
notwendig, und je durchgreifender man die Gebote halten will, desto 
weniger kann man von den Räten 2 ganz absehen. Aber alles das auf sich 
nehmen, was zu einem ernstlichen Streben nach Vollkommenheit erfordert 
wird, das ist ihnen zu schwer, dazu fehlt ihnen der Mut und die Hoch- 
herzigkeit. Sie haben noch nicht das erreicht, wozu der hl. Paulus die 
Korinther so nachdrücklich ermahnt (I. Kor. 16, 13): •Seid mannhaft, 
seid stark3." Der dritte Grund ist 

Mangel an Gnade. 

Nicht als ob sie diese nicht erlangen könnten, aber einstweilen brauchen 
sie die ihnen zu Gebote stehenden Mittel nicht so, daß Gott ihnen ein 
größeres Maß von Gnade gäbe. Darum haben sie auch kein Verlangen 
nach Vollkommenheit. Das aber ist unbedingt notwendig, wenn man voll- 
kommen werden will. Dieses aufrichtige Verlangen ist selbst eine große 
Gnade. Gott aber, der wünscht, daß alle ihm in vollkommener Weise 
dienen, ist bereit, jedem dieses Verlangen zu geben, der sich darum be- 
müht. 

Das sind die drei Gründe, die die Tatsache erklären, daß manche sonst 
gewissenhafte Katholiken sich nicht entschließen, in ihrem Stande nach 
Vollkommenheit zu streben. Bald ist es mehr der erste Grund, bald der 
zweite, bald der dritte, in der Regel werden alle drei Gründe daran 
schuld sein. 

2 Zimmermann, 2. Aufl. S. 90. 
3 ävdgi^Eode, y.gmaiovai:h. 

45 



Josef Schmidt S, ]. 

III. Was ist also zu tun? 

1. Denke einmal über den gegebenen Rat nach und frage dich: Wäre es 
nicht gut, ihn zu befolgen, wenn du ihn bisher außer acht gelassen haben 
solltest? Die stärksten Beweggründe drängen dich dazu. Denke an dich 
selbst! Welchen Nutzen wird es dir bringen, wenn du ihn in Zukunft be- 
folgst! Für dieses Leben! Würde es dich nicht hienieden glücklich machen, 
soweit man auf Erden glücklich sein kann? Für die Ewigkeit! Ist es nicht 
die beste Vorbereitung für die Ewigkeit? Die Rücksicht auf die Ewigkeit 
sollte doch für jeden Christen das Ausschlaggebende sein. Schaue auf 
Gott! Auf seine unendliche Majestät, auf seine Liebe, auf die Wohltaten, 
die er dir erwiesen hat und noch täglich erweist! Erinnere dich an alles, 
was der Heiland für dich getan und gelitten, daß er sogar sein Leben für 
dich hingegeben hat, und zwar am Kreuze. Ein dankbares und edles Herz 
muß sich gedrängt fühlen, ohne Halbheit und Vorbehalt ihm zu dienen. 
Wie kleinlich und beschämend sind die Bedenken, die dich abhalten kön- 
nen, dem gegebenen Rate zu folgen! Denke auch an den Ernst der Zeit. 
Die Gefahren für Glaube und Sittlichkeit sind vielleicht nie so groß ge- 
wesen wie heute. •Wer demnach zu stehen vermeint, sehe zu, daß er 
nicht falle" (I. Kor. 10, 12). Um in den Gefahren der Gegenwart stand- 
zuhalten, sind größere Anstrengungen nötig als früher. Wer heute sich 
halten will, muß den Willen haben, ein ganzer Christ zu sein, mit dem 
Geiste der Welt ganz zu brechen und in allem sich von den Grundsätzen 
des Heilandes und seiner Kirche leiten zu lassen. Entschließe dich! Bald 
wirst du am Ende des flüchtigen Lebens stehen; und dann wird es dir ein 
großer Trost sein, wenn du von jetzt an in deinem Stande nach Vollkom- 
menheit strebst. 

2. Aber man kann auch so lange überlegen, daß man nicht zum Handeln 
kommt. Darum ist es am besten, du fängst heute schon an, den guten 
Rat auszuführen. Hast du bisher die hl. Kommunion jeden Monat emp- 
fangen, so gehe von jetzt an zweimal im Monat zum Tische des Herrn, 
wenn es dir möglich ist. Bisher hast du vielleicht nur an den Sonn- und 
Festtagen der hl. Messe beigewohnt. Vielleicht kannst du, zuweilen wenig- 
stens, auch an Wochentagen zur hl. Messe kommen. Es mag dir anfangs 
etwas unbequem sein, aber überwinde dich. Vielleicht solltest du etwas 
mehr und besser beten. Fange einmal damit an! Suche oft das Wort Gottes 
anzuhören: •Wer aus Gott ist, höret die Worte Gottes" (Joh. 8, 47). Aber 

44 



Der Entschluß, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben 

es kommt viel darauf an, in welcher Weise man das "Wort Gottes anhört. 
"Wir sollen es anhören mit Aufmerksamkeit, es ist ja eine Botschaft von 
Gott, und mit dem Verlangen, tiefer in den Sinn desselben einzudringen 
und für unsere Seele daraus Nutzen zu ziehen. Wir sollen uns daran ge- 
wöhnen, nachher, in einer stillen Stunde, die Hauptgedanken der Predigt 
oder des religiösen Vortrages für uns durchzugehen und uns zu fragen: 
Wie hast du das Gehörte bisher beobachtet? Wie sollst du dich in Zukunft 
verhalten? Nimm auch zuweilen ein gutes Buch zur Hand und lies darin, 
nicht aus bloßer Neugierde, sondern um zum Heile der Seele zu erwägen, 
was es dir sagt. Mit anderen Worten: Du fängst mit kleinen Übungen an, 
die dir nicht schwer fallen, aber du wirst bald merken, daß es deiner 
Seele gut tut. Unvermerkt wächst dein Interesse für den Glauben, es 
wächst das Verständnis der geoffenbarten Wahrheiten, du siehst die Vor- 
kommnisse deines gewöhnlichen Lebens mehr in übernatürlichem Lichte, 
und die fortschreitende Erkenntnis der Glaubenswahrheiten wird gleich- 
sam eine Fackel, die dem Willen den Weg zeigt und ihn geneigt macht, 
diesen Weg zu gehen. Zugleich wächst dein Verlangen, Gott wohlgefälli- 
ger zu werden, ein Zeichen, daß die göttliche Gnade bereits stärker in 
dir wirkt. 

Wenn du auf diese Weise gleich anfängst, die gegebenen Winke in die 
Tat umzusetzen, so ist ein guter Anfang bereits gemacht, und frisch ge- 
wagt ist halb gewonnen. Well begun is half done, sagt der Engländer. 
Zugleich wächst das übernatürliche Licht, es wachsen der Mut und die Hoch- 
herzigkeit und die Gnade, und das sind ja gerade die Dinge, die dir bisher 
fehlten. 

Wenn man ein Lehrbuch der Aszetik liest, kann es einem vorkommen, 
das Streben nach Vollkommenheit müsse sehr verwickelt und umständlich 
sein. Das ist natürlich. Denn ein solches Buch muß alles behandeln, was 
zur Vollkommenheit und zum Streben nach ihr gehört. Aber in der Praxis 
ist die Sache viel einfacher4, und je länger man nach Vollkommenheit 
strebt, desto einfacher wird sie, und zuletzt ist sie ganz einfach und selbst- 
verständlich. 

•Aszese ist weit einfacher, obgleich weit schwerer als Aszetik." Zimmermann, 2. Aufl., 
Vorwort. 

45 




