Josef Schmidt S. ].

E. eine lange Geschichte haben, mit einem Inhalt zu fiillen, der der Wirk-
lichkeit entspricht, wie weit sie zu schematisch sind, um die wahre Ent-
wicklung des geistlichen Lebens zu erfassen, wie weit sie eher auf die
Seligkeit des Himmels als auf die Mystik der Erde passen 179,

Wenn dieser kleine Aufsatz ein wenig helfen konnte, die Aufmerksam-
keit auf die so vernachldssigte byzantinische Mystik zu lenken, hitte er
seinen Zweck erreicht.

Der Entschlub, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu

streben
Von Josef Schmidt S. J.

I. Ein guter Rat

enn man einem empfiehlt, er solle sich bemiihen, in seinem

Stande nach Vollkommenheit zu streben, so ist das ein guter

Rat. Das geht schon daraus hervor, dafl der Heiland selbst
uns diesen Rat gibt, wenn auch in anderen Worten. In der Bergpredigt
sagt er: ,,Seid also vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist (Matth. 5, 48). Diese Ermahnung ist an alle gerichtet, gleichviel, ob
sie diesem oder jenem Stande angehdren. Um aber vollkommen zu werden,
mufl man nach Vollkommenheit streben. Er sagt also mit anderen Wor-
ten: Bemithet euch, in eurem Stande nach Vollkommenheit zu streben.
Ebenso sagt er zu allen ohne Unterschied: ,,Hiufet euch keine Schitze auf
Erden an, wo sie Rost und Motte verzehren und wo Diebe einbrechen und
stehlen, sondern sammelt euch Schitze im Himmel, wo sie weder Rost
noch Motte verzehren, und wo Diebe nicht einbrechen und stehlen*
(Matth. 6, 19, 20). Wenn einer darauf ausgeht, bei seinem Tun und Lassen
cine gute Meinung zu haben, die sich darbietenden Gelegenheiten zum
Guten auszuniitzen, kurz durch Ubung der Tugend und Eifer in guten
Werken sich unvergingliche Schitze fiir den Himmel zu erwerben, so
strebt er offenbar in seinem Stande nach Vollkommenheit. Der Heiland
hitte darum geradesogut sagen konnen: Jeder bemiihe sich, in seinem
Stande nach Vollkommenheit zu streben. Wenn der Heiland selbst diesen

19 E, scheint iibrigens diese Trinititsmystik nur fiir wenige als gegeben zu betrachten.
Vgl. Gnost. 138 (551).

58



Der Entschlufl, in seinem Stande nach Vollkommenbeit zu streben

Rat gibt, mufl es ein guter Rat sein. Dasselbe erkennen wir, wenn wir den
Rat selbst betrachten. Ein Rat, der geeignet ist, einen zufriedener, besser,
reicher und fiir Zeit und Ewigkeit gliicklicher zu machen und iiberdies
ohne besondere Schwierigkeit von jedem befolgt werden kann, ist offen-
bar ein guter Rat. Diese Eigenschaften hat der Rat, in seinem Stande nach
Vollkommenheit zu streben. Wenn du ihn befolgst, wirst du wirklich zu-
friedener, du wirst besser, und weil die heiligmachende Gnade dann be-
stindig in dir wichst, wirst du in den Augen Gottes immer grofier und in
ibernatiirlicher Hinsicht reicher, und du wirst gliicklich sein fiir dieses
Leben, aber vor allem fiir die Ewigkeit. Dazu kommt, dafl dieser Rat von
allen ohne Unterschied befolgt werden kann. Es gibt Ratschlige, die an
sich sehr gut wiren, aber wegen der Umstinde nicht oder nur mit den
grofiten Schwierigkeiten befolgt werden konnen. Wenn ein Arzt zu einem
kranken Dienstmidchen sagte: Es wire gut, wenn Sie den Winter im
Siiden zubringen konnten, so mag das angeratene Mittel an sich sehr gut
sein, aber die Kranke konnte antworten: Ich bin ein armes Dienstmidchen,
es ist mir unmdglich, dieses Mittel anzuwenden. Der Rat, um den es sich
in unserem Falle handelt, kann von jedem befolgt werden, wenn er will.
Das einzige, was von seiner Seite verlangt wird, ist der gute Wille.

Oder was sollte ihn sonst hindern? Die Vollkommenheit? Nein. Wenn
das Streben nach Vollkommenheit ich weif nicht welch auferordentliche
Dinge von dir verlangte, wenn du, um vollkommen zu werden, strenge
Fasten oder andere grofle Strengheiten auf dich nehmen oder ganze Nichte
betend durchwachen miifltest, wie manche Heilige das getan haben, dann
konntest du mit Recht sagen: Die Vollkommenheit ist nichts fiir mich.
Aber so etwas verlangt der Wille, in deinem Stande vollkommen zu wer-
den, nicht von dir.

Oder sollte dein Stand ein Hindernis sein? Das ist er offenbar nicht.
Sind nicht unsere groflen Heiligen aus den verschiedensten Stinden her-
vorgegangen? Und gibt es nicht auch heute in allen Stinden und Berufen
viele, die in ihrem Stande so nach groferer Tugend streben, dafl sie ande-
ren durch ihr Beispiel zu groffer Erbauung gereichen? Der Stand kann also
kein Hindernis sein. Um dich noch mehr davon zu iiberzeugen, brauchst
du dir blof8 einige bekannte Wahrheiten ins Gedichtnis zu rufen. Erste
Wahrheit: Gott will die Verschiedenheit der Stinde und Berufe. Zweite
Wahrheit: Er befiehlt, daf jeder seine Standes- und Berufspflichten erfiille
in dem Stande, in den seine Vorsehung ihn gestellt hat, ihm gewissenhaft

39



Josef Schmidr S. J.

diene und seine Seele rette. Dritte Wahrheit: Gott wiinscht !, daf} jeder in
seinem Stande in vollkommener Weise ithm dicne. Vierte Wahrheit: Da
dieses ohne die gottliche Gnade nicht geschehen kann, so ist er bereit,
jedem die dazu notwendige Gnade zu geben. — Vielleicht kénnte jemand
einwenden: Wenn ich mich entschliefe, in meinem Stande nach Vollkom-
menheit zu streben, so wird die Aufmerksamkeit zu sehr von meinen
Berufspflichten abgelenkt, so dafl die Arbeiten meines Berufes darunter
leiden. Auch dieser Einwand ist unbegriindet. Durch einen solchen Ent-
schlul kommen deine Arbeiten nicht zu kurz, im Gegenteil, sie werden
gefordert. Denn dann wird es dir leichter werden, in den Arbeiten deines
Standes den Willen der gottlichen Majestit zu sehen. Infolgedessen er-
halten deine Arbeiten in deinen Augen einen grofleren Wert, du hast das
Bewufltsein, dafl du bestindig fiir die Ewigkeit arbeitest, die Unannehm-
lichkeiten, die keinem in seinem Stande erspart werden, wirst du leichter
mit Geduld ertragen, im Verkehr mit unsympathischen Personen wirst du
dich leichter iiberwinden, iiberhaupt das Streben nach Vollkommenheit
wird dir helfen, mit gréflerer Zufriedenheit, Bereitwilligkeit und Freude
und auch mit groflerem Segen alles zu tun, was dein Stand von dir ver-
langt. Das gilt von allen Stinden und Berufen. Ob einer Staatsminister
oder Abgeordneter, ob er Lehrer oder Rechtsanwalt, oder Arzt, oder Ge-
schiftsmann, ob er Schupo oder Eisenbahner, ob er bei der Post oder bei
den elektrischen Straflenbahnen angestellt, ob er Landmann oder Hand-
werker oder Dienstbote ist oder in den Kohlengruben arbeitet, ob er ver-
heiratet oder ledig ist, macht in dieser Hinsicht keinen Unterschied. Der
Entschluf}, in seinem Stande nach Vollkommenheit zu streben, ist ein
guter Rat.

II. Viele Christen befolgen diesen Rat nicht

1. Das ist cine sichere und auffillige Tatsache. Sie ist sicher, sie liegt
offen zutage. Deshalb braucht sie nicht erst bewiesen zu werden. Aber ist
das nicht auffillig? Jeder Katholik, der einigermaflen in seinem Glauben
unterrichtet ist, weiff, dafl er fiir die Ewigkeit erschaffen ist, dafl der
Himmel ein Lohn ist, der auf Erden verdient werden mufi, er weif}, daf}
die Seligkeit im Himmel genau dem Grade der heiligmachenden Gnade
entspricht, die man im Augenblick des Todes besitzt, er kennt die Not-

1 Zimmermann, Aszetik. 2. Aufl. S. 255 u. S. 70f.
40



Der Entschlufl, in seinem Stande nadh Vollkommenbeit zu streben

wendigkeit und den hohen Wert der guten Werke und die Eigenschaften,
die jedes gute Werk haben mufl. Der Glaube lehrt ihn ferner, dafl es nichts
Besseres, nichts Schoneres, nichts Niitzlicheres fiir Zeit und Ewigkeit geben
kann als die dhristliche Vollkommenheit. Sie ist der Schatz, von dem der
Heiland im Evangelium spricht, der verdient, dafl man all sein Hab und
Gut verdufiert, um ihn zu erlangen. Sie ist die Parole, so herrlich und kost-
bar, daff man bereit sein soll, alles zu opfern, um sich in ihren Besitz zu
setzen. Sollte man deshalb nicht erwarten, dafl alle sich entschlssen, in
threm Stande nach Vollkommenheit zu streben? Das ist aber nicht der
Fall, wie man sicht. Wie ist diese merkwiirdige Tatsache zu erkliren?

2. Griinde. Es gibt wohl in allen Gemeinden einige Katholiken, die ge-
wohnheitsmiflig ihre Pflichten vernachlissigen. Sie nennen sich Katho-
liken, sind es aber nur dem Namen nach. Sie versiumen die hl. Messe an
den Sonn- und Festtagen, sie halten sich fern vom Tische des Herrn und
von den anderen Sakramenten. Wer sie in ihrem tiglichen Leben beob-
achtet, merkt kaum etwas, was vermuten liflt, daf} sie katholisch seien.
Sie sind lieblos gegen ihren Nichsten, sie nehmen es nicht genau mit der
Gerechtigkeit, und wenn jemand in ihrer Gegenwart die Priester und die
Kirche angreift, sind sie imstande und geneigt, ihnen zuzustimmen. Daf}
solche Namenschristen nicht bemiiht sind, in ihrem Stande nach Vollkom-
menheit zu streben, ist nicht auffillig, es ist vielmehr selbstverstindlich.
Denn wenn sie sich iiber die Gebote Gottes und der Kirche gewissenlos
hinwegsetzen, so werden sie sich noch viel weniger entschlieflen, das Gute
zu tun, das iiber die Gebote Gottes und der Kirche hinausgeht und nicht
Sache der Pflicht, sondern des Rates ist.

Aber auch unter den Katholiken, die gewissenhaft ihre Pflichten erfiil-
len, die regelmiflig dem pflichtmifligen Gottesdienst beiwohnen und zu
bestimmten Zeiten die hl. Sakramente empfangen, gibt es nicht wenige,
die nicht daran denken, in ihrem Stande nach Vollkommenheit zu streben.
Dabei darf man freilich nicht iibersehen, dafl viele in threm Stande be-
standig Fortschritte machen und ein aufrichtiges Verlangen haben, durch
Eifer im Guten Gott immer wohlgefilliger zu werden, ohne das Bewuf}t-
sein, in ithrem Stande nach Vollkommenheit zu streben. Solche streben tat-
sichlich in ihrem Stande nach Vollkommenheit, wenn sie sich dessen auch
nicht bewuflt sind. Diese verdienen natiirlich keinen Tadel. Aber es gibt
manche, sonst gewissenhafte Christen, von denen man in keiner Weise
sagen kann, daf} sie in ihrem Stande darauf ausgehen, vollkommene Tu-

41



Josef Schmidt S. J.

gend zu erlangen und zu iben. Das ist in der Tat merkwiirdig. Wie ist
das zu erkldren? Es kdnnte zur Erklirung auf vieles hingewiesen werden,
aber wir konnen die Ursachen auf folgende drei zuriickfithren. Der Grund
kann liegen

im Mangel an Nachdenken.

Wohl lehrt der Glaube, daf es nichts so Erstrebenswertes gibt wie die
christliche Vollkommenheit. Aber die Wahrheiten des Glaubens miissen
erwogen und beherzigt werden. Sonst haften sie hochstens im Gedichtnis,
und das geniigt nicht. Sie miissen tiefer in das Erkenntnisvermdgen ein-
dringen. Wie das junge Nuflbdumchen sich nicht zu einem michtigen
Baume entwickeln und eine Fiille von Friichten bringen kann, wenn es
nicht seine Wurzeln tief in die Erde senkt, so miissen auch die Wahrheiten
des Glaubens tief in der Seele Wurzel schlagen, um als Lebenskraft von
innen Friichte hervorzubringen, und dazu ist das Nachdenken durchaus
notwendig. Schon die Propheten des Alten Bundes klagen dariiber, daf} es
beim Volke am Nachdenken fehle. Wenn es sich von Gott abgewandt
hatte, pflegte Gott es zu strafen, um es zur Bufle zu fithren, aber der
Zwedk der Strafe wurde vielfach vereitelt, weil man iiber dic verhingte
Strafe und die Absicht Gottes nicht nachdachte, und deshalb war Gott oft
gendtigt, es mit noch gréfleren Strafen heimzusuchen. ,,Verddet ist das ganze
Land®, klagt der Prophet, ,,weil keiner ist, der es sich zu Herzen nimmt*
(Jer. 12, 11). Wenn aber etwas verdient, sorgfiltig beherzigt zu werden,
so sind es die Glaubenswahrheiten, Wahrheiten, die der unendliche Gott
sich herabgelassen hat, uns armseligen Menschen mitzuteilen, Wahrheiten,
die nicht blofl so erhaben und trostreich, sondern auch von gréfiter Be-
deutung fiir unser zeitliches und ewiges Heil sind. Weil viele zu wenig
iber die Glaubenswahrheiten nachdenken, ist auch ihre Kenntnis und
Wertschdtzung der ibernatiirlichen Dinge so oberflichlich und mangel-
haft. Das ist der erste Grund, weshalb viele sonst gute Christen dem Stre-
ben nach Vollkommenheit gegeniiber so gleichgiiltig sind. Ein zweiter
Grund ist

Mangel an Mut und Hochherzigkeit.

Bezicht sich der vorige Grund zunichst auf den Verstand, so geht dieser
den Willen an. Mag Wesen und Wert der Vollkommenheit cinem bekannt
sein oder nicht, so weifl man doch aus dem Leben der Heiligen so viel,

42



Der Entschluf, in seinem Stande nach Vollkommenbeit zu streben

dafl man in kurzer Zeit nicht vollkommen wird, ferner dafl der Weg zur
Vollkommenheit ein Weg der Selbstverleugnung und darum steil und un-
bequem ist, dafl man beim Streben nach Vollkommenheit allerlei Schwie-
rigkeiten begegnet, die iiberwunden werden miissen, tiberhaupt daf jeder,
der in seinem Stande vollkommen werden will, bereit sein muf}, grof-
miitig auf vieles zu verzichten und mehr Opfer zu bringen als diejenigen,
die blof ihre Secle retten wollen. Diese Opfer, die ihnen die Einbildungs-
kraft vielleicht noch grofler erscheinen liflt, als sie in Wirklichkeit sind,
schrecken sie ab. Sie wollen zwar Gott dienen und in den Himmel kom-
men, und darum wollen sie auch alles tun, was dazu nétig ist, und das
tun sie auch. Sie tun sogar manches Gute, wozu sie durch kein Gebot ver-
pflichtet sind. Wenigstens einige Raterfiillung ist ja auch fiir die Gebote
notwendig, und je durchgreifender man die Gebote halten will, desto
weniger kann man von den Riten? ganz absehen. Aber alles das auf sich
nehmen, was zu einem ernstlichen Streben nach Vollkommenheit erfordert
wird, das ist ithnen zu schwer, dazu fehlt ihnen der Mut und die Hoch-
herzigkeit. Sie haben noch nicht das erreicht, wozu der hl. Paulus die
Korinther so nachdriicklich ermahnt (I. Kor. 16, 13): ,,Seid mannhaft,
seid stark 3. Der dritte Grund ist

Mangel an Gnade.

Nicht als ob sie diese nicht erlangen konnten, aber einstweilen brauchen
sic die ithnen zu Gebote stehenden Mittel nicht so, dafl Gott ihnen ein
grofleres Mafl von Gnade gibe. Darum haben sie auch kein Verlangen
nach Vollkommenheit. Das aber ist unbedingt notwendig, wenn man voll-
kommen werden will. Dieses aufrichtige Verlangen ist selbst eine grofie
Gnade. Gott aber, der wiinscht, daf alle ihm in vollkommener Weise
dienen, ist bereit, jedem dieses Verlangen zu geben, der sich darum be-
miiht.

Das sind die drei Griinde, die die Tatsache erkliren, dafl manche sonst
gewissenhafte Katholiken sich nicht entschlieflen, in ihrem Stande nach
Vollkommenheit zu streben. Bald ist es mehr der erste Grund, bald der
zweite, bald der dritte, in der Regel werden alle drei Griinde daran

schuld sein.

? Zimmermann, 2. Aufl. S. 90.
3 avdoileods, xoavatobaite.



Josef Schmudt S. ].

III. Was ist also zu tun?

1. Denke einmal iiber den gegebenen Rat nach und frage dich: Wire es
nicht gut, ihn zu befolgen, wenn du ihn bisher aufler acht gelassen haben
solltest? Die stirksten Beweggriinde dringen dich dazu. Denke an dich
selbst! Welchen Nutzen wird es dir bringen, wenn du ihn in Zukunft be-
folgst! Fiir dieses Leben! Wiirde es dich nicht hienieden gliicklich machen,
soweit man auf Erden gliicklich sein kann? Fiir die Ewigkeit! Ist es nicht
die beste Vorbereitung fiir die Ewigkeit? Die Riicksicht auf die Ewigkeit
sollte doch fiir jeden Christen das Ausschlaggebende sein. Schaue auf
Gott! Auf seine unendliche Majestit, auf seine Liebe, auf die Wohltaten,
die er dir erwiesen hat und noch tiglich erweist! Erinnere dich an alles,
was der Heiland fiir dich getan und gelitten, dafl er sogar sein Leben fiir
dich hingegeben hat, und zwar am Kreuze. Ein dankbares und edles Herz
muf sich gedringt fithlen, ohne Halbheit und Vorbehalt ihm zu dienen.
Wie kleinlich und beschimend sind die Bedenken, die dich abhalten kon-
nen, dem gegebenen Rate zu folgen! Denke auch an den Ernst der Zeit.
Die Gefahren fiir Glaube und Sittlichkeit sind vielleicht nie so grof} ge-
wesen wie heute. ,,Wer demnach zu stehen vermeint, sehe zu, daf er
nicht falle* (I. Kor. 10, 12). Um in den Gefahren der Gegenwart stand-
zuhalten, sind groflere Anstrengungen nétig als frither. Wer heute sich
halten will, mufl den Willen haben, ein ganzer Christ zu sein, mit dem
Geiste der Welt ganz zu brechen und in allem sich von den Grundsitzen
des Heilandes und seiner Kirche leiten zu lassen. Entschliefle dich! Bald
wirst du am Ende des fliichtigen Lebens stehen; und dann wird es dir ein
grofler Trost sein, wenn du von jetzt an in deinem Stande nach Vollkom-
menheit strebst.

2. Aber man kann auch so lange iiberlegen, dafl man nicht zum Handeln
kommt. Darum ist es am besten, du fingst heute schon an, den guten
Rat auszufithren. Hast du bisher die hl. Kommunion jeden Monat emp-
fangen, so gehe von jetzt an zweimal im Monat zum Tische des Herrn,
wenn es dir mdglich ist. Bisher hast du vielleicht nur an den Sonn- und
Festtagen der hl. Messe beigewohnt. Vielleicht kannst du, zuweilen wenig-
stens, auch an Wochentagen zur hl. Messe kommen. Es mag dir anfangs
etwas unbequem sein, aber iiberwinde dich. Vielleicht solltest du etwas
mehr und besser beten. Fange einmal damit an! Suche oft das Wort Gottes
anzuhoren: ,,Wer aus Gott ist, horet die Worte Gottes“ (Joh. 8, 47). Aber

44



Der Entschluf, in seinem Stande nach Vollkommenbeit zu streben

es kommt viel darauf an, in welcher Weise man das Wort Gottes anhort.
Wir sollen es anhbren mit Aufmerksamkeit, es ist ja eine Botschaft von
Gott, und mit dem Verlangen, tiefer in den Sinn desselben einzudringen
und fiir unsere Scele daraus Nutzen zu ziehen. Wir sollen uns daran ge-
wohnen, nachher, in einer stillen Stunde, die Hauptgedanken der Predigt
oder des religiosen Vortrages fiir uns durchzugehen und uns zu fragen:
Wie hast du das Gehorte bisher beobachtet? Wie sollst du dich in Zukunft
verhalten? Nimm auch zuweilen ein gutes Buch zur Hand und lies darin,
nicht aus blofler Neugierde, sondern um zum Heile der Seele zu erwigen,
was es dir sagt. Mit anderen Worten: Du fingst mit kleinen Ubungen an,
die dir nicht schwer fallen, aber du wirst bald merken, dafl es deiner
Seele gut tut. Unvermerkt wichst dein Interesse fiir den Glauben, es
wichst das Verstindnis der geoffenbarten Wahrheiten, du sichst die Vor-
kommnisse deines gewdhnlichen Lebens mehr in iibernatiirlichem Lichte,
und die fortschreitende Erkenntnis der Glaubenswahrheiten wird gleich-
sam eine Fackel, die dem Willen den Weg zeigt und ihn geneigt macht,
diesen Weg zu gehen. Zugleich wichst dein Verlangen, Gott wohlgefilli-
ger zu werden, ein Zeichen, dafl die gottliche Gnade bereits stirker in
dir wirkt.

Wenn du auf diese Weise gleich anfingst, die gegebenen Winke in die
Tat umzusetzen, so ist ein guter Anfang bereits gemacht, und frisch ge-
wagt ist halb gewonnen. Well begun is half done, sagt der Englinder.
Zugleich wichst das iibernatiirliche Licht, es wachsen der Mut und die Hoch-
herzigkeit und die Gnade, und das sind ja gerade die Dinge, die dir bisher
fehlten.

Wenn man ein Lehrbuch der Aszetik liest, kann es einem vorkommen,
das Streben nach Vollkommenheit miisse sehr verwickelt und umstindlich
sein. Das ist natiirlich. Denn ein solches Buch mufl alles behandeln, was
zur Vollkommenheit und zum Streben nach ihr gehdre. Aber in der Praxis
ist die Sache viel einfacher4, und je linger man nach Vollkommenheit
strebt, desto einfacher wird sie, und zuletzt ist sie ganz einfach und selbst-
verstindlich.

* ,Aszese ist weit einfacher, obgleich weit schwerer als Aszetik.” Zimmermann, 2. Aufl,,
Vorwort.

45





