
Verfolgt die Betrachtung •de regno Christi" 
einen apostolischen .Zweck? 
Von Hardy Schiigen S. J. 

Ein jeder, der sich eingehend mit dem Exerzitienbüchlein des hl. Igna- 
tius beschäftigt, weiß zur Genüge, wie schwer es ist, überall seine 
'letzten Absichten zu erkennen, die Bedeutung jeder Betrachtung im 

Zusammenhang zu erfassen. Daher findet man nicht selten andersartige 
Auffassungen. Dies gilt auch gerade von der Betrachtung vom Reiche 
Christi. Während z. B. P. Roothaan in seinen Erläuterungen mit keinem 
"Worte andeutet, daß diese einen apostolischen Zweck verfolge, glauben 
andere, es bejahen zu sollen. Es sei daher der Versuch gemacht, die Frage 
aus inneren Gründen zu beantworten. 

Auf den ersten Blick allerdings könnte es scheinen, als ob der hl. Igna- 
tius hier den Exerzitanten zur Mitarbeit an den Aufgaben des Reiches 
Christi, konkret gesprochen der Kirche, und damit für den von ihm ge- 
stifteten Orden begeistern und gewinnen will. So ist wohl auch das "Wort 
zu verstehen, diese Betrachtung habe die Gesellschaft Jesu gegründet. 
Manche sehen daher auch heute noch ihre Bedeutung darin, für sie zu 
werben. Die Parabel führt ja zunächst die hoheitsvolle Gestalt eines 
mächtigen, gewinnenden, gottgesandten Königs vor die Augen des Be- 
trachtenden und schildert ihm, wie sich dieser König in einem Aufruf an 
alle wendet, um sie zu einem Kreuzzug gegen die Feinde des Christen- 
tums zu begeistern. Somit scheint die Anwendung auf Christus dahin zu 
zielen, alle zum Kampfe gegen die Feinde der Kirche aufzufordern. Mit 
einer allgemeinen Nachfolge geben sich aber einige nicht zufrieden. Sie 
wollen sich auszeichnen, sich vollständig ihrem herrlichen Führer zur Ver- 
fügung stellen. Mit ihnen seien die Ordensleute, vor allem die Gesellschaft 
Jesu gemeint. 

Bei näherem Zusehen gewahrt man aber, daß diese Auffassung wohl in 
keiner Weise den Absichten des hl. Ignatius entsprechen dürfte. Er geht 
zunächst in den Exerzitien stets so ruhig, sachlich, kühl überlegend, 
nüchtern und vorsichtig voran, daß er sich selbst verleugnen würde, wollte 
er nun plötzlich durch eine begeisternde Betrachtung den Exerzitanten be- 
stimmen, einen so folgenschweren Entschluß zu fassen. Erscheint dies schon 
nach der ganzen Art des Vorgehens beim hl. Ignatius für ausgeschlossen, 
so wird diese Ansicht im weiteren Verlauf der Exerzitien vollauf bestätigt. 

46 



Verfolgt die Betrachtung •de regno Christi" einen apostolischen Zweck ? 

Nach dem dritten Tage der zweiten Woche, also bei den großen Exerzitien 
vier Tage später findet sich ein kleiner Abschnitt mit der Überschrift: 
•Einführung zur Erwägung über die verschiedenen Stände." In ihm heißt 
es: •Nunmehr wollen wir . . . damit beginnen, nachzuforschen und um 
Erleuchtung zu bitten, in welchem Lebensberufe oder Stande seine göttliche 
Majestät sich unser bedienen will." Also jetzt erst soll der Exerzitant 
damit beginnen! Es folgt dann •als Einführung" in die Wahl die Be- 
trachtung von den zwei Fragen, die viermal angestellt werden und an die 
sich jene über die drei Menschenpaare anschließen soll. Die folgenden Tage 
bringen die Fortsetzung der Betrachtungen über das Leben Jesu. Vor der 
eigentlichen Wahl des Lebensstandes soll endlich der Exerzitant einen 
ganzen Tag lang über die drei Arten der Demut nachdenken. Schließlich 
gibt der hl. Ignatius eine ausführliche Anleitung, wie man die Wahl an- 
stellen soll. • Somit befleißigt er sich in betreff der Wahlhandlung der 
denkbar größten Vorsicht und Zurückhaltung, ohne das geringste Bestre- 
ben zu verraten, den Exerzitanten für die Wahl des apostolischen Berufes 
irgendwie zu beeinflussen. Dieser soll nach seinem Willen in langer, ruhi- 
ger, reiflicher Überlegung sich darüber klar werden, in welchem Stande 
sich Gott seiner bedienen will. Das setzt also voraus, daß er es keineswegs 
als ausgemachte Sache betrachtet, jeder, der die Exerzitien macht, werde 
sich für das Apostolat entscheiden. • Daher muß es als ausgeschlossen 
gelten, der hl. Ignatius wolle schon einige Tage vor der Wahl den Exer- 
zitanten gleichsam überrumpeln, indem er ihn durch eine begeisternde Be- 
trachtung dafür gewinnt, das Apostolat zu wählen. 

Überdies geraten jene, die der Betrachtung einen apostolischen Zweck 
zuschreiben, am Ende derselben in die größte Schwierigkeit. Notwendiger- 
weise verstehen sie unter denen, die sich in der Nachfolge Jesu auszeichnen 
wollen, alle, die sich für den apostolischen Beruf entscheiden. Wenn man 
nun aber nachsieht, wozu sie sich anbieten, und die feierliche Weihe näher 
betrachtet, die der Ausdruck ihres Entschlusses ist, so findet man kein 
Wort hierüber. Nirgendwo ist die Rede davon, daß sie für Christus See- 
len gewinnen, seine Lehre verkünden, sich der Kirche zur Verfügung stel- 
len wollen. Es heißt vielmehr, daß sie gegen ihre eigene Sinnlichkeit, gegen 
die Liebe zum Fleisch und zur Welt angehen, ihm in Ertragen jeglicher 
Unbill, Schmach und Armut nachfolgen wollen. • Wenn man also an- 
nimmt, die Betrachtung verfolge einen apostolischen Zweck, so verliert sie 
ihre ganze Stoßkraft, da sie in dem Augenblicke, wo sie ihren Höhepunkt 

47 



Hardy Sdiilgen S. J. 

erreicht, den Exerzitanten nicht auf dieses Ziel, den apostolischen Beruf, 
hinlenkt, sondern ihn auf ein ganz anderes Ziel ablenkt, das dazu nur zu 
leicht seine Begeisterung empfindlich abkühlen kann, da er statt des glor- 
reichen Zieles, für das er sich in eine feurige Stimmung versetzt hat, plötz- 
lich Selbstverleugnung, Weltverachtung, Ertragen von Unbill und Schmach 
vor sich sieht und sich dafür bereit erklären soll. 

Man könnte dagegen einwenden, dies sei eben die notwendige Voraus- 
setzung für den apostolischen Beruf. Das muß unbedingt zugegeben wer- 
den. Jene, die sich zu dieser Hingabe am Schluß der Betrachtung nicht 
verstehen, sind für das Apostolat nicht tauglich. Es steht auch wohl außer 
Zweifel, daß der hl. Ignatius hier diese für das Apostolat unbedingt er- 
forderliche Vorbedingung schaffen will, damit der Exerzitant, falls er bei 
der Wahl dieses als seinen Beruf erkennt, imstande ist, sich dafür zu ent- 
scheiden. Damit ist aber keineswegs bewiesen, daß es der Zweck dieser 
Betrachtung ist, den Exerzitanten für das Apostolat zu begeistern und zu 
bestimmen. Es ist ja auch, wie schon erwähnt wurde, gar nicht sicher, daß 
jeder Exerzitant sich zum apostolischen Beruf entschließt. 

Nach den Worten des hl. Ignatius, die er der Betrachtung vorausschickt, 
ist der Zweck ein ganz anderer. Sie soll dazu dienen, •das Leben des 
ewigen Königs zu betrachten". Bevor der Exerzitant damit beginnt, das 
Leben Jesu zu betrachten, bedarf es einer Überleitung, die ihm die Be- 
deutung der nun folgenden Übungen zeigt und ihn in jene Geistesver- 
fassung und Stimmung versetzt, die ihn für eine nutzenbringende Ab- 
haltung derselben empfänglich macht. • Man darf eben die Exerzitien 
nicht wie eine andere Anleitung zur Vollkommenheit auffassen, in der 
bald diese, bald jene Tugend behandelt wird, ohne inneren Zusammen- 
hang, jede für sich betrachtet, wobei man je nach Gelegenheit bald dieses, 
bald jenes betont. Der hl. Ignatius geht mit unerbittlicher Konsequenz 
Schritt für Schritt voran. Der logisch-psychologische Aufbau der Exerzitien 
ist geradezu bewundernswert. Daher müssen besonders die Kernbetrachtun- 
gen aus dem ganzen Zusammenhang gedeutet werden, damit nichts die 
ruhige Entwicklung stört. Wir müssen deshalb diesen Zusammenhang zu 
erfassen suchen. 

Der Zweck der ganzen Exerzitien wird vom hl. Ignatius in der Über- 
schrift mit den Worten angegeben: •sich selbst zu überwinden und sein 
Leben zu ordnen, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die un- 

48 



Verfolgt die Betrachtung •de regno Christi" einen apostolischen Zweck i 

geordnet wäre, bestimmen zu lassen", oder, wie er in der ersten Vor- 
bemerkung sagt, •die Seele vorzubereiten und in Stand zu setzen, damit 
sie alle ungeordneten Neigungen von sich entferne und nach ihrer Ent- 
fernung den göttlichen "Willen suche und finde in der Regelung des eigenen 
Lebens zum Heile der Seele". Die Exerzitien sind also für alle Menschen 
bestimmt, denen es darum zu tun ist, ihr Leben nach Gottes Willen einzu- 
richten. Sie sollen zunächst alle Unordnungen entfernen und dann zu 
erkennen suchen, was Gott von ihnen will. Eine Beschränkung auf jene, 
die sich für den apostolischen Beruf entschließen sollen, ist mit diesem ganz 
allgemein gehaltenen Zweck nicht vereinbar. 

Die Grundwahrheit, auf die der hl. Ignatius dann seine ganzen Exer- 
zitien aufbaut, läßt sich in die Worte fassen: Der Mensch ist auf Erden, 
um Gott durch das Opfer seiner Hingabe zu verherrlichen. Durch die Er- 
füllung dieser Aufgabe wirkt er zugleich sein ewiges Heil. Alles andere 
auf der Erde hat nur insoweit Wert, als es ihm für die Verwirklichung 
seiner Aufgabe dienlich ist. Damit er sich nun im Gebrauch der irdischen 
Dinge nicht von andern Rücksichten leiten lasse, ist es notwendig, daß er 
ihnen ohne Voreingenommenheit gegenüber stehe. Er muß indifferent sein. 
Es kommt also darauf an, daß der Mensch sich indifferent macht. 

Mit dieser Erkenntnis gibt sich der hl. Ignatius nicht zufrieden, so daß 
er sich nun andern Wahrheiten zuwendet. Er hat die für wahres Streben 
nach Vollkommenheit ausschlaggebende Stellung der Indifferenz erkannt 
und eingesehen, daß der Mensch sich indifferent machen muß. Nun ver- 
folgt er diesen Gedanken mit eiserner Konsequenz bis in die letzte Schluß- 
folgerung. Man kann ruhig behaupten, daß die ganzen Exerzitien den 
Zweck haben, dem Menschen zu dieser Indifferenz zu verhelfen. Darauf 
weisen schon die bereits erwähnten Worte der Überschrift hin, mit denen 
er es als den Zweck der Exerzitien bezeichnet, •sich zu überwinden und 
sein Leben zu ordnen, ohne sich dabei von irgend einer Neigung, die un- 
geordnet wäre, bestimmen zu lassen". Ganz dasselbe betont der hl. Igna- 
tius in der ersten Vorbemerkung, in der er den Zweck der Exerzitien er- 
klärt (s. o.). Die Indifferenz ist selbstverständlich nicht Selbstzweck, son- 
dern nur ein Mittel, aber das unentbehrliche Mittel für jeden Menschen, 
um seine Aufgabe vollkommen zu erfüllen, nämlich sich Gott ganz hin- 
zugeben. Sämtliche Fehler und Sünden haben ihren letzten und tiefsten 
Grund darin, daß der Mensch nicht indifferent ist. Deshalb richtet der 
hl. Ignatius mit unvergleichlicher Zielstrebigkeit und in streng logischen 

Aszese Vül/l    4 in 



Hardy Schiigen S. J. 

und fein psychologischen Gedankengängen all seine Bestrebungen auf dies 
Ziel, den Exerzitanten dahin zu bringen, daß er ohne jede Voreingenom- 
menheit allem gegenüberstehe, damit er sich dann ungehindert für das ent- 
scheiden kann, was er als den Willen Gottes erkennt. 

Dieses Ziel kann aber nur erreicht werden, wenn man gegen die Feinde 
der Indifferenz angeht, nicht nur gelegentlich und obenhin, nein, sie müs- 
sen grundsätzlich und unerbittlich in ihren Schlupfwinkeln aufgesucht und 
unschädlich gemacht werden. Diese Feinde sind die Welt, die dreifache 
böse Lust. Diese aber haben in der menschlichen Brust einen Bundes- 
genossen, die niedere Natur. Daher ist es von großer Bedeutung, daß sich 
der Exerzitant unbekümmert um ihr Widerstreben zum rücksichtslosen 
Kampf gegen diese Feinde entschließe. Deshalb läßt der hl. Ignatius ihn 
innerlich verkosten, welches die Folgen des Mangels an Indifferenz sind. 
Die verschiedenartigsten Gemütsbewegungen sucht er zu diesem Zwecke in 
ihm wachzurufen. In der ersten Sündenbetrachtung soll er ganz beschämt 
werden durch die Erkenntnis, was er für seine Sünden verdient hat. Dann 
aber soll er zum Kreuz emporblicken, an dem sein Heiland aus Liebe für 
ihn starb, und sich fragen, was er für Christus bisher getan habe, tue und 
tun müsse. In der zweiten läßt der hl. Ignatius ihn wieder um einen ge- 
waltigen und heftigen Reueschmerz und um Reuetränen bitten und ihn 
dann in steigernder Gemütsbewegung sich staunend fragen, wie es möglich 
sei, daß sich die ganze Schöpfung nicht gegen ihn, als er sündigte, erhob, 
um ihn dann wieder auf die Barmherzigkeit Gottes hinzuweisen, damit er 
dem Herrn danke, weil er ihn bisher verschont, und mit seiner Hilfe 
Besserung verspreche. Zweimal werden dann nach der Anweisung des 
hl. Ignatius diese Betrachtungen wiederholt und an ihrem Schlüsse finden 
sich in dem dreifachen Colloquium die bedeutungsvollen Bitten: um eine 
tief innerliche Erkenntnis der eigenen Sündhaftigkeit und um Abscheu 
über die Sünden; um die Gnade, die Verkehrtheit seiner Handlungen ein- 
zusehen; sie zu verabscheuen, sich zu bessern, sein Leben neu zu ordnen; 
um Erkenntnis der Welt, damit man alles Weltliche und Eitle in sich ent- 
ferne. Durch die Betrachtung über die Hölle sollen all diese Entschlüsse 
noch weiter gefestigt werden. Auch diese Übung klingt mit dem Danke 
für das Erbarmen Gottes aus. 

Alles, was das menschliche Herz zu bewegen und zu erschüttern vermag: 
Beschämung und Reueschmerz, Abscheu, Ekel und Haß, Furcht und Schrek- 
ken, dann aber Staunen, Dankbarkeit und Vertrauen läßt der hl. Ignatius 

50 



Verfolgt die Betrachtung •de regno Christi" einen apostolischen Zweck ? 

auf den Exerzitanten einwirken, um den Entschluß stahlhart zu machen, 
sich zu bessern, sein Leben neu zu ordnen. Das aber ist nur durch Beseiti- 
gung der Unordnungen möglich, und dies hinwieder setzt rücksichtslosen 
Kampf gegen alles voraus, was diese Unordnungen bewirkt: die Welt, die 
dreifache böse Lust, die unberechtigten Wünsche der niederen Natur. 

Nun möchte der hl. Ignatius den Willen für diesen Kampf begeistern 
und an die Stelle des harten •Ich muß!" ein freudiges •Ich will!" setzen. 
Deshalb läßt er nun Christus vor den Betrachtenden hintreten, der sich 
ihm als Führer in diesem Kampfe anbietet. 

Damit ist die richtige Auffassung der Betrachtung als Überleitung zu 
jenen über das Leben Jesu gegeben. Wir sollen uns hier zu seiner begeister- 
ten, möglichst nahen Nachfolge entschließen und dann an seinem Beispiel 
sehen, wie wir die Hingabe an Gott betätigen und zugleich die Welt und 
die dreifache böse Lust bekämpfen müssen, indem wir uns von aller An- 
hänglichkeit an irdische Dinge frei machen. • Es würde über den Rahmen 
dieses Aufsatzes hinausgehen, wollten wir darlegen, wie fein psychologisch 
der hl. Ignatius an Stelle einer Anweisung über die verschiedenen Tugen- 
den uns das herrlichste Vorbild vor Augen führt. 

Für die richtige Gestaltung der Betrachtung ist daher die Frage aus- 
schlaggebend: Welches sind diese Feinde, gegen die Chri- 
stus zum Kampfe auffordert? Wenn wir einen folgerichtigen 
Aufbau der Exerzitien annehmen, so daß der hl. Ignatius die in der ersten 
Woche gewonnenen Erkenntnisse weiter verfolgt, können darunter nur die 
Feinde der Indifferenz verstanden werden: die Welt, die dreifache böse Lust. 
Diese sind gleichsam das Bindeglied zwischen der ersten und den folgenden 
Wochen. Die Frucht der ersten ist der Entschluß, gegen alles, was die voll- 
kommene Hingabe hindert, gegen die Sünde und was zu ihr führt, anzu- 
kämpfen; nun tritt der Heiland als Führer in diesem Kampfe auf, der 
uns zeigt, wie wir die Hingabe an Gott betätigen müssen. Das Mittel in 
diesem Kampf ist völlige Loslösung von jeder irdischen Anhänglichkeit. 
Der Entschluß jener, die sich in diesem Kampfe auszeichnen wollen, richtet 
sich ja auch ausschließlich gegen die Welt und die dreifache böse Lust. Das 
bestätigt wieder, daß dies die Feinde sind, gegen die Christus zum Kampfe 
aufruft. • Diese Auffassung beseitigt alle Bedenken, die wir gegen den 
apostolischen Zweck der Betrachtung geltend machten, und sie steht da 
wie aus einem Guß, während ein apostolischer Zweck nicht nur dem gan- 
zen Aufbau widerspricht, sondern sie in sich uneinheitlich macht. 

51 



Hardy Schiigen S. J. 

Man könnte hier einwenden, es handle sich nur um eine Bereiterklärung 
zum Apostolat, falls man später erkenne, daß Gott einen dazu berufe. • 
Ein zwingender Grund läßt sich hiefür nicht anführen, während sämtliche 
vorgebrachten Bedenken bestehen bleiben. Dazu ist ein solches Anerbieten 
hier völlig überflüssig. Ohne Zweifel werden jene, die sich zu dieser 
vollkommenen Hingabe an Christus entschließen, bereitwillig später einem 
Rufe Gottes zum Apostolat, den sie bei der Wahl erkennen, Folge leisten. 
Daher hätte eine Bereiterklärung hier gar keinen Zweck. Es ist auch nicht 
die Art des hl. Ignatius, vorzugreifen. Er geht Schritt für Schritt voran 
und sagt stets nur so viel, als hier unbedingt notwendig ist. Nach seinen 
Anweisungen soll der Exerzitant ja nichts von dem erfahren, was er später 
in den Exerzitien zu tun habe, sondern sich ausschließlich mit dem gegen- 
wärtigen Gegenstand beschäftigen. Eine Aufforderung, sich für das Apo- 
stolat bereit zu erklären, birgt daher große psychologische Bedenken in 
sich. Notwendigerweise wird dieser Gedanke die ganze Gedankenwelt in 
mächtige Aufregung bringen. Jene, die ihm begeistert zustimmen, werden 
in eine freudige Erregung geraten und sich im Geiste vorstellen, was sie 
alles für Christus vollbringen wollen. Bei andern aber könnte diese Zu- 
mutung, sie sollten durch eine feierliche Weihe ihre Bereitwilligkeit zum 
Apostolat erklären, Unruhe oder sogar inneres Widerstreben hervorrufen. 
Beide Stimmungen sind aber nicht geeignet, das, was die Betrachtung er- 
reichen will, günstig zu beeinflussen, im Gegenteil, sie wirken notwendig 
störend. Besonders kämen jene, die sich freudig für das Apostolat ent- 
schließen, in Gefahr, in ihrer Begeisterung ihre Aufmerksamkeit nur noch 
auf dieses zu richten, und das, wozu sie sich eigentlich entschließen sollen, 
nämlich zum rücksichtslosen Kampf gegen die dreifache böse Lust, kaum 
zu beachten oder ganz aus dem Auge zu verlieren. Die andern hingegen 
kämen infolge ihrer Unruhe überhaupt nicht weiter. Daher wäre eine 
Aufforderung, sich bei der Betrachtung zum Apostolat bereit zu erklären, 
wie ein Fremdkörper, der die Aufmerksamkeit von ihrem eigentlichen 
Ziele ablenkt. 

Zur weiteren Klärung sei noch die Frage aufgeworfen, wodurch die 
andersartige Auffassung entstanden sein mag, worauf sie sich zu stützen 
vermag. Am wahrscheinlichsten dürfte die Erklärung sein, daß sie durch 
die Überschrift •de regno Christi" veranlaßt worden ist. Wenn man unter 
diesem dann die Kirche versteht, so scheint die Auslegung gegeben, Chri- 
stus beabsichtige in seinem Aufruf alle Menschen für die Mitarbeit an ihrer 

52 



Verfolgt die Betrachtung •de regno Christi" einen apostolischen Zweck f 

Ausbreitung und zum Kampfe gegen ihre Feinde zu gewinnen. • Nun 
darf man aber nicht übersehen, daß diese Überschrift nicht vom hl. Igna- 
tius stammt. Sie findet sich nicht im Urtext. Von den zu seinen Lebzeiten 
hergestellten zwei lateinischen Übersetzungen hat die anerkanntermaßen 
frei gehaltene versio vulgata den Wortlaut der Überschrift •Vocatio regis 
temporalis, quae juvat ad contemplandam vitam regis aeternalis" in ganz 
veränderter Form wiedergegeben: •Contemplatio regni Jesu Christi ex 
similitudine regis terreni subditos suos evocantis ad helium." Hier findet 
sich also das Wort •regnum Jesu Christi". Auf der Suche nach einem 
kurzen Titel scheint man schon sehr früh diesen Ausdruck zum Anlaß für 
die Bezeichnung •de regno Christi" genommen zu haben, da sie sich bereits 
in den alten Direktorien, z. B. in dem von P. Polanco findet. Die kritische 
Ausgabe der Exerzitien in den Monumenta historic a S.J. (Madrid 1919) 
setzt sie aber nicht als laufenden Titel über die Seiten, wo sie den Text 
der Exerzitien wiedergibt, sondern an ihre Stelle •del rei". (Im Deutschen 
würde vielleicht •Des Königs Ruf" den Sinn der Betrachtung am klarsten 
wiedergeben.) • Auch in dem Aufruf Christi selbst ist keine Rede davon, 
daß Er ein Reich gründen wolle. Wenn man darauf einwendet, dies liege 
in seinen Worten, Er wolle sich die ganze Welt unterwerfen, so ist es wohl 
nicht angängig, eine Schlußfolgerung zu ziehen, die sich beim hl. Ignatius 
nicht findet, und daraus eine Erklärung der Betrachtung abzuleiten, die 
dem ruhigen Aufbau widerspricht und gegen die sich so schwerwiegende 
Bedenken erheben. Unsere Erklärung wird überdies den Worten des heili- 
gen Ignatius voll gerecht. Sein Aufruf richtet sich an alle Menschen zum 
Kampfe gegen die Feinde der Hingabe an Gott. Indem Christus sie auf- 
fordert, nach seinem Beispiel und in seiner Nachfolge diesen Kampf zu 
führen, will Er sich die ganze Welt unterwerfen (und so ein die ganze 
Welt umspannendes Gottesreich errichten). • Man kann wohl zugeben, 
daß der Gedanke an die begeisterte Hingabe an Christus in der Seele jener 
Exerzitanten, die sich für den apostolischen Beruf eignen, weiterklingt und 
dann später in dem Entschluß zu dieser noch vollkommeneren Hingabe 
einen weiteren Ausdruck findet. Es wäre aber verfehlt, irgendwie vorzu- 
greifen und einen Gedanken in die Betrachtung einzuführen, der nicht der 
Absicht des hl. Ignatius entspricht, zumal der Entschluß zum Apostolat 
keineswegs die notwendige Frucht der Exerzitien und damit auch nicht 
dieser Betrachtung ist. 

53 



Hardy Schiigen S. J, 

Vielleicht hat auch der Umstand bei dieser Auslegung mitgewirkt, daß 
die großen und ebenso die achttägigen Exerzitien meistens den Novizen, 
bzw. Scholastikern der Gesellschaft Jesu erteilt wurden. Da ist die Nei- 
gung erklärlich, alles zu benützen, um sie für ihren Beruf zu begeistern. 
Manche der gegen diese Auffassung vorgebrachten Bedenken fallen ja bei 
ihnen fort. Andere hingegen bestehen unvermindert weiter, ja sie werden 
noch schwerer. Gerade bei den jungen Ordensmitgliedern ist es von größ- 
tem Vorteil, wenn die ganze "Wucht der Betrachtung auf die rückhaltlose, 
begeisterte Hingabe an Christus, der sich ihnen als Führer im Kampfe 
gegen die Feinde der Indifferenz anbietet, gerichtet wird und man kein 
"Wort sagt, das sie veranlassen könnte, sich mit hochfliegenden Plänen über 
ihre spätere apostolische Tätigkeit zu beschäftigen. 

Es läßt sich natürlich nicht leugnen, daß sich die Gedanken und der 
Aufbau dieser Betrachtung vorzüglich für eine Predigt oder einen Vortrag 
verwerten lassen, um für das Apostolat oder die Katholische Aktion zu 
begeistern. Man wird dann den Schluß anders gestalten, indem man sie 
in einen Aufruf zum mutigen, entschiedenen Eintreten für Christus und 
seine Kirche ausklingen läßt. So wirkungsvoll diese Predigt oder dieser 
Vortrag auch sein mag: Die Betrachtung, wie sie der hl. Ignatius in seinen 
Exerzitien will, ist sie nicht!  

54 




