Verfolgt die Betrachtung ,,de regno Christi“

einen apostolischen Zwedk?
Von Hardy Schilgen S. J.

in jeder, der sich eingehend mit dem Exerzitienbiichlein des hl. Igna-
Etius beschiftigt, weil zur Geniige, wie schwer es ist, iiberall seine

letzten Absichten zu erkennen, die Bedeutung jeder Betrachtung im
Zusammenhang zu erfassen. Daher findet man nicht selten andersartige
Auffassungen. Dies gilt auch gerade von der Betrachtung vom Reiche
Christi. Wihrend z. B. P. Roothaan in seinen Erlduterungen mit keinem
Worte andeutet, dafl diese einen apostolischen Zweck verfolge, glauben
andere, es bejahen zu sollen. Es sei daher der Versuch gemacht, die Frage
aus inneren Griinden zu beantworten.

Auf den ersten Blick allerdings konnte es scheinen, als ob der hl. Igna-
tius hier den Exerzitanten zur Mitarbeit an den Aufgaben des Reiches
Christi, konkret gesprochen der Kirche, und damit fiir den von ihm ge-
stifteten Orden begeistern und gewinnen will. So ist wohl auch das Wort
zu verstehen, diese Betrachtung habe die Gesellschaft Jesu gegriindet.
Manche sechen daher auch heute noch ihre Bedeutung darin, fiir sie zu
werben. Die Parabel fithrt ja zunichst die hoheitsvolle Gestalt eines
michtigen, gewinnenden, gottgesandten Konigs vor die Augen des Be-
trachtenden und schildert ihm, wie sich dieser Konig in einem Aufruf an
alle wendet, um sie zu einem Kreuzzug gegen die Feinde des Christen-
tums zu begeistern. Somit scheint die Anwendung auf Christus dahin zu
zielen, alle zum Kampfe gegen die Feinde der Kirche aufzufordern. Mit
einer allgemeinen Nachfolge geben sich aber einige nicht zufrieden. Sie
wollen sich auszeichnen, sich vollstindig ihrem herrlichen Fiihrer zur Ver-
figung stellen. Mit ihnen seien die Ordensleute, vor allem die Gesellschaft
Jesu gemeint.

Bei niherem Zuschen gewahrt man aber, daf} diese Auffassung wohl! in
keiner Weise den Absichten des hl. Ignatius entsprechen diirfte. Er geht
zundchst in den Exerzitien stets so ruhig, sachlich, kithl iiberlegend,
niichtern und vorsichtig voran, dafl er sich selbst verleugnen wiirde, wollte
er nun plotzlich durch eine begeisternde Betrachtung den Exerzitanten be-
stimmen, einen so folgenschweren Entschlufl zu fassen. Erscheint dies schon
nach der ganzen Art des Vorgehens beim hl. Ignatius fiir ausgeschlossen,
so wird diese Ansicht im weiteren Verlauf der Exerzitien vollauf bestitigt.

46



Verfolgt die Betrachtung ,,de regno Christi einen apostolischen Zweck ?

Nach dem dritten Tage der zweiten Woche, also bei den grofien Exerzitien
vier Tage spiter findet sich ein kleiner Abschnitt mit der Uberschrift:
»Einfithrung zur Erwigung iiber die verschiedenen Stinde.“ In ihm heif}t
es: ,Nunmehr wollen wir . . . damit beginnen, nachzuforschen und um
Erleuchtung zu bitten, in welchem Lebensberufe oder Stande seine géttliche
Majestdt sich unser bedienen will.“ Also jetzt erst soll der Exerzitant
damit beginnen! Es folgt dann ,,als Einfithrung® in die Wahl die Be-
trachtung von den zwei Fragen, die viermal angestellt werden und an die
sich jene iiber die drei Menschenpaare anschlieRen soll. Die folgenden Tage
bringen die Fortsetzung der Betrachtungen iiber das Leben Jesu. Vor der
cigentlichen Wahl des Lebensstandes soll endlich der Exerzitant einen
ganzen Tag lang iiber die drei Arten der Demut nachdenken. Schliefllich
gibt der hl. Ignatius eine ausfiihrliche Anleitung, wie man die Wahl an-
stellen soll. — Somit befleifigt er sich in betreff der Wahlhandlung der
denkbar grofiten Vorsicht und Zuriickhaltung, ohne das geringste Bestre-
ben zu verraten, den Exerzitanten fiir die Wahl des apostolischen Berufes
irgendwie zu beeinflussen. Dieser soll nach seinem Willen in langer, ruhi-
ger, reiflicher Uberlegung sich dariiber klar werden, in welchem Stande
sich Gott seiner bedienen will. Das setzt also voraus, dafl er es keineswegs
als ausgemachte Sache betrachtet, jeder, der die Exerzitien macht, werde
sich fiir das Apostolat entscheiden. — Daher muf} es als ausgeschlossen
gelten, der hl. Ignatius wolle schon einige Tage vor der Wahl den Exer-
zitanten gleichsam iiberrumpeln, indem er ihn durch eine begeisternde Be-
trachtung dafiir gewinnt, das Apostolat zu wihlen.

Uberdies geraten jene, die der Betrachtung einen apostolischen Zweds
zuschreiben, am Ende derselben in die grofite Schwierigkeit. Notwendiger-
weise verstehen sie unter denen, die sich in der Nachfolge Jesu auszeichnen
wollen, alle, die sich fiir den apostolischen Beruf entscheiden. Wenn man
nun aber nachsieht, wozu sie sich anbieten, und die feierliche Weihe niher
betrachtet, die der Ausdruck ihres Entschlusses ist, so findet man kein
Wort hieriiber. Nirgendwo ist die Rede davon, daf} sie fiir Christus See-
len gewinnen, seine Lehre verkiinden, sich der Kirche zur Verfiigung stel-
len wollen. Es heifit vielmehr, daf} sie gegen ihre eigene Sinnlichkeit, gegen
die Liebe zum Fleisch und zur Welt angehen, ihm in Ertragen jeglicher
Unbill, Schmach und Armut nachfolgen wollen. — Wenn man also an-
nimmt, die Betrachtung verfolge einen apostolischen Zwedk, so verliert sie
ihre ganze Stofkraft, da sie in dem Augenblicke, wo sie ihren Hohepunkt

47



Hardy Schilgen S. |.

erreicht, den Exerzitanten nicht auf dieses Ziel, den apostolischen Beruf,
hinlenkt, sondern ihn auf ein ganz anderes Ziel ablenkt, das dazu nur zu
leicht seine Begeisterung empfindlich abkiihlen kann, da er statt des glor-
reichen Zieles, fiir das er sich in eine feurige Stimmung versetzt hat, plotz-
lich Selbstverleugnung, Weltverachtung, Ertragen von Unbill und Schmach
vor sich sicht und sich dafiir bereit erkliren soll.

Man konnte dagegen einwenden, dies sei eben die notwendige Voraus-
setzung fiir den apostolischen Beruf. Das muf} unbedingt zugegeben wer-
den. Jene, die sich zu dieser Hingabe am Schluff der Betrachtung nicht
verstehen, sind fiir das Apostolat nicht tauglich. Es steht auch wohl aufier
Zweifel, dafl der hl. Ignatius hier diese fiir das Apostolat unbedingt er-
forderliche Vorbedingung schaffen will, damit der Exerzitant, falls er bei
der Wahl dieses als seinen Beruf erkennt, imstande ist, sich dafiir zu ent-
scheiden. Damit ist aber keineswegs bewiesen, daf es der Zwedk dieser
Betrachtung ist, den Exerzitanten fiir das Apostolat zu begeistern und zu
bestimmen. Es ist ja auch, wie schon erwihnt wurde, gar nicht sicher, dafl
jeder Exerzitant sich zum apostolischen Beruf entschliefit.

Nach den Worten des hl. Ignatius, die er der Betrachtung vorausschickt,
ist der Zweck ein ganz anderer. Sie soll dazu dienen, ,,das Leben des
ewigen Konigs zu betrachten”. Bevor der Exerzitant damit beginnt, das
Leben Jesn zu betrachten, bedarf es einer Uberleitung, die ihm die Be-
deutung der nun folgenden Ubungen zeigt und ihn in jene Geistesver-
fassung und Stimmung versetzt, die ihn fiir eine nutzenbringende Ab-
haltung derselben empfinglich macht. — Man darf eben die Exerzitien
nicht wie eine andere Anleitung zur Vollkommenheit auffassen, in der
bald diese, bald jene Tugend behandelt wird, ohne inneren Zusammen-
hang, jede fiir sich betrachtet, wobei man je nach Gelegenheit bald dieses,
bald jenes betont. Der hl. Ignatius geht mit unerbittlicher Konsequenz
Schritt fiir Schritt voran. Der logisch-psychologische Aufbau der Exerzitien
ist geradezu bewundernswert. Daher miissen besonders die Kernbetrachtun-
gen aus dem ganzen Zusammenhang gedeutet werden, damit nichts die
ruhige Entwicklung stért. Wir miissen deshalb diesen Zusammenhang zu
erfassen suchen.

Der Zweck der ganzen Exerzitien wird vom hl. Ignatius in der Uber-
schrift mit den Worten angegeben: ,,sich selbst zu iiberwinden und sein
Leben zu ordnen, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die un-

48



Verfolgt die Betrachtung ,,de regno Christi einen apostolischen Zweck ¢

geordnet wire, bestimmen zu lassen®, oder, wie er in der ersten Vor-
bemerkung sagt, ,,die Seele vorzubereiten und in Stand zu setzen, damit
sie alle ungeordneten Neigungen von sich entferne und nach ihrer Ent-
fernung den géttlichen Willen suche und finde in der Regelung des eigenen
Lebens zum Heile der Seele”. Die Exerzitien sind also fiir alle Menschen
bestimmt, denen es darum zu tun ist, ihr Leben nach Gottes Willen einzu-
richten. Sie sollen zunichst alle Unordnungen entfernen und dann zu
erkennen suchen, was Gott von ihnen will. Eine Beschrinkung auf jene,
die sich fiir den apostolischen Beruf entschliefen sollen, ist mit diesem ganz
allgemein gehaltenen Zweck nicht vereinbar.

Die Grundwahrheit, auf die der hl. Ignatius dann seine ganzen Exer-
zitien aufbaut, 148t sich in die Worte fassen: Der Mensch ist auf Erden,
um Gott durch das Opfer seiner Hingabe zu verherrlichen. Durch die Er-
filllung dieser Aufgabe wirkt er zugleich sein ewiges Heil. Alles andere
auf der Erde hat nur insoweit Wert, als es ihm fiir die Verwirklichung
seiner Aufgabe dienlich ist. Damit er sich nun im Gebrauch der irdischen
Dinge nicht von andern Riicksichten leiten lasse, ist es notwendig, daf} er
ihnen ohne Voreingenommenheit gegeniiber stehe. Er muf} indifferent sein.
Es kommt also darauf an, daf der Mensch sich indifferent macht.

Mit dieser Erkenntnis gibt sich der hl. Ignatius nicht zufrieden, so daf}
er sich nun andern Wahrheiten zuwendet. Er hat die fiir wahres Streben
nach Vollkommenheit ausschlaggebende Stellung der Indifferenz erkannt
und eingesehen, daff der Mensch sich indifferent machen mufl. Nun ver-
folgt er diesen Gedanken mit eiserner Konsequenz bis in die letzte Schlufi-
folgerung. Man kann ruhig behaupten, dafl die ganzen Exerzitien den
Zweck haben, dem Menschen zu dieser Indifferenz zu verhelfen. Darauf
weisen schon die bereits erwihnten Worte der Uberschrift hin, mit denen
er es als den Zweck der Exerzitien bezeichnet, ,,sich zu iiberwinden und
sein Leben zu ordnen, ohne sich dabei von irgend einer Neigung, die un-
geordnet wire, bestimmen zu lassen”. Ganz dasselbe betont der hl. Igna-
tius in der ersten Vorbemerkung, in der er den Zweck der Exerzitien er-
kldrt (s. 0.). Die Indifferenz ist selbstverstindlich nicht Selbstzwedk, son-
dern nur ein Mittel, aber das unentbehrliche Mittel fiir jeden Menschen,
um seine Aufgabe vollkommen zu erfiillen, nimlich sich Gott ganz hin-
zugeben. Simtliche Fehler und Siinden haben ihren letzten und tiefsten
Grund darin, daf der Mensch nicht indifferent ist. Deshalb richtet der
hl. Ignatius mit unvergleichlicher Zielstrebigkeit und in streng logischen

Aszese VIII/T 4 49



Hardy Schilgen S. J.

und fein psychologischen Gedankengingen all seine Bestrebungen auf dies
Ziel, den Exerzitanten dahin zu bringen, dafl er ohne jede Voreingenom-
menheit allem gegeniiberstehe, damit er sich dann ungehindert fiir das ent-
scheiden kann, was er als den Willen Gottes erkennt.

Dieses Ziel kann aber nur erreicht werden, wenn man gegen die Feinde
der Indifferenz angeht, nicht nur gelegentlich und obenhin, nein, sie miis-
sen grundsitzlich und unerbittlich in ihren Schlupfwinkeln aufgesucht und
unschidlich gemacht werden. Diese Feinde sind die Welt, die dreifache
bose Lust. Diese aber haben in der menschlichen Brust einen Bundes-
genossen, die niedere Natur. Daher ist es von grofler Bedeutung, dafl sich
der Exerzitant unbekiimmert um ihr Widerstreben zum riicksichtslosen
Kampf gegen diese Feinde entschliefle. Deshalb 148t der hl. Ignatius ihn
innerlich verkosten, welches die Folgen des Mangels an Indifferenz sind.
Die verschiedenartigsten Gemiitsbewegungen sucht er zu diesem Zwecke in
ihm wachzurufen. In der ersten Siindenbetrachtung soll er ganz beschimt
werden durch die Erkenntnis, was er fiir seine Siinden verdient hat. Dann
aber soll er zum Kreuz emporblicken, an dem sein Heiland aus Liebe fiir
ihn starb, und sich fragen, was er fiir Christus bisher getan habe, tue und
tun miisse. In der zweiten 1af8¢t der hl. Ignatius ithn wieder um einen ge-
waltigen und heftigen Reueschmerz und um Reuetrinen bitten und ihn
dann in steigernder Gemiitsbewegung sich staunend fragen, wie es moglich
sei, dafl sich die ganze Schépfung nicht gegen ihn, als er silindigte, erhob,
um ihn dann wieder auf die Barmherzigkeit Gottes hinzuweisen, damit er
dem Herrn danke, weil er ihn bisher verschont, und mit seiner Hilfe
Besserung verspreche. Zweimal werden dann nach der Anweisung des
hl. Ignatius diese Betrachtungen wiederholt und an ihrem Schlusse finden
sich in dem dreifachen Colloquium die bedeutungsvollen Bitten: um eine
tief innerliche Erkenntnis der eigenen Siindhaftigkeit und um Abscheu
iiber die Siinden; um die Gnade, die Verkehrtheit seiner Handlungen ein-
zusehen; sie zu verabscheuen, sich zu bessern, sein Leben neu zu ordnen;
um Erkenntnis der Welt, damit man alles Weltliche und Eitle in sich ent-
ferne. Durch die Betrachtung iiber die Holle sollen all diese Entschliisse
noch weiter gefestigt werden. Auch diese Ubung klingt mit dem Danke
fiir das Erbarmen Gottes aus.

Alles, was das menschliche Herz zu bewegen und zu erschiittern vermag:
Beschimung und Reueschmerz, Abscheu, Ekel und Haf}, Furcht und Schrek-
ken, dann aber Staunen, Dankbarkeit und Vertrauen 14fit der hl. Ignatius

50



Verfolgt die Betrachtung ,,de regno Christi® einen apostolischen Zweck ¢

auf den Exerzitanten einwirken, um den Entschluff stahlhart zu machen,
sich zu bessern, sein Leben neu zu ordnen. Das aber ist nur durch Beseiti-
gung der Unordnungen moglich, und dies hinwieder setzt riicksichtslosen
Kampf gegen alles voraus, was diese Unordnungen bewirkt: die Welt, die
dreifache bose Lust, die unberechtigten Wiinsche der niederen Natur.

Nun mochte der hl. Ignatius den Willen fiir diesen Kampf begeistern
und an die Stelle des harten ,,Ich muf3!“ ein freudiges ,,Ich will!** setzen.
Deshalb 1483t er nun Christus vor den Betrachtenden hintreten, der sich
thm als Fiithrer in diesem Kampfe anbietet.

Damit ist die richtige Auffassung der Betrachtung als Uberleitung zu
jenen iiber das Leben Jesu gegeben. Wir sollen uns hier zu seiner begeister-
ten, moglichst nahen Nachfolge entschliefen und dann an seinem Beispiel
sehen, wie wir die Hingabe an Gott betitigen und zugleich die Welt und
die dreifache bose Lust bekimpfen miissen, indem wir uns von aller An-
hinglichkeit an irdische Dinge frei machen. — Es wiirde iiber den Rahmen
dieses Aufsatzes hinausgehen, wollten wir darlegen, wie fein psychologisch
der hl. Ignatius an Stelle einer Anweisung iiber die verschiedenen Tugen-
den uns das herrlichste Vorbild vor Augen fiihrt.

Fiir die richtige Gestaltung der Betrachtung ist daher die Frage aus-
schlaggebend: Welches sind diese Feinde, gegen die Chri-
stus zum Kampfe auffordert? Wenn wir einen folgerichtigen
Aufbau der Exerzitien annehmen, so dafl der hl. Ignatius die in der ersten
Woche gewonnenen Erkenntnisse weiter verfolgt, konnen darunter nur die
Feinde der Indifferenz verstanden werden: die Welt, die dreifache bose Lust.
Diese sind gleichsam das Bindeglied zwischen der ersten und den folgenden
Wochen. Die Frucht der ersten ist der Entschluf}, gegen alles, was die voll-
kommene Hingabe hindert, gegen die Siinde und was zu ihr fiihrt, anzu-
kimpfen; nun tritt der Heiland als Fiihrer in diesem Kampfe auf, der
uns zeigt, wie wir die Hingabe an Gott betitigen miissen. Das Mittel in
diesem Kampf ist vollige Loslosung von jeder irdischen Anhinglichkeit.
Der Entschluf jener, die sich in diesem Kampfe auszeichnen wollen, richtet
sich ja auch ausschliefflich gegen die Welt und die dreifache bose Lust. Das
bestitigt wieder, dafl dies die Feinde sind, gegen die Christus zum Kampfe
aufruft. — Diese Auffassung beseitigt alle Bedenken, die wir gegen den
apostolischen Zwedk der Betrachtung geltend machten, und sie steht da
wie aus cinem Guf}, wihrend ein apostolischer Zweck nicht nur dem gan-
zen Aufbau widerspricht, sondern sie in sich uneinheitlich macht.

¥ 51



Hardy Schilgen S. |.

Man kénnte hier einwenden, es handle sich nur um eine Bereiterklirung
zum Apostolat, falls man spiter erkenne, dafl Gott einen dazu berufe. —
Ein zwingender Grund 148t sich hiefiir nicht anfiihren, wihrend simtliche
vorgebrachten Bedenken bestehen bleiben. Dazu ist ein solches Anerbicten
hier vollig iiberfliissig. Ohne Zweifel werden jene, die sich zu dieser
vollkommenen Hingabe an Christus entschlieBen, bereitwillig spiter einem
Rufe Gottes zum Apostolat, den sie bei der Wahl erkennen, Folge leisten.
Daher hitte eine Bereiterklirung hier gar keinen Zweck. Es ist auch nicht
die Art des hl. Ignatius, vorzugreifen. Er geht Schritt fiir Schritt voran
und sagt stets nur so viel, als hier unbedingt notwendig ist. Nach seinen
Anweisungen soll der Exerzitant ja nichts von dem erfahren, was er spiter
in den Exerzitien zu tun habe, sondern sich ausschlieBlich mit dem gegen-
wirtigen Gegenstand beschiftigen. Eine Aufforderung, sich fiir das Apo-
stolat bereit zu erkldren, birgt daher grofie psychologische Bedenken in
sich. Notwendigerweise wird dieser Gedanke die ganze Gedankenwelt in
michtige Aufregung bringen. Jene, die ihm begeistert zustimmen, werden
in eine freudige Erregung geraten und sich im Geiste vorstellen, was sie
alles fiir Christus vollbringen wollen. Bei andern aber konnte diese Zu-
mutung, sie sollten durch eine feierliche Weihe ihre Bereitwilligkeit zum
Apostolat erkldren, Unruhe oder sogar inneres Widerstreben hervorrufen.
Beide Stimmungen sind aber nicht geeignet, das, was die Betrachtung er-
reichen will, giinstig zu beeinflussen, im Gegenteil, sie wirken notwendig
storend. Besonders kdmen jene, die sich freudig fiir das Apostolat ent-
schliefen, in Gefahr, in ihrer Begeisterung ihre Aufmerksamkeit nur noch
auf dieses zu richten, und das, wozu sie sich eigentlich entschliefen sollen,
nimlich zum riicksichtslosen Kampf gegen die dreifache bése Lust, kaum
zu beachten oder ganz aus dem Auge zu verlieren. Die andern hingegen
kimen infolge ihrer Unruhe iiberhaupt nicht weiter. Daher wire eine
Aufforderung, sich bei der Betrachtung zum Apostolat bereit zu erkliren,
wie ein Fremdkorper, der die Aufmerksamkeit von ihrem eigentlichen
Zicle ablenkt.

Zur weiteren Klirung sei noch die Frage aufgeworfen, wodurch die
andersartige Auffassung entstanden sein mag, worauf sie sich zu stiitzen
vermag. Am wahrscheinlichsten diirfte die Erklirung sein, dafl sie durch
die Uberschrift ,,de regno Christi veranlafit worden ist. Wenn man unter
diesem dann die Kirche versteht, so scheint die Auslegung gegeben, Chri-
stus beabsichtige in seinem Aufruf alle Menschen fiir die Mitarbeit an ihrer

52



Verfolgt die Betrachtung ,,de regno Christi* einen apostolischen Zwedk ¢

Ausbreitung und zum Kampfe gegen ihre Feinde zu gewinnen. — Nun
darf man aber nicht iiberschen, dafl diese Uberschrift nicht vom hl. Igna-
tius stammt. Sie findet sich nicht im Urtext. Von den zu seinen Lebzeiten
hergestellten zwei lateinischen Ubersetzungen hat die anerkanntermafen
frei gehaltene versio vulgata den Wortlaut der Uberschrift ,,Vocatio regis
temporalis, quae juvat ad contemplandam vitam regis aeternalis in ganz
veranderter Form wiedergegeben: ,,Contemplatio regni Jesu Christi ex
similitudine regis terreni subditos suos evocantis ad bellum.“ Hier findet
sich also das Wort ,,regnum Jesu Christi“. Auf der Suche nach einem
kurzen Titel scheint man schon sehr frith diesen Ausdruck zum Anlaf} fiir
die Bezeichnung ,.de regno Christi genommen zu haben, da sie sich bereits
in den alten Direktorien, z. B. in dem von P. Polanco findet. Die kritische
Ausgabe der Exerzitien in den Monumenta bistorica S. J. (Madrid 1919)
setzt sie aber nicht als laufenden Titel tiber die Seiten, wo sie den Text
der Exerzitien wiedergibt, sondern an ihre Stelle ,,del rei*. (Im Deutschen
wiirde vielleicht ,,Des Konigs Ruf* den Sinn der Betrachtung am klarsten
wiedergeben.) — Auch in dem Aufruf Christi selbst ist keine Rede davon,
dafl Er ein Reich griinden wolle. Wenn man darauf einwendet, dies liege
in seinen Worten, Er wolle sich die ganze Welt unterwerfen, so ist es wohl
nicht angingig, eine Schluflfolgerung zu ziehen, die sich beim hl. Ignatius
nicht findet, und daraus eine Erklirung der Betrachtung abzuleiten, die
dem ruhigen Aufbau widerspricht und gegen die sich so schwerwiegende
Bedenken erheben. Unsere Erklirung wird iiberdies den Worten des heili-
gen Ignatius voll gerecht. Sein Aufruf richtet sich an alle Menschen zum
Kampfe gegen die Feinde der Hingabe an Gott. Indem Christus sie auf-
fordert, nach seinem Beispiel und in seiner Nachfolge diesen Kampf zu
fihren, will Er sich die ganze Welt unterwerfen (und so ein die ganze
Welt umspannendes Gottesreich errichten). — Man kann wohl zugeben,
dafl der Gedanke an die begeisterte Hingabe an Christus in der Seele jener
Exerzitanten, die sich fiir den apostolischen Beruf eignen, weiterklingt und
dann spiter in dem Entschlufl zu dieser noch vollkommeneren Hingabe
cinen weiteren Ausdruck findet. Es wire aber verfehlt, irgendwie vorzu-
greifen und einen Gedanken in die Betrachtung einzufiihren, der nicht der
Absicht des hl. Ignatius entspricht, zumal der Entschlufl zum Apostolat
keineswegs die notwendige Frucht der Exerzitien und damit auch nicht
dieser Betrachtung ist.

53



Hardy Schilgen S. J.

Vielleicht hat auch der Umstand bei dieser Auslegung mitgewirkt, dafl
die groflen und ebenso die achttigigen Exerzitien meistens den Novizen,
bzw. Scholastikern der Gesellschaft Jesu erteilt wurden. Da ist die Nei-
gung erklirlich, alles zu beniitzen, um sie fiir ihren Beruf zu begeistern.
Manche der gegen diese Auffassung vorgebrachten Bedenken fallen ja bei
ihnen fort. Andere hingegen bestehen unvermindert weiter, ja sie werden
noch schwerer. Gerade bei den jungen Ordensmitgliedern ist es von grofi-
tem Vorteil, wenn die ganze Wucht der Betrachtung auf die riidkhaltlose,
begeisterte Hingabe an Christus, der sich ihnen als Fithrer im Kampfe
gegen die Feinde der Indifferenz anbietet, gerichtet wird und man kein
Wort sagt, das sie veranlassen konnte, sich mit hochfliegenden Plinen iiber
ihre spatere apostolische Titigkeit zu beschiftigen.

Es liflt sich natiirlich nicht leugnen, daf} sich die Gedanken und der
Aufbau dieser Betrachtung vorziiglich fiir eine Predigt oder einen Vortrag
verwerten lassen, um fiir das Apostolat oder die Katholische Aktion zu
begeistern. Man wird dann den Schlufl anders gestalten, indem man sie
in einen Aufruf zum mutigen, entschiedenen Eintreten fiir Christus und
seine Kirche ausklingen lifit. So wirkungsvoll diese Predigt oder dieser
Vortrag auch sein mag: Die Betrachtung, wie sie der hl. Ignatius in seinen
Exerzitien will, ist sie nicht! — —

54





