
Ludwig Hertling S. J. 

Spiegel steht, der mehr oder weniger vollkommen Unseren Herrn 
widerspiegelt. Lernt man gewisse Heilige kennen, dann liebt man s i e; 
lernt man gewisse fromme Personen kennen, fühlt man sich bisweilen 
menschlich zu ihnen hingezogen; lernt man aber den hl. Ignatius und die 
Jesuiten kennen, so scheint mir, daß es allein und unmittelbar Gott ist, 
den man liebt. So stark treten sie zurück, um Ihm den ganzen Platz zu 
überlassen30." 

Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen 
Von Ludwig Hertling S. J., Innsbruck 

Der Typus der kurzen lateinischen Bekennerbiographie ist nicht 
eigentlich schon im 4. Jahrhundert oder in der ersten Hälfte des 
fünften entstanden. Weder die bekannten Leben der Heiligen 

Paulus, Hilarion und Malchus von Hieronymus, noch das Leben des heili- 
gen Augustin von Possidius sind so wie die späteren. Auch die Vita des 
hl. Severin von Eugippius und die des hl. Martin von Tours von Sulpi- 
tius Severus sind viel mehr Historiographie als Hagiographie. Der Typus, 
der vom 6. bis zum 13. Jahrhundert der alleinherrschende wurde, er- 
scheint zum ersten Mal deutlich ausgeprägt in der Viten der jurensischen 
Äbte Eugendus, Romanus und Lupicinus auf der Grenze vom 5. zum 
6. Jahrhundert, und besonders in den unter dem Namen von Venantius 
Fortunatus gehenden Biographien. Auch die Sammlungen Gregors von 
Tours und die Dialoge Gregors des Großen haben manches davon, wäh- 
rend die Vita des hl. Fulgentius von Ruspe von Ferrantius bei ungewöhn- 
lich großem Umfang noch eine Art von Mittelstellung zwischen Historio- 
graphie und eigentlicher Hagiographie im Sinn des Mittelalters einnimmt. 
Neben diesen Sammlungen erscheinen im 6. Jahrhundert bereits einzelne 
Stücke, wie die Viten des hl. Amator von Auxerre, des hl. Domnolus von 

30 Ce qui m'a surtout frappee dans la vie de ce saint (St. Ignatius), comme du reste dans 
les jesuites que j'ai connus, c'est que n'est pas une saintete ou une vertue personelle 
qu'on rencontre; il semble que la personality ait disparu et qu'on se retrouve en face 
d'un miroir qui reflete plus ou moins parfaitement Notre-Seigneur. A connaitre cer- 
tains saints, on les aime; a connaitre certaines personnes vertueuses, on se sent parfois 
une affection humaine pour elles; ä connaitre saint Ignace et les jesuites, il me semble 
que c'est Dieu seul directement qu'on aime, tant ils s'effacent pour Lui laisser toute 
place. (Marie Antoinette de Geuser, Vie de Consummata, Toulouse 1928, pg. 78/9.) 

260 



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen 

Le Mans, Fidolus von Troyes, Lautenus von Sileze u. a., die bereits ganz 
den Typ der folgenden Zeit aufweisen. Man wird nicht fehlgehen, wenn 
man sagt, daß der mittelalterliche Typus der Heiligenbiographie im 
6. Jahrhundert in Gallien ausgebildet worden ist. 

Diese Art ist gekennzeichnet durch verhältnismäßige Kürze, fast aus- 
schließlich erbauliches Interesse, starken rhetorischen Bombast und ebenso 
starke Typisierung der Charaktere. Kurz sind diese Biographien des- 
wegen, weil wohl die meisten davon bestimmt waren, auf einmal gelesen 
zu werden, sei es im Refektorium oder in der Kirche oder im Chor, auch 
wenn sie nicht in Lektionen abgeteilt waren. Sie haben daher gewöhnlich 
den Umfang eines größeren •Nachrufs" von heute. Dann aber auch wegen 
des literarischen Unvermögens der Zeit. Man merkt es schon den schwulsti- 
gen Einleitungen mit ihrem gedrechselten Latein an, das dann mitunter in 
einen höchst primitiven und vulgären Erzählerstil übergeht, welchen 
Schweiß es manchen dieser Verfasser gekostet haben mag, eine Vita zu 
schreiben, die sich sehen lassen konnte. 

Wir würden heute in ähnlichen Fällen auf kleinem Raum möglichst viel 
Material häufen, möglichst viel Sache zu bieten trachten. Das taten sie 
damals nicht. Warum nicht? Wußten sie nichts zu berichten über ihre 
Helden? • Mitunter war das der Fall. • Wir haben köstliche Beispiele 
von solchen Verfassern, die zwar über ihre Helden nach eigenem Geständ- 
nis nichts wußten, aber •mit Gottes Hilfe" doch ihr Leben beschrieben 
(Schrörs, ZkTh 1921, 205). Natürlich mußte in solchen Fällen ein Com- 
mune Sanctorum entstehen. Aber sehr viele der uns überlieferten Viten 
sind doch von Augenzeugen, von Schülern, von langjährigen Begleitern der 
Heiligen geschrieben, und auch solche sind oft genug inhaltlich über- 
raschend dürftig.  Woher kommt das? 

Davon, daß diese Schriftsteller kein historisches Interesse im modernen 
Sinn hatten. Sie hätten wohl Zeitgeschichtliches, Daten, Ereignisse und 
konkrete Verhältnisse erzählen können, aber es kam ihnen gar nicht in 
den Sinn. Sie fühlten sich nicht als Chronisten. Sie wollten meist nur 
zeigen, daß ihr Held ein echter Heiliger sei, einer wie die Märtyrer 
und die großen Bekenner, die Einsiedler und Martin von Tours, einer, den 
man anrufen kann wie diese. Um das zu zeigen, kam es ihnen vor allem 
auf zwei Dinge an: auf die Wunder und auf die Tugenden, wobei 
das zweite das Wichtigere war. Oft wird von ihnen betont, daß nicht die 
Wunder den Heiligen ausmachen, sondern die Tugenden. 

261 



Ludwig Hertling S. J. 

Darum gehen diese Biographen oft so vor, daß sie ein vorgefaßtes 
Tugendschema durch Beispiele oder durch bloße Behauptungen aus dem 
Leben ihres Helden belegen, um so den Beweis zu liefern, daß er ein wirk- 
licher Heiliger sei. Ein paar kurze Notizen über die Herkunft, die Ämter, 
die er bekleidet hat, und über seinen Tod geben den notwendigen Rahmen. 
Der geschichtliche Ertrag ist daher für uns im einzelnen oft sehr gering. 
Dagegen ist das vorgefaßte Tugendschema für die Geschichte der Heilig- 
keit von größter Wichtigkeit. Denn dieses Tugendschema gibt uns die 
Antwort auf die Frage: Was für Menschen hat man in der Zeit 
von 500 •12 0 0 als Heilige angesehen? Diese Frage ist nicht 
nur geschichtlich interessant; denn die Zeit von 500•1200 ist die, in der 
das kirchliche Kanonisationsverfahren entstanden und in seinen noch heute 
gültigen Grundzügen festgelegt worden ist. 

Das Tugendschema der Heiligenleben jener Zeit ist dadurch noch wert- 
voller, daß es ein unbewußtes oder unreflexes ist. Es ist durchaus nicht wie 
das Schema, das der entwickelte Kanonisationsprozeß gebracht hat und 
das die Hagiographie vom 17. bis zum 19. Jahrhundert beherrscht hat, 
also das scholastische Schema von Glaube, Hoffnung und Liebe und den 
vier Kardinaltugenden mit ihren Annexen. In diesem Sinn hatte das 
Mittelalter überhaupt kein Schema. Jeder Hagiograph produzierte viel- 
mehr aus dem Leben ein solches, traf aber, ohne von seinen Vorgängern 
abzuschreiben, mit erstaunlicher Sicherheit immer wieder in die gleichen 
Gedankengänge. 

Unsere Aufgabe bestünde nun darin, die einzelnen Viten auf das in 
ihnen enthaltene Schema durchzuprüfen und die so gewonnenen Tugend- 
kataloge zu vergleichen. Diese Aufgabe wäre bei der ungeheuren Masse 
des Materials nicht nur sehr ermüdend, sondern auch der Gefahr subjek- 
tiver Interpretation ausgesetzt. Glücklicherweise haben uns die Hagio- 
graphen die Sache durch einen eigenartigen Brauch erleichtert. 

Wenn auch die ganze Vita von den Tugenden des Heiligen handelt, so 
ist doch fast immer eine Stelle darin, in der ein zusammenfassendes Cha- 
rakterbild gegeben werden soll. Psychologische Analyse dürfen wir dabei 
freilich nicht erwarten, sondern nur einen Tugendkatalog. Aber die- 
ser Tugendkatalog ist in seiner Stilisierung so charakteristisch, daß man 
ihn sofort als solchen erkennt, etwa wie die Arenga oder die Pönformel in 
einer Stiftungsurkunde. 

Die  Stelle,  an  der  der Tugendkatalog  in  die Vita  eingeschaltet  ist, 

262 



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen 

scheint willkürlich gewählt zu sein. Meist ist sie ungefähr da, wo der Held 
auf der Höhe seines Lebens steht, jedenfalls steht sie niemals nach dem 
Bericht über den Tod, wo in modernen Biographien die zusammenfassen- 
den Charakteristiken mit Vorliebe zu finden sind. 

Der Tugendkatalog beginnt in der Regel mit Erat enim (z. B. patientia 
singularis), oder einer ganz ähnlichen Formel, erat autem, erat igitur, erat 
quidem, fuit itaque, fuit namque, fuit ergo usw. Von den 66 Viten, die 
der folgenden Untersuchung zu Grunde gelegt sind, hat der Tugendkatalog 
diese Einleitung in 41 Fällen, davon 18 mal Erat enim. Mitunter kommt 
auch die Einkleidung in einen indirekten Fragesatz vor: Quanta autem 
fuerit (z. B. patientia usw.). Nur ausnahmsweise wird der Tugendkatalog 
mitten im Satzgefüge angeschlossen und ist dann ohne formelhafte Ein- 
leitungswendung. 

Die Aufzählung der Tugenden ist meist so gestaltet, daß zu dem Namen 
der Tugend ein mehr oder minder bezeichnendes Eigenschaftswort tritt: 

Fuit namque in eo perfecta humilitas, prompta misericordia, indefessa 
liberalitas, sancta simplicitas (Vita d. hl. Amantius v. Rhodez, von Ps. 
Fortunatus, PL 88, 513). 

Oder, und das ist die häufigere Form, das lobende Eigenschaftswort 
wird vom Besitzer ausgesagt: 

Fuit in vigiliis laudabilis, in jejuniis fortis, in remissione mansuetus, in 
colloquiis sedulus, in conflictatione lenis, in injuriis mitis (ebd.). 

Die Länge dieser Tugendkataloge ist ganz verschieden. Es finden sich 
solche mit vier Gliedern neben solchen mit zwanzig und mehr. Auch bei 
den längsten Aufzählungen fehlt niemals das begleitende Adjektiv, wobei 
dann oft die gesuchtesten Beiwörter für die nötige Abwechslung sorgen 
sollen (in oratione creberrimus, in hospitalitate laetissimus, in eleemosyna- 
rum largitate dapsilis, dapsilis humanitate, pernox in vigiliis, affabilitate 
mellifluus, contemplatione suspensus, temperantiae mediocris librarius 
usw.).   Auch gereimte Tugendkataloge kommen vor. 

Eine Schlußformel ist meist nicht vorhanden. Häufig werden die Glie- 
der am Ende länger ausgeführt und gehen so aus dem Rhythmus des 
Tugendkatalogs allmählich wieder in den Stil der Erzählung über. Nicht 
selten bezeichnet eine Anspielung auf Kol. 4, 6 Sermo autem eius sale 
conditus und eine dann folgende längere Auseinandersetzung über die 
Vorzüge des Heiligen in dieser Hinsicht, daß der eigentliche Tugend- 
katalog beendet ist. 

263 



Ludwig Herding S. J. 

Man sollte erwarten, daß dieser Katalog, der beinahe als unerläßlicher 
Bestandteil einer Vita gegolten zu haben scheint, häufig unverändert von 
einer Vita in die andere übernommen worden wäre. Das ist aber nicht 
der Fall. Es dürfte schwer sein, ganz gleichlautende Kataloge zu finden, 
so ähnlich oft die Auswahl der Tugenden und die Wahl der Beiwörter ist. 
Jeder dieser Kataloge wurde also von dem einzelnen Schreiber neu kom- 
poniert. Auch die Reihenfolge der einzelnen Tugenden ist ständig wech- 
selnd, ein Prinzip der Anordnung ist nirgends ersichtlich. 

Ferner ist auffallend, daß die sonst bekannten Tugendschemata, Glaube, 
Hoffnung und Liebe, und die vier Kardinaltugenden, in diesen Katalogen 
keine große Rolle spielen. Einzelne der vier Kardinaltugenden werden 
öfters genannt, besonders die prudentia, aber alle vier stehen selten zu- 
sammen.  Etwas öfter erscheinen die drei göttlichen Tugenden zusammen. 

Die Kataloge sind stets positiv, also bloße Tugendschemata. Die ent- 
gegenstehenden Fehler werden nicht genannt. Negative Wendungen (non 
laetus in prosperis, non tristis in adversis [Vita d. hl. Galterius v. Pontoise, 
um 1200, Acta Sanct. 8. April, pg. 754]) sind ganz selten und spät. 

Von einer zeitlichen Entwicklung ist in den Katalogen fast nichts zu 
spüren. Man kann sie unter den verschiedensten Gesichtspunkten an- 
ordnen, man findet nicht, daß etwa eine Tugend oder eine Tugendgruppe 
in einem Jahrhundert bevorzugt wäre. Höchstens bemerkt man, daß gegen 
das 12. Jahrhundert hin die strenge Form des Katalogs nicht mehr so ein- 
gehalten wird und daß sich immer mehr Viten finden, die ihn überhaupt 
nicht haben. Ferner werden die späteren Tugendkataloge etwas reicher 
in dem Sinn, daß prägnantere Ausdrücke statt der allgemeineren ver- 
wendet werden (z. B. meditatio, contemplatio statt einfach oratio). 

Zum Vergleich betrachte man folgende zwei Kataloge: 
Fuit itaque in eleemosynis largus, in vigiliis sedulus, in oratione devotus, 

in caritate perfectus, in humilitate profusus, in doctrina praecipuus, in 
sermone paratus, in conversatione sanctissimus (Vita des hl. Remigius, 
wahrsch. v. Fortunatus, Acta Sanct. 1. Oct., pg. 128). 

Fuit enim animi simplicitate incomparabiüs, cordis munditia praeclarus, 
abstinentia praeditus, mansuetudine et lenitate cunctis amabilis, patientia 
fortis, caritate praecipuus, humilitate deditus (Sei. Bertrand v. Grandseive 
O.Cist., t 1149, Acta Sanct. 23. Oct., pg. 245). 

Zwischen diesen beiden Katalogen liegen sechs Jahrhunderte. 
Aus dem Bisherigen ergibt sich, daß wir es bei diesen mit Erat enim 

264 



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den  Tugendkatalogen 

oder ähnlich beginnenden Stellen mit einer feststehenden literarischen Ge- 
wohnheit der mittelalterlichen Hagiographen zu tun haben. Wir dürfen 
daher diese Stellen als einigermaßen homogenes Material einer vergleichen- 
den Untersuchung unterwerfen. 

Wenn man die Kataloge nach der inhaltlichen Seite betrachtet, so zeigt 
sich, daß gewisse Tugenden mit besonderer Vorliebe in den Aufzeichnun- 
gen erscheinen. Am häufigsten kehren wieder: Caritas, humilitas, oratio, 
vigiliae, jejunia und abstinentia, eleemosynae, castitas und patientia. Diese 
Zusammenstellung gibt aber kein deutliches Bild, da sie einstweilen ledig- 
lich lexikalisch ist. Um ein Bild von dem wirklichen Tugendschema zu be- 
kommen, das diese Kataloge beherrscht, muß man die Tugenden mit ihren 
Synonyma und mit den verwandten und untergeordneten Tugenden zu 
Gruppen vereinigen. 

Nach der zahlenmäßigen Häufigkeit geordnet ergeben sich etwa fol- 
gende Gruppen: 

1. Strengheit der Lebensweise. Dazu gehört das Fasten (je- 
junia, abstinentia, cibo mediocris, parcus cibo et potu, frugalis, sobrius 
usw.), Nachtwachen (vigiliae), Armut (paupertas, parsimonia, vestitus vilis 
usw.). Ausdrücke wie mortificatio, castigatio corporis, carnem crucifigere, 
tormenta sind vereinzelt und spät. 

2. Gebet. Am häufigsten sind oratio und lectio. Gelegentlich erscheint 
psalmodia, in psallendo sedulus. Vereinzelt sind: divinarum laudum exo- 
lutio, lacrymae, meditatio, contemplatio. 

3. Die Rede oder der Umgang mit den Menschen. Hier ist am häufig- 
sten die Liebenswürdigkeit (colloquio affabilis, amabilis, blandus, suavis, 
lenis, gratiosus usw.). Ferner die Vorsicht (sermone cautus, circumspectus 
in verbis, verbo discretus et utilis), die Wahrhaftigkeit (verax, verecundus), 
die Schweigsamkeit (silentium, in sententia parcus), gelegentlich aber auch 
die Beredsamkeit (in colloquiis sedulus, sermone nitidus, facundia, elo- 
quentia). 

4. Die Nächstenliebe, speziell die Wohltätigkeit. Am häufigsten 
erscheint das Almosen (eleemosynae, seltener liberalitas, profluus indigen- 
tibus u. a). Dann überhaupt Fürsorge für die Armen. Hier trifft man zu- 
weilen die Aufzählung einzelner Klassen von Bedürftigen, nach Art der 
späteren •leiblichen Werke der Barmherzigkeit" (Pilger, Gäste, Arme, 
Nackte, Kranke [Vita des hl. Friedrich v. Utrecht, geschr. um 1000, Acta 

265 



Ludwig Herding S. J. 

Sanct. 18. Juli, pg. 464]; Pilger, Gefangene, Kranke, Nackte [Siviardus, 
7. Jahrh., Acta Sanct. 1. März, pg. 66]; Arme, Waisen, Witwen). Die 
hospitalitas erscheint auch einzeln. 

5. Das äußereAuftreten. Nicht selten verweilen die Kataloge mit 
einer gewissen Vorliebe bei der körperlichen Schönheit ihres Helden, 
die ganz wie eine moralische Tugend zwischen den andern steht (forma 
praecipuus, statura procerus, aspectu od. facie decorus, venustus, vultu 
floridus, pulcherrimus usw.). Sie heben die Würde hervor (reverendus 
incessu, dignitas, honestas, decens, honorabills), den erbaulichen Eindruck 
des Antlitzes (pius in vultu, aspectu angelicus) und besonders oft dessen 
Heiterkeit (serenus, vultu hilaris). 

6. Geistesgaben, Weisheit, Klugheit. Zuweilen wird mehr die natür- 
liche Anlage gelobt (ingenium, ingenio acutissimus, sagax), häufiger das 
theologische Wissen (doctrina, doctus, eruditus) und die moralischen Gei- 
stesgaben prudentia, consilium, sapientia, discretio. 

7. Geduld und Sanftmut. Patientia, mansuetudo erscheinen sehr 
oft, seltener longanimitas oder Synonyma wie mitis, lenis. Gelegentlich 
wird pleonastisch gehäuft: patientiae longanimitate humillimus. 

8. Keuschheit. Fast immer ist nur von castitas die Rede, selten von 
virginitas, pudicitia oder andern Synonyma (continentia, corporis mun- 
ditia, vitae innocentia usw.). 

9. Arbeit, Tat, Eifer. Allgemein wird öfters die alacritas gerühmt, 
dabei auch die Tüchtigkeit (in negotiis strenuus, solers) und die volle Hin- 
gabe an die Berufspflichten (in exhibitione bonorum operum perfectissi- 
mus, totus in servitio, in opere timoratus, opere sanctus usw.), zuweilen 
bei Vorgesetzten der Eifer für die Disziplin (in observatione regulae fer- 
ventissimus, severus, disciplinae severitas). Ganz vereinzelt erscheint in 
diesen Katalogen der Eifer für die Seelsorge (industria evangelium Christi 
praedicare). 

10. Eine besondere Gruppe bildet die im Mittelalter so hoch geschätzte 
•Tugend der rechten Mitte". Sie wird meist in Antithesen ausge- 
drückt und kehrt in vielen Wendungen wieder, besonders als Gleichmütig- 
keit im Glück wie im Unglück (in prosperis moderatus, constans in tristi- 
bus; in blandis severus, mitis in asperis; fortis in adversis, sobrius 'in 
prosperis usw.), auch in den Gemütsstimmungen (non facilis in risu, non 
tristitia gravis), ferner als rechte Behandlung der verschiedenen Menschen 

266 



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen 

(superbis resistere, humilibus subditus esse; severus circa reprobos, dulcis 
erga benevolos usw.). 

Die bisher besprochenen Tugendkataloge stammen alle aus Lebens- 
beschreibungen von heiligen Männern, meist Bischöfen und Äbten. Die 
Verzeichnisse mit •Erat enim" finden sich aber auch in den Viten heiliger 
Frauen. Untersucht man dort die Tugendlisten, so findet man genau 
dieselben Eigentümlichkeiten: Caritas, castitas, eleemosynae, jejunia, vigi- 
liae, aber auch ingenium, consilium und den unerläßlichen Hinweis auf die 
körperliche Schönheit (elegans specie, vultu pulchra usw.). Nur ganz ver- 
einzelt und aus früher Zeit steht einmal ein Hinweis auf spezielle Frauen- 
arbeit: Fürsorge für die Kirchengeräte (Gertrud v. Nivelles, "j* 659, Mon. 
Germ. SS. Mer, II 454). 

Das Schema wirkt so stark, daß es auch bei heiligen Kindern ganz 
in derselben Weise zur Anwendung kommt. Wir lesen da z. B.: 

Erat enim aspectu angelicus, sermone nitidus, opere sanctus, corpore 
integer, ingenio optimus, consilio magnus (!), fide catholicus, spe patien- 
tissimus, caritate diffusus et omni suavitate conspicuus (hl. Germanus 
v. Granfel, 7. Jahrh., Acta Sanct. 21. Feb., pg. 267). 

Wenn es nicht ausdrücklich gesagt wäre, daß es sich um ein Kind han- 
delt (aetate puerili), so würde der Tugendkatalog nichts davon verraten. 

Auf Grund dieser Tugendkataloge kann man zusammenfassend zu schil- 
dern versuchen wie sich das frühere Mittelalter einen Hei- 
ligen vorstellt: 

Er ist mit reichen Gaben des Körpers und des Geistes ausgestattet. Auf 
seinem schönen Antlitz ruht stets gleichbleibende Heiterkeit, doch lacht er 
selten und ist niemals ausgelassen. Sein Auftreten ist würdevoll und doch 
schlicht und einfach. Er verschmäht jeden Prunk und ist ärmlich gekleidet. 
Im Umgang ist er äußerst gewinnend und liebenswürdig, seine Worte sind 
wohl abgewogen und erbaulich. Er ist stets geduldig, sanft und demütig, 
wo es aber zu handeln gilt, geht er mit Geschicklichkeit und Festigkeit 
vor, und wenn es die Umstände erfordern auch mit Strenge. Für sich 
selbst übt er größte Enthaltsamkeit. Die Reinheit des Leibes und der Seele 
bewahrt er makellos, Speise und Trank beschränkt er auf ein Mindestmaß, 
den Schlaf kürzt und unterbricht er durch häufige Nachtwachen. Diese 
Nachtwachen sind dem Gebet gewidmet, wie er überhaupt viel betet und 
sich ständig mit geistlichen Dingen beschäftigt, auch durch fromme Lesung. 

267 



Ludwig Herding S. J. 

Seine Wohltätigkeit kennt keine Grenzen, er hilft allen Arten von Be- 
dürftigen wo und wie er kann. Das Hervorstechendste an diesem sehr 
harmonischen Bild ist Liebe, Frömmigkeit und Beherrschtheit. 

Es ist nicht schwer, in diesem Bild den Grundtyp des katholischen Heili- 
gen zu erkennen, wie er auch heute noch dem kirchlichen Kanonisations- 
verfahren zu Grunde liegt. Das Merkwürdige dabei ist, daß dieser Typ 
im Mittelalter sozusagen instinktiv erwachsen ist, auf keinerlei theoretische 
Erwägungen aufbaut und auch keine Einflüsse älterer, vorchristlicher, 
philosophisch-aszetischer Systeme zeigt. 

Wenn jemand sagen wollte, dieser Heiligkeitstyp entspreche dem Ideal 
der Regel deshl. Benedikt, so wäre das durchaus richtig. Es ist das 
kein Wunder. Waren doch viele, wenn nicht die meisten dieser Heiligen, 
aus deren Lebensbeschreibung das Bild genommen ist, und überdies ihre 
Biographen Mönche benediktinischen Ursprungs. Anderseits darf man nicht 
übersehen, daß der Typus, wie wir ihn in unseren Katalogen finden, be- 
reits im 6. Jahrhundert überall vollständig entwickelt ist, also zu einer 
Zeit, da die Regel des hl. Benedikt noch nicht bekannt war. Auch ist in 
den Katalogen keine Spur zu bemerken davon, daß die Einführung der 
Regel eine Veränderung des Tugendschemas oder neue Bestandteile ge- 
bracht hätte. Die Sache ist also eher umgekehrt: Das Heiligkeitsbild des 
Mittelalters ist nicht durch die Regel erzeugt worden, wohl aber ist diese 
ein klares Spiegelbild der mittelalterlichen Auffassung von der Heiligkeit. 
Freilich hat sie dann wesentlich dazu beigetragen, diesen Idealtyp unver- 
ändert zu erhalten. 

268 




