Ludwig Hertling S. ].

Spiegel steht, der mehr oder weniger vollkommen Unseren Herrn
widerspiegelt. Lernt man gewisse Heilige kennen, dann liebt man sie;
lernt man gewisse fromme Personen kennen, fithlt man sich bisweilen
menschlich zu ihn en hingezogen; lernt man aber den hl. Ignatius und die
Jesuiten kennen, so scheint mir, dafl es allein und unmittelbar Gott ist,

den man liebt. So stark treten sie zuriick, um Ihm den ganzen Platz zu
iberlassen 30.

Der mittelalterliche Heiligentypus nachden Tugendkatalogen
Von Ludwig Hertling S. J, Innsbruck

er Typus der kurzen lateinischen Bekennerbiographie ist nicht

eigentlich schon im 4. Jahrhundert oder in der ersten Hilfte des

funften entstanden. Weder die bekannten Leben der Heiligen
Paulus, Hilarion und Malchus von Hieronymus, noch das Leben des heili-
gen Augustin von Possidius sind so wie die spiteren. Auch die Vita des
hl. Severin von Eugippius und die des hl. Martin von Tours von Sulpi-
tius Severus sind viel mehr Historiographie als Hagiographie. Der Typus,
der vom 6. bis zum 13. Jahrhundert der alleinherrschende wurde, er-
scheint zum ersten Mal deutlich ausgeprigt in der Viten der jurensischen
Abte Eugendus, Romanus und Lupicinus auf der Grenze vom 5. zum
6. Jahrhundert, und besonders in den unter dem Namen von Venantius
Fortunatus gehenden Biographien. Auch die Sammlungen Gregors von
Tours und die Dialoge Gregors des Groflen haben manches davon, wih-
rend die Vita des hl. Fulgentius von Ruspe von Ferrantius bei ungew&hn-
lich groflem Umfang noch eine Art von Mittelstellung zwischen Historio-
graphie und eigentlicher Hagiographie im Sinn des Mittelalters einnimmt.
Neben diesen Sammlungen erscheinen im 6. Jahrhundert bereits einzelne
Stiicke, wie die Viten des hl. Amator von Auxerre, des hl. Domnolus von

30 Ce qui m’a surtout frappée dans la vie de ce saint (St. Ignatius), comme du reste dans
les jésuites que j’ai connus, c’est que n’est pas une saintété on une vertue personelle
qu'on rencontre; il semble que la personalité ait disparu et qu'on se retrouve en face
d’on miroir qui refléte plus on moins parfaitement Notre-Seignenr. A connaftre cer-
tains saints, on les aime; & connaitre certaines personnes vertueuses, on se sent parfois
une affection humaine pour elles; 4 connaitre saint Ignace et les jésuites, il me semble
que c’est Dieu senl directement qu'on aime, tant ils s’effacent pour Lui laisser toute
place. (Marie Antoinette de Geuser, Vie de Consummata, Toulouse 1928, pg. 78/9.)

260



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen

Le Mans, Fidolus von Troyes, Lautenus von Siléze u. a., die bereits ganz
den Typ der folgenden Zeit aufweisen. Man wird nicht fehlgehen, wenn
man sagt, dafl der mittelalterliche Typus der Heiligenbiographic im
6. Jahrhundert in Gallien ausgebildet worden ist.

Diese Art ist gekennzeichnet durch verhiltnismiflige Kiirze, fast aus-
schliefllich erbauliches Interesse, starken rhetorischen Bombast und ebenso
starke Typisierung der Charaktere. Kurz sind diese Biographien des-
wegen, weil wohl die meisten davon bestimmt waren, auf einmal gelesen
zu werden, sei es im Refektorium oder in der Kirche oder im Chor, auch
wenn sie nicht in Lektionen abgeteilt waren. Sie haben daher gewohnlich
den Umfang eines grofleren ,,Nachrufs“ von heute. Dann aber auch wegen
des literarischen Unvermdogens der Zeit. Man merkt es schon den schwulsti-
gen Einleitungen mit ihrem gedrechselten Latein an, das dann mitunter in
einen hochst primitiven und vulgdren Erzidhlerstil ibergeht, welchen
Schweifl es manchen dieser Verfasser gekostet haben mag, eine Vita zu
schreiben, die sich sehen lassen konnte.

Wir wiirden heute in dhnlichen Fillen auf kleinem Raum méglichst viel
Material hiufen, mdglichst viel Sache zu bieten trachten. Das taten sie
damals nicht. Warum nicht? Wuflten sie nichts zu berichten iiber ihre
Helden? — Mitunter war das der Fall. — Wir haben késtliche Beispiele
von solchen Verfassern, die zwar iiber ihre Helden nach eigenem Gestind-
nis nichts wufiten, aber ,mit Gottes Hilfe* doch ihr Leben beschrieben
(Schrors, ZkTh 1921, 205). Natiirlich mufite in solchen Fillen ein Com-
mune Sanctorum entstehen. Aber sehr viele der uns iiberlieferten Viten
sind doch von Augenzeugen, von Schiilern, von langjihrigen Begleitern der
Heiligen geschrieben, und auch solche sind oft genug inhaldich iiber-
raschend diirftig. Woher kommt das?

Davon, dafl diese Schriftsteller kein historisches Interesse im modernen
Sinn hatten. Sie hidtten wohl Zeitgeschichtliches, Daten, Ereignisse und
konkrete Verhiltnisse erzihlen konnen, aber es kam ihnen gar nicht in
den Sinn. Sie fithlten sich nicht als Chronisten. Sie wollten meist nur
zeigen, dafl ihr Held ein echter Heiliger sei, einer wie die Mirtyrer
und die groflen Bekenner, die Einsiedler und Martin von Tours, einer, den
man anrufen kann wie diese. Um das zu zeigen, kam es ihnen vor allem
auf zwei Dinge an: auf die Wunder und auf die Tugenden, wobei
das zweite das Wichtigere war. Oft wird von ihnen betont, dafl nicht die
Wunder den Heiligen ausmachen, sondern die Tugenden.

261



Ludwig Hertling S. ].

Darum gehen diese Biographen oft so vor, daf} sie ein vorgefafites
Tugendschema durch Beispiele oder durch blofle Behauptungen aus dem
Leben ihres Helden belegen, um so den Beweis zu liefern, dafl er ein wirk-
licher Heiliger sei. Ein paar kurze Notizen iiber die Herkunft, die Amter,
die er bekleidet hat, und iiber seinen Tod geben den notwendigen Rahmen.
Der geschichtliche Ertrag ist daher fiir uns im einzelnen oft sehr gering.
Dagegen ist das vorgefafite Tugendschema fiir die Geschichte der Heilig-
keit von grofiter Wichtigkeit. Denn dieses Tugendschema gibt uns die
Antwort auf die Frage: Wasfiir Menschenhatmaninder Zeit
von 500—1200 als Heilige angesehen? Diese Frage ist nicht
nur geschichtlich interessant; denn die Zeit von 500—1200 ist die, in der
das kirchliche Kanonisationsverfahren entstanden und in seinen noch heute
giiltigen Grundziigen festgelegt worden ist.

Das Tugendschema der Heiligenleben jener Zeit ist dadurch noch wert-
voller, daf} es ein unbewufltes oder unreflexes ist. Es ist durchaus nicht wie
das Schema, das der entwickelte Kanonisationsprozeff gebracht hat und
das die Hagiographie vom 17. bis zum 19. Jahrhundert beherrscht hat,
also das scholastische Schema von Glaube, Hoffnung und Liebe und den
vier Kardinaltugenden mit ihren Annexen. In diesem Sinn hatte das
Mittelalter iiberhaupt kein Schema. Jeder Hagiograph produzierte viel-
mehr aus dem Leben ein solches, traf aber, ohne von seinen Vorgingern
abzuschreiben, mit erstaunlicher Sicherheit immer wieder in die gleichen
Gedankenginge.

Unsere Aufgabe bestiinde nun darin, die einzelnen Viten auf das in
ihnen enthaltene Schema durchzupriifen und die so gewonnenen Tugend-
kataloge zu vergleichen. Diese Aufgabe wire bei der ungeheuren Masse
des Materials nicht nur sehr ermiidend, sondern auch der Gefahr subjek-
tiver Interpretation ausgesetzt. Gliicklicherweise haben uns die Hagio-
graphen die Sache durch einen eigenartigen Brauch erleichtert.

Wenn auch die ganze Vita von den Tugenden des Heiligen handelt, so
ist doch fast immer eine Stelle darin, in der ein zusammenfassendes Cha-
rakterbild gegeben werden soll. Psychologische Analyse diirfen wir dabei
freilich nicht erwarten, sondern nur einen Tugendkatalog. Aber die-
ser Tugendkatalog ist in seiner Stilisierung so charakteristisch, daff man
ihn sofort als solchen erkennt, etwa wie die Arenga oder die Pénformel in
einer Stiftungsurkunde.

Die Stelle, an der der Tugendkatalog in die Vita eingeschaltet ist,

262



Der mittelalteriiche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen

scheint willkiirlich gewahlt zu sein. Meist ist sie ungefihr da, wo der Held
auf der Hohe seines Lebens steht, jedenfalls steht sie niemals nach dem
Bericht iiber den Tod, wo in modernen Biographien die zusammenfassen-
den Charakteristiken mit Vorliebe zu finden sind.

Der Tugendkatalog beginnt in der Regel mit Erat enim (z. B. patientia
singularis), oder einer ganz ihnlichen Formel, erat autem, erat igitur, erat
quidem, fuit itaque, fuit namque, fuit ergo usw. Von den 66 Viten, die
der folgenden Untersuchung zu Grunde gelegt sind, hat der Tugendkatalog
diese Einleitung in 41 Fillen, davon 18 mal Erat enim. Mitunter kommt
auch die Einkleidung in einen indirekten Fragesatz vor: Quanta autem
fuerit (z. B. patientia usw.). Nur ausnahmsweise wird der Tugendkatalog
mitten im Satzgefiige angeschlossen und ist dann ohne formelhafte Ein-
leitungswendung.

Die Aufzihlung der Tugenden ist meist so gestaltet, dafl zu dem Namen
der Tugend ein mehr oder minder bezeichnendes Eigenschaftswort tritt:

Fuit namque in eo perfecta humilitas, prompta misericordia, indefessa
liberalitas, sancta simplicitas (Vita d. hl. Amantius v. Rhodez, von Ps.
Fortunatus, PL 88, 513).

Oder, und das ist die hdufigere Form, das lobende Eigenschaftswort
wird vom Besitzer ausgesagt:

Fuit in vigiliis laudabilis, in jejuniis fortis, in remissione mansuetus, in
colloguiis sedulus, in conflictatione lenis, in injuriis mitis (ebd.).

Die Linge dieser Tugendkataloge ist ganz verschieden. Es finden sich
solche mit vier Gliedern neben solchen mit zwanzig und mehr. Auch bei
den lingsten Aufzihlungen fehlt niemals das begleitende Adjektiv, wobei
dann oft die gesuchtesten Beiworter fiir die notige Abwechslung sorgen
sollen (in oratione creberrimus, in hospitalitate laetissimus, in eleemosyna-
rum largitate dapsilis, dapsilis humanitate, pernox in wvigiliis, affabilitate
mellifluus, contemplatione suspensus, temperantiae mediocris librarius
usw.). Auch gereimte Tugendkataloge kommen vor.

Eine Schlufiformel ist meist nicht vorhanden. Hiufig werden die Glie-
der am Ende linger ausgefithrt und gehen so aus dem Rhythmus des
Tugendkatalogs allmihlich wieder in den Stil der Erzihlung tiber. Nicht
selten bezeichnet eine Anspielung auf Kol. 4, 6 Sermo autem eius sale
conditus und eine dann folgende lingere Auseinandersetzung iiber die
Vorziige des Heiligen in dieser Hinsicht, dafl der eigentliche Tugend-
katalog beendet ist.

263



Ludwig Hertling S. ].

Man sollte erwarten, dafy dieser Katalog, der beinahe als unerlifilicher
Bestandteil einer Vita gegolten zu haben scheint, hiufig unverindert von
einer Vita in die andere iibernommen worden wire. Das ist aber nicht
der Fall. Es diirfte schwer sein, ganz gleichlautende Kataloge zu finden,
so ahnlich oft die Auswahl der Tugenden und die Wahl der Beiworter ist.
Jeder dieser Kataloge wurde also von dem einzelnen Schreiber neu kom-
poniert. Auch die Reihenfolge der einzelnen Tugenden ist stindig wech-
selnd, ein Prinzip der Anordnung ist nirgends ersichtlich.

Ferner ist auffallend, daf8 die sonst bekannten Tugendschemata, Glaube,
Hoffnung und Liebe, und die vier Kardinaltugenden, in diesen Katalogen
keine grofle Rolle spiclen. Einzelne der vier Kardinaltugenden werden
ofters genannt, besonders die prudentia, aber alle vier stehen selten zu-
sammen. Etwas 6fter erscheinen die drei gottlichen Tugenden zusammen.

Die Kataloge sind stets positiv, also blole Tugendschemata. Die ent-
gegenstehenden Fehler werden nicht genannt. Negative Wendungen (non
laetus in prosperis, non tristis in adversis [Vita d. hl. Galterius v. Pontoise,
um 1200, Acta Sanct. 8. April, pg. 754]) sind ganz selten und spit.

Von einer zeitlichen Entwicklung ist in den Katalogen fast nichts zu
spiren. Man kann sie unter den verschiedensten Gesichtspunkten an-
ordnen, man findet nicht, dafl etwa eine Tugend oder eine Tugendgruppe
in einem Jahrhundert bevorzugt wire. Hochstens bemerkt man, daf gegen
das 12. Jahrhundert hin die strenge Form des Katalogs nicht mehr so ein-
gehalten wird und daff sich immer mehr Viten finden, die ithn iiberhaupt
nicht haben. Ferner werden die spiteren Tugendkataloge etwas reicher
in dem Sinn, daf} prignantere Ausdriicke statt der allgemeineren ver-
wendet werden (z. B. meditatio, contemplatio statt einfach oratio).

Zum Vergleich betrachte man folgende zwei Kataloge:

Fuit itaque in eleemosynis largus, in vigiliis sedulus, in oratione devotus,
in caritate perfectus, in humilitate profusus, in doctrina praecipuus, in
sermone paratus, in conversatione sanctissimus (Vita des hl. Remigius,
wahrsch. v. Fortunatus, Acta Sanct. 1. Oct., pg. 128).

Fuit enim animi simplicitate incomparabilis, cordis munditia praeclarus,
abstinentia praeditus, mansuetudine et lenitate cunctis amabilis, patientia
fortis, caritate praecipuus, bumilitate deditus (Sel. Bertrand v. Grandselve
Q. Cist., T 1149, Acta Sanct. 23. Oct., pg. 245).

Zwischen diesen beiden Katalogen liegen sechs Jahrhunderte.

Aus dem Bisherigen ergibt sich, dafl wir es bei diesen mit Erat emm

264



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen

oder ahnlich beginnenden Stellen mit einer feststehenden literarischen Ge-
wohnheit der mittelalterlichen Hagiographen zu tun haben. Wir diirfen
daher diese Stellen als einigermafien homogenes Material einer vergleichen-
den Untersuchung unterwerfen.

Wenn man die Kataloge nach der inhaltlichen Seite betrachtet, so zeigt
sich, daf8 gewisse Tugenden mit besonderer Vorliebe in den Aufzeichnun-
gen erscheinen. Am hiufigsten kehren wieder: Caritas, humilitas, oratio,
vigiliae, jejunia und abstinentia, eleemosynae, castitas und patientia. Diese
Zusammenstellung gibt aber kein deutliches Bild, da sie einstweilen ledig-
lich lexikalisch ist. Um ein Bild von dem wirklichen Tugendschema zu be-
kommen, das diese Kataloge beherrscht, muff man die Tugenden mit ihren
Synonyma und mit den verwandten und untergeordneten Tugenden zu
Gruppen vereinigen.

Nach der zahlenmifligen Haufigkeit geordnet ergeben sich etwa fol-
gende Gruppen:

1. Strengheit der Lebensweise. Dazu gehort das Fasten (je-
junia, abstinentia, cibo mediocris, parcus cibo et potu, frugalis, sobrius
usw.), Nachtwachen (vigiliae), Armut (paupertas, parsimonia, vestitus vilis
usw.). Ausdriicke wie mortificatio, castigatio corporis, carnem crucifigere,
tormenta sind vereinzelt und spit.

2. Gebet. Am hiufigsten sind oratio und lectio. Gelegentlich erscheint
psalmodia, in psallendo sedulus. Vereinzelt sind: divinarum landum exo-
lutio, lacrymae, meditatio, contemplatio.

3. Die Rede oder der Umgang mit den Menschen. Hier ist am hiufig-
sten die Liebenswiirdigkeit (colloguio affabilis, amabilis, blandus, suavis,
lenis, gratiosus usw.). Ferner die Vorsicht (sermone cautus, circumspectus
in verbis, verbo discretus et utilis), die Wahrhaftigkeit (verax, verecundus),
die Schweigsamkeit (silentium, in sententia parcus), gelegentlich aber auch
die Beredsamkeit (in colloguiis sedulus, sermone nitidus, facundia, elo-
quentia). ,

4. Die Niachstenliebe, speziell die Wohltitigkeit. Am hiufigsten
erscheint das Almosen (eleemosynae, seltener liberalitas, profluus indigen-
tibus u. a). Dann iiberhaupt Fiirsorge fiir die Armen. Hier trifft man zu-
weilen die Aufzihlung einzelner Klassen von Bediirftigen, nach Art der
spiteren ,leiblichen Werke der Barmberzigkeit“ (Pilger, Giste, Arme,
Nackte, Kranke [Vita des hl. Friedrich v. Utrecht, geschr. um 1000, Acta

265



Ludwig Hertling S. ].

Sanct. 18. Juli, pg. 464]; Pilger, Gefangene, Kranke, Nackte [Siviardus,
7. Jahrh., Acta Sanct. 1. Mirz, pg. 66]; Arme, Waisen, Witwen). Die
hospitalitas erscheint auch einzeln.

5.Dasduflere Auftreten. Nicht selten verweilen die Kataloge mit
einer gewissen Vorlicbe bei der kérperlichen Schonheit ihres Helden,
die ganz wie eine moralische Tugend zwischen den andern steht (forma
praecipuus, statura procerus, aspectu od. facie decorus, venustus, vultu
floridus, pulcherrimus usw.). Sie heben die Wiirde hervor (reverendus
incessu, dignitas, honestas, decens, honorabilis), den erbaulichen Eindruck
des Antlitzes (pius in vultu, aspectu angelicus) und besonders oft dessen
Heiterkeit (serenus, vultu hilaris).

6. Geistesgaben, Weisheit, Klugheit. Zuweilen wird mehr die natiir-
liche Anlage gelobt (ingenium, ingenio acutissimus, sagax), hiufiger das
theologische Wissen (doctrina, doctus, eruditus) und die moralischen Gei-
stesgaben prudentia, consilium, sapientia, discretio.

7. Geduld und Sanftmut. Patientia, mansuetudo erscheinen sehr
oft, seltener longanimitas oder Synonyma wie mitis, lenis. Gelegentlich
wird pleonastisch gehiuft: patientiae longanimitate humillimus.

8. Keuschheit. Fast immer ist nur von castitas die Rede, selten von
virginitas, pudicitia oder andern Synonyma (continentia, corporis mun-
ditia, vitae innocentia usw.).

9. Arbeit, Tat, Eifer. Allgemein wird 6fters die alacritas geriihmt,
dabei auch die Tiichtigkeit (in negotiis strenuus, solers) und die volle Hin-
gabe an die Berufspflichten (in exhibitione bonorum operum perfectissi-
mus, totus in servitio, in opere timoratus, opere sanctus usw.), zuweilen
bei Vorgesetzten der Eifer fiir die Disziplin (in observatione regulae fer-
ventissimus, severus, disciplinae severitas). Ganz vereinzelt erscheint in
diesen Katalogen der Eifer fiir die Seelsorge (industria evangelium Christi
praedicare).

10. Eine besondere Gruppe bildet die im Mittelalter so hoch geschitzte
»Tugend der rechten Mitte“. Sie wird meist in Antithesen ausge-
driickt und kehrt in vielen Wendungen wieder, besonders als Gleichmiitig-
keit im Gliick wie im Ungliick (in prosperis moderatus, constans in tristi-
bus; in blandis severus, mitis in asperis; fortis in adversis, sobrius in
prosperis usw.), auch in den Gemiitsstimmungen (ron facilis in risu, non
tristitia gravis), ferner als rechte Behandlung der verschiedenen Menschen

266



Der mittelalterliche Heiligentypus nach den Tugendkatalogen

(superbis resistere, humilibus subditus esse; severus circa reprobos, dulcis
erga benevolos usw.).

Die bisher besprochenen Tugendkataloge stammen alle aus Lebens-
beschreibungen von heiligen M in nern, meist Bisch6fen und Abten. Die
Verzeichnisse mit ,,Erat enim® finden sich aber auch in den Viten heiliger
Frauen. Untersucht man dort die Tugendlisten, so findet man genau
dieselben Eigentiimlichkeiten: caritas, castitas, eleemosynae, jejunia, vigi-
liae, aber auch ingenium, consilium und den unerlifllichen Hinweis auf die
korperliche Schonheit (elegans specie, vultu pulchra usw.). Nur ganz ver-
einzelt und aus frither Zeit steht einmal ein Hinweis auf spezielle Frauen-
arbeit: Fiirsorge fiir die Kirchengerite (Gertrud v. Nivelles, ¥ 659, Mon.
Germ. SS. Mer, II 454).

Das Schema wirtkt so stark, dafl es auch bei heiligen Kindern ganz
in derselben Weise zur Anwendung kommt. Wir lesen da z. B.:

Erat emim aspectu angelicus, sermone nitidus, opere sanctus, corpore
integer, ingenio optimus, consilio magnus (!), fide catholicus, spe patien-
tissimus, caritate diffusus et ommni suavitate conspicuus (bl. Germanus
v. Granfel, 7. Jahrh., Acta Sanct. 21. Feb., pg. 267).

Wenn es nicht ausdriicklich gesagt wire, dafl es sich um ein Kind han-
delt (aetate puerili), so wirde der Tugendkatalog nichts davon verraten.

Auf Grund dieser Tugendkataloge kann man zusammenfassend zu schil-
dern versuchen wie sich das frithere Mittelalter einen Hei-
ligen vorstellt:

Er ist mit reichen Gaben des Korpers und des Geistes ausgestattet. Auf
seinem schonen Antlitz ruht stets gleichbleibende Heiterkeit, doch lacht er
selten und ist niemals ausgelassen. Sein Auftreten ist wiirdevoll und doch
schlicht und einfach. Er verschmiht jeden Prunk und ist drmlich gekleidet.
Im Umgang ist er duflerst gewinnend und liebenswiirdig, seine Worte sind
wohl abgewogen und erbaulich. Er ist stets geduldig, sanft und demiitig,
wo es aber zu handeln gilt, geht er mit Geschicklichkeit und Festigkeit
vor, und wenn es die Umstinde erfordern auch mit Strenge. Fiir sich
selbst iibt er grofite Enthaltsamkeit. Die Reinheit des Leibes und der Seele
bewahrt er makellos, Speise und Trank beschriankt er auf ein Mindestmaf,
den Schlaf kiirzt und unterbricht er durch hiufige Nachtwachen. Diese
Nachtwachen sind dem Gebet gewidmet, wie er iiberhaupt viel betet und
sich stindig mit geistlichen Dingen beschiftigt, auch durch fromme Lesung.

267



Ludwig Hertling S. ].

Seine Wohltitigkeit kennt keine Grenzen, er hilft allen Arten von Be-.
diirftigen wo und wie er kann. Das Hervorstechendste an diesem schr
harmonischen Bild ist Liebe, Frommigkeit und Beherrschtheit.

Es ist nicht schwer, in diesem Bild den Grundtyp des katholischen Heili-
gen zu erkennen, wie er auch heute noch dem kirchlichen Kanonisations-
verfahren zu Grunde liegt. Das Merkwiirdige dabei ist, da dieser Typ
im Mittelalter sozusagen instinktiv erwachsen ist, auf keinerlei theoretische
Erwigungen aufbaut und auch keine Einfliisse ilterer, vorchristlicher,
philosophisch-aszetischer Systeme zeigt.

Wenn jemand sagen wollte, dieser Heiligkeitstyp entspreche dem Ideal
der Regel deshl. Benedikt, so wire das durchaus richtig. Es ist das
kein Wunder. Waren doch viele, wenn nicht die meisten dieser Heiligen,
aus deren Lebensbeschreibung das Bild genommen ist, und iiberdies ihre
Biographen Monche benediktinischen Ursprungs. Anderseits darf man nicht
ibersehen, dafl der Typus, wie wir ihn in unseren Katalogen finden, be-
reits im 6. Jahrhundert iiberall vollstindig entwickelt ist, also zu einer
Zeit, da die Regel des hl. Benedikt noch nicht bekannt war. Auch ist in
den Katalogen keine Spur zu bemerken davon, da die Einfithrung der
Regel eine Verdnderung des Tugendschemas oder neue Bestandteile ge-
bracht hitte. Die Sache ist also eher umgekehrt: Das Heiligkeitsbild des
Mittelalters ist nicht durch die Regel erzeugt worden, wohl aber ist diese
cin klares Spiegelbild der mittelalterlichen Auffassung von der Heiligkeit.
Freilich hat sie dann wesentlich dazu beigetragen, diesen Idealtyp unver-
dndert zu erhalten.

268





