. . . 1
Der Begnff der ecstasis bei Bonaventura
Von Karl RahnerS.J,z. Z. Liebenau bei Tettnang

an hat sich in den letzten Jahren oft und eingehend um die

Mystik Bonaventuras bemitht2.  Jedenfalls ist eines dabei klar

geworden: dafl ein umfangreiches, feingegliedertes System theo-
retischer Mystik bei Bonaventura vorliegt, und dafl er so den Ehrentitel
eines Fiirsten unter den Mystikern, den ihm Leo XIII. gab, nicht mit Un-
recht trigt.

Leider bestehen trotz dieser zahlreichen Arbeiten iiber die mystischen
Lehren Bonaventuras doch auch in wichtigen Grundfragen noch grofle
Meinungsverschiedenheiten. Wenn man den Streit der Meinungen iiber
Bonaventuras Auffassung von der hohen (aber irgendwie noch normalen)
Beschauung betrachtet, kann man sich nur schwer des Eindrucks erwehren,
dafl ein zhnlicher Grund einer Klirung dieser Fragen entgegensteht, wie
jener, der vor Jahrzehnten die Einigung iiber seine natiirliche Erkenntnis-
theorie erschwerte: Man ging damals in jener Frage, und geht heute in
unsern Fragen zu sehr von der modernen Fragestellung aus. Damals fragte
man: Vertritt B. eine ontologistische oder thomistische Erkenntnislehre?
Heute fragt man: Faflit B. die hohe Beschauung, die Ekstase als intellek-
tuelle Schau der ungeschaffenen Wesenheit Gottes oder als Wahrnehmung
geschaffener Gnadeneinfliisse? In der Frage der natiirlichen Erkenntnis-
theorie hat man unterdessen eingesechen, daf} die Fragestellung verkehrt
war und dafl B. weder Ontologist noch Thomist war. Es will uns scheinen,
dafl auch die Untersuchung seiner mystischen Erkenntnislehre davon ab-
kommen muf}, B. von vornherein nur die Wahl zu geben zwischen den

* Ich stelle hier nochmals einen Punkt (nicht die ganze Lehre) der mystischen Lehre
B.s dar, den ich in anderem Zusammenhang schon in der Revue d’Ascétique et de
Mystique XIV (1933), pg. 279—289, zum Teil gleichlautend behandelt habe.

* Man vergleiche: E. Longpré: ,La théologie mystique de S. Bonaventure*, Archivum
franc. hist. XIV (1921); E. Gilson: ,,La philosophie de S. Bonaventure®, Paris, 1924;
B. Rosenmoller: ,Religidse Erkenntnis nach Bonaventura®, Miinster, 1925; J. Bonne-
foy: ,,Le Sainc-Esprit et ses dons selon S. Bonaventure®, Paris, 1929; St. Griinewald:
»Franziskanische Mystik, Miinchen, 1932. — Wie notwendig eine solche Beschifti-
gung mit B.s Mystik noch immer ist, zeigt ein Blick in P. Pourrat: ,,La spiritualité
chrétienne”, IL. (5 éd.), pg. 264 ff. Die Diirftigkeit des hier {iber B. Gebotenen zeigt,
daf die Erkenntnis von B.s Bedeutung fiir die Mystik noch lange nicht Gemeingut der
Geschichte der Aszese und Mystik ist. Uber die Ekstase erklirt Pourrat (pg. 274):
»-Saint Bonaventure ne décrit pas Iextase.”

Aszese IX/1 1 1



Karl Rabner S. J.

Losungsversuchen, um die heute der Kampf der theoretischen Mystik geht.
Erst wenn ganz unabhingig von heutigen Fragestellungen historisch fest-
gestellt ist, was B. lehrte, 14t sich bewerten, wie weit seine Auffassung
richtig ist, und wieweit seine Ansichten als Beitrag zu den heutigen Pro-
blemen der Mystik verwertbar sind.

In diesem kurzen Aufsatz soll nur gefragt werden, welches nach B. das
Wesen jener mystischen Erscheinung ist, die er ecstasis nennt3. Nach dem,
was schon an Material in den vielen Arbeiten zur Mystik B.s beigebracht
wurde, kann es sich nicht darum handeln, neues Material aus B. ins Feld
zu fithren, sondern nur darum, geduldig und aufmerksam die Texte aus
B. wirklich das sagen zu lassen, was sie sagen wollen. Wir diirfen iiberdies
hier voraussetzen, dal — was ja a priori nicht selbstverstandlich ist — B.
in allen seinen Werken eine einheitliche Ansicht vortrigt, weil sich bei der
Untersuchung seiner Lehre keine Anzeichen eines Auffassungswechsels her-
ausgestellt haben 4.

Die ecstasis ist zunichst zu unterscheiden von dem ganz auflergewdhn-
lichen und seltenen, in keinem Sinn zu den normalen Erscheinungen des
mystischen Gnadenlebens gehdrenden raptus. Dieser ist eine unmiteelbare,
klare Anschauvung Gottes durch den Intellekt, die die wvisio beatifica als
»actus gloriae® vorwegnimmt 5. Der raptus ist ein Privileg, eine ganz sel-

3 Aufler ecstasis nennt B. die hier gemeinte mystische Erfahrung anch: excessus mentalis
(sermo 1 in Sabb. Sancto n. 3 [IX 269a, mit diesen Verweisen ist im folgenden
immer die Quaracchiausgabe B.s gemeint]); amplexus (. c. Dieser Grad der contem-
platio entspricht hier der ecstasis; die hier als dritter Grad genannte ecstasis ist etwas
anderes, wie auch Griinewald betont {l. c. S. 991); excessus anagogici (II Sent. dist. 23
a. 2 q. 3 [1II 546al); amor ecstaticus (111 Sent. dist. 24 dub. IV [III 531b)); anagogica
unitio (l. c.). Andere Ausdriicke bei Griinewald, S. 100, Anm, 220. Vergl. auch das
dort iber rapi und raptus Gesagte (l. c. S. 102, Anm. 227).

4 Wir beschrinken uns dabei ganz auf B. Ein solches, im allgemeinen nicht unbe-
denkliches Vorgehen scheint nns in unserem Falle ungefihrlich. In solchen Fragen,
die, aufs Ganze des wissenschaftlichen Systems B.s gesehen, doch von nur unter-
geordneter Bedeutung sind, lassen sich von den Ansichten seiner Vorginger oder
Schiiler ans kanm Schliisse anf B.s Ansichten machen. In solchen Fragen war man
frei. Und darum ist des Schiilers Ansicht noch lange nicht die des Meisters.

® Vergl. Coll. 3 in Hex. n. 30 (V 347b/348a): Sexta est visio intelligentiae per raptum
in Deum absorptae . . . Haec enim snblevatio facit animam Deo simillimam quantum
potest in statn viac — nec est idem ecstasis et raptus — unde, ut dicunt, non habent
habitum sed actum gloriae; 11 Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (11 544b): Im raptus
»specialitate privilegii statum viatorom sapergrediuntur®.



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura

tene Ausnahme®, die B. z. B. bei Paulus, nicht aber bei Moses fiir gegeben
hilt 7. Darum ist auch der raptus klar von der ecstasis zu scheiden 8. B. tut
das auch selbst ausdriicklich®, er betrachtet die ecstasis nicht als auflerge-

¢ II Sent. dist. 23 a 2 q. 3 concl. (11 544b); 1II Sent. dist. 35 q. 1 concl. (111 774b).

7 11 Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b). Hier wird eigens fiir Moses nur ein ignote
ascendere, ein introduci in caliginem zugestanden in ausdriiklichem Gegensatz zu
Paulus, der den raptus hatte. Denn 1. c. heiflt es: unde nec Moses Deum valuit videre
et ideo introductus dicitur fuisse in caliginem. Gleich darauf wird aber Paulus ein
unmittelbares cernere et videre Deum im raptus zugeschrieben. Paulus und Moses
hatten also nicht die gleiche Stufe mystischer Erfahrung. Damit stimmt auch iiberein,
daf8 II Sent. dist. 8 p. 1 dub. (II 223a/b) fiir Moses ein videre Deum in sua essentia
et claritate verneint wird. Der raptus aber ist als actus gloriae solcher, die durch ein
besonderes Privileg statum viatorum supergrediuntur (II 544b), ein videre in claritate
essentiae (l. ¢.). So wird also auch II Sent. dist. 8 p. 1 dub. II der raptus fiir Moses
verneint. Gegen diese klare Erklirung B.s ldfit sih Coll. 3 in Hex. n. 30
(V 348a) nicht ins Feld filhren, wie es Griinewald versucht (I. ¢. S. 43, Anm. 57;
S. 88, Anm. 192). Denn selbst wenn Dionysius nach B. den raptus erlebt
hitte (coll. 2 n. 28 in Hex. [V 341a] erscheint er eher als Schiller der Ekstase), so
vermag auch dann ein bloff logischer Riickschluff von Dionysius auf Moses nichts
gegen B.s ausdriicklihe Erklirung, daB Moses nicht den raptws, sondern die
ecstasis hatte. Ebensowenig kann man sich dieser klaren Stellungnahme B.s
mit dem Hinweis auf eine abweichende Ansicht seiner Schiiler entziehen, Ein solcher
Schlufl ist nur berechtigt, wo keine ausdriickliche Stellungnahme des Meisters vorliegt.
— Bemerkenswert ist es immerhin, daf} schon Alexander von Hales den gleichen Un-
terschied zwischen Moses und Paulus machte. S. th. 1 q. 2 membr. 1. ¢. 4 (Quaracchi
1 n. 11, pg. 20) und c. 5 (I. c. pg. 22b). Vergl. auch M. B. Lavaud: ,La vision de
Dieu ici-bas par Moise et S. Paul®, Revue thomiste XXXV (1930), pg. 255/256, —
Diese Auffassung B.s iiber das mystische Erleben des Moses wird fiir die weitere
Textinterpretation von Wichtigkeit sein,

& Rosenmdller (I. c. S. 185 ff; 191; 192) beachtet diesen Unterschied zwischen ecstasis
und raptus nicht geniigend und wendet deshalb Texte, die sich auf den raptxs oder
die visio beatifica beziehen, auf die ecstasis an. Im entscheidenden Punkt allerdings
behilt er doch Longpré gegeniiber recht: die ecstasis ist ein unmittelbares Gotterfassen.
In der Unterscheidung des raptxs von der ecstasis sind wir mit Griinewald (1. c.
S. 103, bes. Anm. 242) einig.

% Man vergl. II Sent. dist. 23 a. 2 g. 3 concl. (II 544b) mit I. c. ad 6 (II 546a), wo-
nach einerseits der raptus ein Privileg ganz weniger ist, die eigentlich schon fast nicht
mehr Pilger sind, anderseits die ecstasis kein solches ,,privilegium speciale”, sondern
irgendwie noch ,,legis communis® ist. Ahnlich klare Scheidung III Sent. dist. 35 q. 1
concl (III 774b): modo elevantur in ecstasim, modo sublevantur usque ad raptum,
licet hoc contingat paucissimis. Vergl. auch Gilson, 1. ¢. pg. 442 n. 2: pg. 448.



Karl Rabner S. J.

wohnlichen Fall wie den raptus, und er schreibt ihr Eigenschaften zu, die
auf den raptus nicht angewandt werden konnen !0,

Die ecstasis ist aber nicht nur vom raptus verschieden, sondern auch von
einer Erkenntnis Gottes im Mittel seiner geschaffenen Gnadeneinfliisse.
Und hier ist der Punkt, wo wir wesentlich von der Deutung Longprés
und Griinewalds abweichen und in der Hauptsache mit Gilson und
Rosenmdller einig gehen. Es ist hier nicht moglich, ndher auf das
Wesen dessen einzugehen, was B. ein cognoscere Deum in effectu interiori
(gratiae, influentiae) nennt. Wir miiflten sonst auf die Frage eingehen, ob
diese Stufe der Gotteserkenntnis bei B. schon ein im heutigen Sinn mysti-
sches Phinomen ist!!, Es geniigt hier festzuhalten, dafl nach B. fiir die
hochste, auch mystische Betdtigung des Intellekts noch gilt (der raptus ist
ausgenommen): Non ... videtur (Deus) in sua essentia sed in aliquo effectu
interiori cognoscitur 12. Aber die ecstasis ist von solcher, wenn auch mysti-
scher, intellektueller Erfahrung geschaffener Gnadenwirkungen scharf zu
unterscheiden, weil sie eine unmittelbare Erfahrung Gottes ist, unmittelbar
im eigentlichen, ontologischen Sinn, nicht bloff in dem Sinn, dafl die Er-
fahrung der geschaffenen Gnadeneinwirkungen Gottes (die also erkannt
werden!) fast unmittelbar (nach Art eines medium in quo) auch Gott als

19 So, wenn, wie gezeigt werden wird, die ecstasis als docta ignorantia, als caligo, als
ignote ascendere usw. charakterisiert wird, was auf den raptus als actus gloriae nicht
zutrifft, zumal 11 Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6 (II 546a) gerade diese caligo in Gegen-
satz gestellt wird zu dem privilegium speciale des raptus.

1t Griinewald nimmt den muystischen Charakter des cognoscere in effectu gratiae an,
d. h. seine ganze Lehre beruht auf der Auffassung, dafl die Ekstase ein cognoscere in
effectu gratiae und doch mystisch ist. So gelten fiir ihn Texte des cognoscere in
effectu gratiae fiir die Ekstase und umgekehrt. So werden z. B. Texte iiber den con-
tuitus simplex und iiber das, was Bonnefoy ,,contemplation imparfaite” nennt (Bon-
nefoy, L ¢c. pg. 196ss), auf die Ekstase angewandt. Dasselbe gilt von Texten iiber die
sapientia (Griinewald, 1. c. S. 97/98; 109). Doch will auch uns scheinen, dafl auch das
cognoscere in effectu gratiae mystischer Natur ist. Und wir setzen das im folgenden
hier voraus. Eine nihere Untersuchung dieser hochsten mystischen Stufe des Intellekts
fiele mit einer Untersuchung des Begriffes Simplex contuitus zusammen. Vergl. RAM,
l. c. pg. 277/279 und die dort gegebenen Hinweise.

12 11 Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 (Il 544b). Um eine nnmittelbare Schan Gottes durch den
Intellekt auszuschlieBen, beruft man sich mit Recht auf diesen Text. Und was den
Intellekt angeht, gilt dieser Satz auch von der hchsten mystischen Beschauung (den
raptus ausgenommen). Es wird aber noch gezeigt werden, dafl es gegen den Zusam-
menhang und gegen die ausdriickliche Erklirung der Quaestio wire, darin auch jede
unmittelbare Licbescinigung mit Gott ausgeschlossen zu sehen.



Dey Begriff der ecstasis bei Bonaventura

deren Urheber erkennen 143t. Deutlich unterscheidet B. das cognoscere in
effectu von der écstasis: Cognitio viae '3 multos habet gradus; cognoscitur
enim Deus in wvestigio, cognoscitur in imagine, cognoscitur et in effectu
gratiae, cognoscitur etiam per intimam unionem inxta quod dicit Aposto-
lus: Qui adbaeret Deo unus spiritus est. Et baec cognitio est excellentis-
sima, quam docet Dionysius quae est in ecstatico amore et- elevat supra
cognitionem fidei secundum statum communem*. Deutlich werden hier
zunichst das cognoscere in effectn gratiae '® und eine cognitio per intimam
unionem als zwei verschiedene Grade der Gotteserkenntnis unterschieden.
Die hohere von ihnen, nicht im Mittel der Gnadenwirkungen sich vollzie-
hende Gotteserkenntnis wird beschrieben als eine Erkenntnis durch die
intima unio, als Erkenntnis der ekstatischen Liebe, als Erkenntnis, die Dio-
nysius lehrt. Unschwer versteht man schon aus diesem Text den Zusam-
menhang zwischen Gotteserkenntnis, #nio und ekstatischer Liebe: Die
ekstatische Licbe (also ein Akt des Willens) bewirkt eine Vereinigung mit
Gott, die uns Gott auf eine Weise erfahren 1af}t, die iiber die hinausliegt,
in der Gott in geschaffenen Gnadenwirkungen erfaflt wird. Diese Gottes-
erfahrung der intima unio ist nun nicht der raptus . Denn dieser ist nach
B. gar keine eigentliche cognitio viae. Weiter wire es schwer verstindlich,
warum der raptus gerade als ekstatische Liebe charakterisiert wiirde, wih-
rend anderwirts gerade die Ekstase als amor ecstaticus und als intima unio
bezeichnet wird 7. Auflerdem wird die Herkunft der Lehre von Dionysius

13 Man beachte, es heifit: cognito viae. Nach dem Kontext liegt auf viae der Ton im
Gegensatz zur cognitio patriae. Es kann sich also von vornherein bei den folgenden
Aufzihlungen der Arten dieser cognitio viae nicht um den raptus handeln, der actus
gloriae, das Privileg derer ist, die specialitate privilegii statum viatorum supergre-
diuntur. Vergl. Anm. 5.

14 {IT Sent. dist. 24 dub. IV (III 531b).

15 Dieses cognoscere in effectu gratiae selbst ist eine hohere Stufe als das cognoscere in
imagine, also wohl der hdchsten, mit natiirlichen Kriften moglichen Erkenntnis.

16 B, brauchte den raptus in dieser Aufzihlung gar nicht zu erwihnen, weil dieser nach
seiner Anschauung gar keine eigentliche cognitio viae ist, und im Zusammenhang ge-
rade die hochste cognitio viae im Gegensatz zur cognitio patriae beschrieben werden
sollte. Der raptus gehdrt aber in einem solchen Fall eher zur cognitio patriae.

7 Coll. 2 in Hex. n. 29 (V 341a). Diese intima unio der ekstatischen Liebe wird iiber-
dies gleich als anagogica unitio gekennzeichnet (IIT 531a), und so ist das Gleiche ge-
meint, wie das, was II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6 (II 546a) excessus anagogici
genannt wird. Hier in II Sent. sind aber diese anagogici excessus kiar vom raptus
unterschieden.

5



Karl Rabner S. |.

auch sonst nicht vom raptus, sondern von der ecstasis ausgesagt, gerade an
Stellen, wo diese klar vom raptus geschieden wird 8. Folglich ist es die
Ekstase, die IIT Sent. dist. 24 dub. IV von dem cognoscere in effectu gra-
tiae als hohere Stufe klar unterschieden wird 1°.

Ein anderer Text zeigt klar, dafl die Ekstase so wenig als Gottes-
erkenntnis im Mittel seiner geschaffenen Gnadenwirkungen betrachtet wer-
den darf, dal sie mit Recht als unmittelbare Gotteserfahrung im eigent-
lichen Sinne des Wortes, d. h. ohne jedes erkannte Erkenntnismittel be-
zeichnet werden mufl: Est cognoscere Deum in se et in suo effectu. Est
cognoscere Deum in effectu, boc est videre per speculum et bhoc dupliciter:
aut per speculum lucidum et oculum et sic videbat primus homo ante lap-
sum; ant per speculum obscuratum et sic videmus nos modo ... Alio modo
cognoscitur Deus in se; et hoc dupliciter: aut clare et hic modo a solo Filio
et a beatis; alio modo in caligine, sicut dicit Beatus Dionysius de Mystica
theologia. Et sic vidit Moyses et sublimiter contemplantes, in quorum
aspectu nulla figitur imago creaturae. Et tunc revera magis sentiunt quam
cognoscant 2, Wir miissen also nach B. ein cognoscere oder besser sentire
Gottes annehmen, das unmittelbar (in se) und ohne erkanntes Erkenntnis-
mittel (nicht in effectu) vor sich geht, und einerseits von der paradiesischen
Erkenntnis Adams?!, anderseits auch von der wvisio beatifica verschieden
ist. Es versteht sich von selbst, dafl, wenn dieses sentire Deum in se so dem
cognoscere in effectu entgegengesetzt wird und neben der visio als eine
species einer unmittelbaren Gotteserfahrung erscheint, es sich dabei nicht

8 II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b) und L. c. ad 6 (II 546a/b).

® Wenn also nachher (l. c. III 531b) von einem cognoscere in effectu gratiae et expe-
rientia suavitatis per ipsam anagogicam unitionem die Rede ist, so fafit B. auf
diese Weise zwei Stufen der Gotteserkenntnis zusammen, um beide einem conspicere
Deum in claritate suae essentiae gegeniiberzustellen, weil beide eine cognitio viae
sind, nicht aber, weil auch die anagogica unitio ein cognoscere in effectu gratiae ist.
Longpré beruft sich also zu Unrecht auf diesen Text, soweit es sich um den Beweis
handelt, dafl auch die Ekstase cin cognoscere in effectu gratiae sei. Der Text beweist
nur, daf die ecstasis kein conspicere Deum in claritate suae essentiac ist, also auch
kein raptus hier gemeint sein kann, der nach II Sent, dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (I
544b) ein videre Deum in sna essentia ist.

2 Collat. in Joan. I. n. 43 (VI 255b/2562).

® Die paradiesische Etkenntnis Adams gilt B. als Typ der mystischen Erkenntnis, so-
weit sic Gotteserfahrung des Intellekts ist. So ist II Sent. dist. 23 a. 2 g. 3 ohne
Unterschied bald von der paradiesischen Erkenntnis Adams, bald von der mystischen
Erkenntnis des Intellekts die Rede.



Der Begriff der ‘ecstasis bei Bonaventura

um den psychologischen Eindruck einer tatsichlich doch mittelbaren Gottes-
erkenntnis handelt, sondern um eine Unmittelbarkeit, wie sie auch der
visio beatifica zukommt. Weil dieses in caligine sentire Deum in se nach
B. doch wesentlich (d. h. spezifisch, nicht nur graduell, wie noch zu zeigen
sein wird) auch von der visio beatifica zu unterscheiden ist, nennt es B.
auch lieber ein sentire als ein cognoscere, d. b. lieber Erfahrung als Er-
kenntnis. Nach diesem Hinweis bei B. selbst diirfen dementsprechend Wen-
dungen wie ,,Erkenntnis®, ,,cognoscere usw. nicht geprefit werden, wenn
bei B. (und hier) von der Ekstase die Rede ist. Es handelt sich um eine
dunkle Erfahrung, nicht um eine Erkenntnis des Intellekts 22,

Dieses in caligine sentire Deum in se ist nun nicht der raptus, sondern
die ecstasis, d. h. jene hochste (normale) mystische Erfahrung, die B. in
II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 beschreibt, und hier deutlich vom raptus (und
auch vom cognroscere in effectu interiori) abgrenzt. Das mufl hier noch
etwas ausfithrlicher dargetan werden.

Es handelt sich um einen Abschnitt aus I Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6
(I1 546 a). Hier heifit es: Concedo tamen nihilominus quod oculi aspectus
in Deum figi potest ita quod ad nihil aliud adspiciat, attamen non per-
spiciet vel videbit ipsius lucis claritatem, immo potius elevabitur in cali-
ginem, et ad hanc cognitionem elevabitur per omnium ablationem, sicut
dicit Dionysius in libro de Mystica theologia, et vocat istam cognitionem
doctam ignorantiam. Haec est, in qua mirabiliter inflammatur affectio,
sicut eis patet qui aliquoties consueverunt ad anagogicos elevari excessus.
Daf mit dieser Beschreibung nicht der raptus, sondern die ecstasis gemeint
ist, wird allgemein zugegeben und ist auch an sich klar. Denn von dieser so
beschriebenen mystischen Erfahrung wird der raptus unterschieden, wenn
B. im gleichen Text fortfihrt: Quod si Deus aliquid ultra faciet, hoc pri-

22 Dieser Unterschied, den B. zwischen sentire und cognoscere hier macht, zeigt schon,
in welcher Richtung die Losung der Schwierigkeit liegt, wie es nach B. eine unmittel-
bare Erfahrung Gottes geben konne, die doch nicht visio beatifica ist. Hier, wo B.
bei seinen Beschreibungen noch auf der Ebene des Erkennens im weitesten Sinn blei-
ben will, bezeichnet er diese Erfahrung der Ekstase als sentire. Er will damit nicht
eine niedrigere Erkenntnisstufe als das intellektuelle cognoscere bezeichnen, sondern
eine Erfahrung des affectus allein, wie ja das sentire (im Gegensatz zum cognoscere)
eine Funktion des Intellekts und des Affekts bezeichnen kann. Er stellt im gleichen
Text das sentire auch in Gegensatz zum ,videre. Videre, cernere aber sind immer
gerade die Ausdriidke, mit denen er die visio und den raptus beschreibt (II. Sent.
dist. 23 a. 2 q. 3 {II 544b/545a}).



Karl Rabner S. ].

vilegium est speciale, non legis communis. Mit dieser hier so beschriebenen
Ekstase ist nun aber jenes in caligine sentire Deum in se von In Joan. 1.
n. 43 identisch. Man vergleiche:

IT Sent. In Joan. I. n. 43
a) oculi adspectus in Deum figi a) in gquorum adspectu nulla figi-
potest ita quod ad nibil aliud ad- tur imago creaturae
spiciat

b) in caliginem b) in caligine

¢) sicut Dionysius dicit in libro ¢) sicut Dionysius dicit de My-
de Mystica theologia stica theologia

d) mirabiliter inflammatur af- d) magis sentiunt quam cognos-
fectio cant

Wenn man bedenkt, dafl in II Sent. das ,in caliginem* die Ekstase ge-
rade vom raptus und der visio unterscheiden soll, und doch auch von der
in Joan. I. n. 43 beschriebenen Erfahrung gesagt wird, und daff umgekehrt
in Joan. 1. n. 43 das ,,in quorum adspectu nulla figitur imago creaturae*
nur eine andere Wendung ist fiir das sentire Deum in s e, und doch auch
von der in II Sent. beschriebenen Gotteserfahrung gesagt wird, so kann
man weder an der Identitit der beiden mystischen Erlebnisse zweifeln,
noch daran, dafl diese eine mystische Erfahrung sich nach B. sowohl vom
cognoscere in effectu interiori gratiae als auch vom raptus unterscheidet.
Uberdies erscheint in Joan. I. n. 43 Moses als der, der den dort beschriebe-
nen Zustand erlebt hat. IT Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (Il 544 b) wird
aber wieder von Moses das Erlebnis ausgesagt, das in der gleichen Quae-
stio ad 6 an der besprochenen Stelle beschrieben wird25. Wenn also die
Joan. 1. n. 43 beschriebene Gotteserfahrung identisch ist mit der II Sent.
beschriebenen FEkstase, so folgt daraus, dafl nach B. die Ekstase kein
cognoscere in effectu gratiae ist, sondern eine ontologisch unmittelbare
Gotteserfahrung.

Griinewald 2 hat den Versuch gemacht, den entscheidenden Text von
Joan. 1. n. 43 vom raptus zu erkliren. Aber auch abgesehen von dem eben

2 Die Beschreibung verliuft parallel. Man vergl. docta ignorantia mit ignote ascen-
dere; beidemal heifit es: in caliginem; beidemal: sicut dicit Dionysius in libro de
Mystica' theologia.

2 1, ¢. S, 88, Anm. 192; S. 43, Anm. 57.

8



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura

erbrachten positiven Gegenbeweis, kann dieser Versuch nicht als gegliickt
anerkannt werden. Denn wenn B. in diesem Text gerade den raptus mit
dem Wort des Evangeliums (Jo. 1, 18), daf} niemand Gott gesehen habe,
hitte in Einklang bringen wollen, hitte er nicht zu der gezwungenen Be-
hauptung greifen brauchen, der raptus sei in caligine (wie ist das moglich,
da er doch actus gloriae ist?), sondern er hitte nur zu wiederholen brau-
chen, was er auch sonst auf diese Schwierigkeit sagt: der raptus ist ein Er-
lebnis derer, die durch ein besonderes Privileg ,,statum wviatorum super-
grediuntur, also auch nicht unter Jo. 1, 18 fallen, das nur von den viatores
als solchen und nur vom allgemeinen Gesetz, nicht von besondern Aus-
nahmen und Privilegien spricht. Auflerdem ist es bei Griinewalds Annahme
nicht verstindlich, wie B. vom raptus sagen kann ,magis sentiunt guam
cognoscant, und wie er diesen raptus fiir die sublimiter contemplantes
(also doch in vielen Fillen, und nicht nur fiir ,,paucissimi® wie III Sent.
dist. 35 q. 1 (III 774 b) gegeben halten kann, wo er doch sonst den raptus
als ganz auflergewchnliches Privileg betrachtet. Schliellich ist es, wie schon
gezeigt wurde, nicht richtig, dafl B. auch sonst dem Moses, der in Joan. I.
n. 43 als Beispiel genannt wird, den raptus zuschreibt; er spricht ihm viel-
mehr den raptus ab, und erkennt ihm nur die Ekstase zu. Aus allen diesen
Griinden kann diese in Joan. I. n. 43 beschriebene mystische Gotteserfah-
rung nicht der raptus sein, sondern ist die ecstasis. Diese also ist ein sentire
Deum in se, eine unmittelbare Gotteserfahrung.

Diesem Ergebnis widerspricht II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 durchaus nicht,
obwohl diese Quaestio immer als der klassische Text gilt fiir die Ansicht,
dafl auch in der Ekstase Gott nur durch das Mittel erkannter geschaffener
Gnadenwirkungen erfafit werde. In dieser Quaestio mufl bei ihrer Inter-
pretation nur daran festgehalten werden, dafl B. hier nur eine unmittel-
bare Schau Gottes durch den Intellekt2 auf Erden ausschlieflen wollte,
eine Schau, die hochstens graduell von der visio beatifica verschieden wire.
In einer solchen Fragestellung (mittelbare oder unmittelbare Erfassung
Gottes durch den Intellekt) brauchte B. an sich gar nicht auf die Ekstase
zu sprechen kommen, weil sie als ein ,,ignote ascendere, als ,,docta igno-
rantia® ,jin qua mirabiliter inflammatur affectio gar nicht in Frage

25 Eine visio intellectualis (1. ¢. ad 5 [II 546a]), in der das Objekt, Gott, unmittelbar
intellectui praesens ist (L. c. concl. {II 545a]). Es handelt sich also in der Quaestio um
eine mehr oder weniger klare Schau Gottes durch den Intellekt, und von dessen Akt
wird gefragt, ob er mittelbar oder unmittelbar ist.

9



Karl ‘Rabner S. J.

kommt fiir die Untersuchung, welcher Art die Schau Gottes durch den.
Intellekt bei Adam war. Denn wenn wir noch genauer die Natur der
ecstasis deuten, wie wir es gleich versuchen werden, so ergibt sich, dafl sie
spezifisch von der visio beatifica (also auch vom raptus und einer nur gra-
duell von der wisio verschiedenen, schwicheren Schau Gottes durch den
Intellekt) verschieden ist, weil sie wesentlich und ausschliefflich Erfahrung
Gottes im apex affectus ist 6. So kommt die ecstasis fiir die Fragestellung
dieser Quaestio unmittelbar gar nicht in Betracht. So erwihnt denn aud: B.
die Ekstase in dieser Quaestio nur zweimal nebenbei. Einmal 7, um zu
zeigen, warum auch eine abgeschwichte visio beatifica in Adam nicht an-
genommen werden koénne: Der hochste Grad normaler Beschauunyg, den es
nach Dionysius wirklich auf Erden gibt, ist ein ignote ascendere. Also kann
es keine wisio beatifica, auch nicht abgeschwichter Art, auf Erden geben,
denn diese wire, wenn sie existierte, vollkommener als das ignote ascen-
dere, das introduci in caliginem. Daraus folgt nun zwar, dafl die Gottes-
erkenntnis durch den Intellekt, die Adam hatte, nur ein cognoscere in
effectu interiori sein kann, aber durchaus nicht, dafl das ignote ascendere
selbst ein solches cognoscere in effectu interiori ist. Aus der anderen Stelle
dieser Quaestio aber ergibt sich positiv, dafl dieses ignote ascendere kein
cognoscere in effectu interiori ist 28. Hier erklidrt B. zunichst gleichsam als
Zusammenfassung der ganzen Quaestio, dafl es erst die Glorie ist, in qua
non solum aspiceret divinum effectum, sed etiam ipsum vnltum desidera-
tum. Dann fihrt B. fort: Concedo t a m e n nibilominus quod oculi adspec-
tus in Deum figi potest ita quod ad nihil aliud adspiciat, attamen ...?.
Durch das ,,concedo tamen nibilominus“ wird deutlich ein Gegensatz zu
dem solum adspicere divinum effectum eingeleitet. Das also, was B. kon-
zediert, d. h. die docta ignorantia, kann nicht auch wieder ein adspicere

26 Freilich, insofern sie ein sentire Deum in se ist, kann sic B. auch mit der visio bea-
tifica zusammen unter dieser Riicksicht der Unmittelbarkeit dem cognoscere in effectu
gratiae gegeniiberstellen, wie er es tut in Joan. I. n. 43. Ahnlich de scientia Christi
q. 7 concl. (V 40a), wo der modus cognoscendi per excessum ,est in via et in pa-
tria®, und so woh! hier auch die Ekstase eingeschlossen ist. Vergl. auch 1. c. ad
16—21 (V 43a/b) und Brevil. V 6 (V 260a), wo die notitia excessiva quae hic incipit
in via sicher auch die Ekstase cinschliefit, weil sie nach B. ein rapi in excessum et
caliginem ist.

27 |, c. concl. (I 544b).

% ], ¢c. ad 6 (II 546a).

2 Vergl. die Fortsetzung des Textes S. 7.

10



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura

divinum effectum, ein cognoscere in effectu interiori sein. Wie sollte sie
noch ein Gegensatz sein zu dem adspicere divinum effectum, etwas, was B.
noch eigens zugeben muf}, nachdem er doch schon in der ganzen Quaestio
eine Gotteserkenntnis aus dessen Gnadenwirkungen gelehrt hatte. Wire es
so, dann konnte B. niemals sagen: ita quod ad nihil aliud adspiciat,
nachdem er eben das cognoscere in effectu interiori als ein adspicere
divinum effectum charakterisiert hatte. B. leugnet also nicht, sondern setzt
klar voraus, daf die docta ignorantia eine unmittelbare Gotteserfahrung
ist, er verwirft nur, da sie ein ,,videre ipsius lucis claritatem* ist. Das
hatte er aber auch III Sent. dist. 24 dub. IV fast mit den gleichen Worten
getan (conspicere Deum in claritate suae essentiae [II1 531b]) und doch
diese Erkenntnis, die kein conspicere Deum in claritate suae essentiae ist®°,
ausdriicklich als Frkenntnis der ekstatischen Liebe von dem cognoscere in
effectu gratiae unterschieden. Durch die Unterscheidung von clare und in
caligine also wahrt B. den Unterschied zwischen der wisio (dem raptus und
einer von beiden nur graduell verschiedenen Gottesschau des Intellekts)
einerseits und der Ekstase anderseits. Dafl dieser Unterschied spezifisch
und nicht bloff graduell ist, wird sich aus der folgenden genaueren Be-
trachtung der Natur der Ekstase noch ergeben. Es ist dazu nur nétig, daf}
gezeigt wird, dafl die Ekstase nur Akt des apex affectus ist, wihrend die
visio auch und vor allem Akt des Intellekts ist. Dann wird auch klar sein,
dafl B. durch diese Unterscheidung (clare — in caligine) nicht wieder in
die von ithm abgelehnte Lehre zuriickfillt, wonach zwischen der Mystik
der Erde und der Visio beatifica nur ein gradueller Klarheitsunterschied
besteht 3. Versuche, diese im Abschnitt ,,concedo tamen nibilominus® ge-
lehrte Unmittelbarkeit der ekstatischen Gotteserfahrung abzuschwichen,
konnen nicht als gegliickt anerkannt werden 32. Es handelt sich also hier

30 Deshalb und aus anderen schon erwihnten Griinden ist sie darum auch kein raptus.

31 JI Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 con¢l. opinio II (II 544a).

32 So versucht Griinewald (. c. S. 87/90; 110) den besprochenen Text so zu verstehen,
daf er nur den Eindrudc der Unmittelbarkeit der ontologisch mittelbaren Erkenntnis
in erkannten geschaffenen Gnadenwirkungen besage, die sich fiir die Erkenntnis Got-
tes nach Art eines medium in quo verhielten. Diese Deutung hat aber im Text B.s
selbst keine Grundlage. Denn B. sagt nirgends, daf die Gnadenwirkungen das Mittel
der Gotteserkenntnis gerade in der Ekstase sind. Ferner findet sich der an sich scharf-
sinnige Gedanke einess medium in quo bei B. nirgends in diesem Znsammenhang.
Auflerdem k&nnte B, da ein medium in quo durch den Erkennenden gesehen wird,
eine solche Erkenntnis nicht als ein ad #ibil aliud (auBer Gott) adspicere, ‘als eine

11



Karl Rabner S. ].

um die gleiche Unmittelbarkeit, wie sie III Sent. dist. 34 dub. IV und in
Joan. I. n. 43 gemeint ist, d. h. um eine Unmittelbarkeit, die Gegensatz,
nicht andere Seite zu der Erkenntnis Gottes in seinen Gnadenwirkungen
1st 33,

Wir stehen nun vor der Frage, wie nach B. eine unmittelbare Gottes-
erfahrung verstindlich gemacht werden kann, die kein Erkennen Gottes
in effectu interiori ist, und die doch wesentlich, nicht blo8 graduell von

omnium ablatio bezeichnen. In der Auffassung Griinewalds wird die im Abschnitt
»Concedo tamen . . . beschriebene mystische Erfahrung sachlich identisch mit der dem
Adam im corpus der Quaestio zuerkannten intellekruellen Gotteserkenntnis, sie
wiirde in diesem Abschnitt nur mehr in der Richtung ihrer psychologischen Eigenart
beschrieben. Dann miifite aber diese eine Erkenntnisart gleichzeitig sein: per speculum
clarum (II 545a) und in caligine (II 546a), ein magis sentire divinum effectum (11
545a) und eine omnium ablatio, ein nihil adspicere (II546a), kurz, sie hitte Pridikate,
die sich doch nur schwer vereinigen lassen. Auflerdem ist die Auffassung Griinewalds
auch in sich schwer verstindlich. Denn gerade wenn man die ekstatische Erkenntnis
als intellektuellen Akt deutet, ist nicht einzusechen, wie die Erfahrung der Gnade
»mit einem geistigen Blick ohne jedes schlufifolgernde Denken* (Griinewald, 1. c.
S. 107) Gott erkennen lassen kann. Die Gnade ist doch kein Gott abbildendes Me-
dium der Erkenntnis. So ist die Berufung auf die Lehre von der Erkenntnisspecies bei
B. und Thomas (l. c. S. 89/90) hinfillig, weil eben nach dieser Lehre die nicht-dis-
kursive Erkenntnis mit Hilfe einer species, also eines abbildenden Mediums geschicht.
Dafl die cognitio in speculo, wo sie sich bei B. selbst findet, noch schlufifolgernd ist,
gibt Griinewald selbst zu (l. c. S. 91). Dieser Begriff kann deshalb anch kaum dazu
dienen, ecine mittelbare, und doch nicht schlufifolgernde Erkenntnis Gottes zu erkld-
ren. Kurz, nimmt man die Mittelbarkeit der Ekstase einmal an, so kommt man ent-
scheidend iiber die Position Longprés (indirekte und abstraktive Erkenntnis) nicht
mehr hinaus, was doch schlieflich auch Griinewald will. Man kann hochstens dann
noch betonen, dafl der Schluff von der Gnadenwirkung anf Gott fast spontan und
unmerklich geschehe, und daf} es sich dabei nicht um eine cigentliche Abstraktion
handle.

33 Unsere Deutung stimmt mit der Gilsons iiberein. Nur betonen wir deutlicher, daf
die Ekstase auch von einem mystischen cognoscere in effectn gratiae zu unterscheiden
ist. Ebenso verteidigt Rosenméller (1. ¢. 185 ff) die Unmittelbarkeit der Gottes-
erfassung der Ekstase. Nur ist dabei die schon erwihnte Korrektur anzubringen.
Vergl. Anm. 8. Longpré und Griinewald verteidigen die Mittelbarkeit der Gottes-
erfahrung auch in der Ekstase. Uberweg-Geyer: ,,Die patristische und scholastische
Philosophie® (11. Aufl.), S. 396, 1ifft die Entscheidung zwischen Longpré und Rosen-
moéller offen. Weil Griinewald nach Rosenmoller wieder der Ansicht Longprés folgt,
so ist diese nochmalige Verhandlung des Streitpunktes wohl nicht ganz iiberfliissig.
Eine Ubersicht itber die verschiedenen Ansichten in dieser Frage bei Griinewald, 1. c.
S. 105/106.

12



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura

der wisio beatifica verschieden ist. Eine genauere Betrachtung der Natur
der Ekstase gibt uns dariiber einigen Aufschlufl. Die Ekstase ist eine un-
mittelbare Einigung der Seele mit Gott. Das wurde schon festgestellt.
Diese unmittelbare Beriihrung der Seele und Gottes vollziecht sich aber
wesentlich und ausschlieflich im apex affectus 34, ist nur im Affekt (tantum
in affectu ), im apex mentis, der noch innerlicher und hoher ist als die
intelligentia®®. Die ecstasis ist eine unitio amoris in vertice ¥, eine intima
unio Dei et animae ... in ecstatico amore®. In dieser Erfahrung der
unmittelbaren Liebeseinigung der Seele mit Gott in der Seelenspitze ist
jede Tatigkeit des Intellekts ausgeschlossen. Der Grund davon liegt darin,
daf eben das summum et intimum des Menschen, in dem allein sich hier
auf Erden die Einigung vollzieht, jenseits des Intellekts liegt 3%, eben ,,in
vertice affectus”. Hier in diesem Punkt der Seele, der ithr Hochstes und
Innerstes ist, wohnt Gott schon immer ,,praesentissimus ipsi animae et per
se cognoscibilis *°, intimior animae quam ipsa sibi 1. Hier ist Gott so sehr
allein, dafl sonst niemand diese hochste Spitze des Geistes, ihr tiefstes
Innere berithren kann %2, hier ist Gott allein ,,praesens et influens et intime
operans et medullas affectionis penetrans**. In der ckstatischen Vereini-
gung tritt nun der Mensch wirklich in dieses Innerste seines Geistes ein,
erreicht er wirklich das Hochste seiner Seele %4, wie schon der ganze my-
stische Aufstieg nichts anderes war als eine stufenweise Riickkehr des Men-
schen in sein Innerstes, ein stufenweiser Aufstieg in das Hochste seiner

% Itin. ¢. 7 n. 4 (V 312b). Apex affectus ist gerade gesagt im Gegensatz zu omnes
intellectuales operationes.

3 Coll. 2 in Hex. n. 30 (V 341b).

3 Jtin. ¢. . n. 6 (V 297b); Sermo 4 in Epiph. (IX 162b); vergl. auch Brevil. V 6
(V 260a).

37 Coll. 2 in Hex. n. 29 (V 341a).

38 TII Sent. dist. 24 dub. IV (111 531b).

3 Vergl. Coll. 2 in Hex. n. 29—31 (V 341a/b).

 De myst. Trinit. q. 1. a. 1 fund. 10 (V 46a); II Sent. dist. 8 p. 2 g. 2 concl. (Il
226/227).

] Sent. dist. 1 a. 3 q. 2 concl. (I 41a); vergl. de scientia Christi q. 4 fund. 31
(V 20b).

2 II Sent. dist. 8 p. 2 q. 2 concl. (I1 226b ff).

4 L c. ad 4 (II 227b).

4 Coll. 2 in Hex. n. 31 (V 341b): in tali unione (es handelt sich um die Ekstase;
vergl. I. c. n. 30: et in ecstasi positus) virtus animae . . . intrat in suum intimum
et per consequens in summurn suum ascendit.

13



Karl Rabner S. ].

Seele 5. Da dieses Hochste der geistigen Seele nun aber der apex affectus
ist, darum muf} der Mensch bei seinem mystischen Aufstieg auf Erden an
einem bestimmten Punkt dieser Riickkehr auch alle Titigkeit des Intel-
lekts hinter sich lassen. Amplins ascendit affectio quam ratio, et unio quam
cognitio *6. Ibi non intrat intellectus sed affectus*?. Diese suprema wunitio
per amorem ... transcendit omnem intellectum et scientiam*8; intellectus
silet 49; in anima enim sunt virtutes multae aprebensivae: sensitiva, imagi-
nativa, aestimativa, intellectiva; et omnes oportet relinquere, et in vertice
st unio amoris et haec omnes transcendit 3. Wir diirfen dieses ,,silet intel-
lectus*, das ,,amovendi sunt oculi spirituales 5 nicht abschwichen zu dem
Gedanken, diese caligo sei nichts anderes als die Unvollkommenheit eines
tatsichlich doch gesetzten Erkenntnisaktes, die jedem Akt des endlichen
Intellekts dem Unendlichen gegeniiber anhaftet®, In der Ekstase handelt
es sich vielmehr um den Akt der Liebesvereinigung, der sich iiberhaupt
nicht im Intellekt vollzieht 3. 1bi non intrat intellectus sed affectus. So
wird es klar, daf diese mystische Einigung, in der alle Titigkeiten des
Intellekts schweigen — sola affectiva vigilat 3 — ein ignote ascendere, ein

45 II Sent. dist. 8 I. c. concl. (I 226/227): in anima . . . humana idem est intimum et
supremum . . . unde quanto magis redit ad interiora, tanto magis ascendit . . .

46 III Sent. dist. 35 q. 3 ad 5 (III 779b); vergl. III Sent. dist. 31 a. 1 q. 1 concl.

(I11 689a): multo magis ascendit affectus noster et vis affectiva quam vis cognitiva.

Man darf in solchen Sitzen nicht blof} einen nur frommen franziskanischen Lobpreis

"der Liebe sehen; sie sind auch gleichzeitig Ausdruck einer franziskanischen Metaphysik

der Liebe von wundervoller Eigenart und Grofe.

Coll. 2 in Hex. n. 32 (V 342a).

48 |, c. n. 30 (V 341a).

© ). c. (V 341b).

5 1. c. n. 29 (V 341a); vergl. Coll. 20 in Hex. n. 11 (V 427a).

51 Coll. 2 in Hex. n. 32 (V 342 a).

52 So Griinewald, 1. ¢. S. 92/93. Aber es bleibt dann unerklirt, warum die Ekstase im
Gegensatz zu anderen niedrigeren Erkenntnisarten am meisten, und nicht am wenig-
sten caligo ist. Die schmerzliche Empfindung der Unvollkommenheit einer Erkennt-
nis ‘macht diese dadurch noch nicht dunkel und zur docta ignorantia im Gegensatz zu
den tibrigen Erkenntnisarten. Gilson betont das Gleiche mit Recht (I. c. pg. 443).

% Vgl. auch Itin. c¢. 7 n. 4 (V 312b): relinquantur omnes intellectuales visiones; Coll.
2 in Hex. n. 30 (V 341b): Magus Pharaonis non potest attingere, scilicet intellectus
noster; |. c. n. 32 (V 342a): dimittcre etiam angelicas intelligentias. Solch eine Auf-
fassung vom Ausschlufl des Intellekts setzt sich zusammen aus der Erfahrung der
wesentlichen Dunkelheit des mystischen Erlebnisses und der Deutung dieser Erfahrung
mit den Mitteln einer spezifisch franziskanischen Metaphysik.

5 Coll. 2 in Hex. n. 30 (V 341b).

14

-
S



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura

Eintritt in die Finsternis, in ein goéttliches Dunkel ist. So ist diese ,,Nacht*
und die Ausschliefung des Intellekts der Ekstase wesentlich, die Ekstase
ist nicht ein abgeschwichtes unmittelbares Anschauen Gottes durch den
Intellekt, wie es jene von B. verworfene Anschauung dem Adam im Para-
dies zuschrieb. Der excessus, den die Seele in der Ekstase erfihrt, dehnt
sich nicht auf den Intellekt aus, der erst in der wisio beatifica (und im
raptus) seinen excessus erlebt, seine unmittelbare Berithrung mit Gottes
Wesenheit erfzhrt3. Die ecstasis ist die dunkle, sich im apex affectus
allein vollziehende Erfahrung unmittelbarer Liebesvereinigung mit Gott.
Darum ist der Unterschied zwischen Ekstase und wisio beatifica nicht nur
graduell, sondern spezifisch, aber nicht dadurch, dafl die Ekstase eine Er-
kenntnis Gottes aus dem geschaffenen Mittel seiner Gnade ist, sondern
dadurch, dafl sie zwar ein sentire Deum in se ist, aber im apex affectus
und deshalb auch in caligine.

Wir stehen nun vor der Frage, wie man sich diese ohne Hilfe des Intel-
lekts sich vollziehende unmittelbare Erfahrung einer Liebeseinigung den-
ken soll. Denn das Nihil volitum nisi cognitum® scheint diese Theorie von
vornherein unmdglich zu machen. Denn diese ekstatische unmittelbare Lie-
beseinigung mufl und soll doch nach B. irgendwie erfahren werden, und
mag nun diese Erfahrung auch, mit anderen Erkenntnissen verglichen, ganz
eigentiimlicher Art sein %, so ist doch noch dunkel, wie man diese Erfah-
rung anders fassen kann denn als eine des Intellekts. Das aber gerade tut B.
Meines Wissens hat sich B. nicht ausdriicklich zu dieser Schwierigkeit ge-
duflert. Aber folgende Gedanken Bonaventuras diirften es wohl sachlich
sein, die er auch bei einer ausdriicklichen Besprechung dieser Schwierigkeit
wiederholt hitte. In jedem Willens- und Liebesakt ist das Objekt nicht
schon dadurch willentlich umfaflt, dafl es dem Intellekt intentional ge-
geben ist, sondern es mufl noch eigens in den Willen selbst eintreten %8,

5 Vgl. de scientia Christi q. 7 (V 40 ff.).

% Ein Axiom zu dem sich auch B. bekennt. Vgl. Griinewald 1. ¢., S. 115, Anm. 270.

57 sentire, nicht cognoscere sagt B., und wihlt so beschreibende Ausdriicke, die die Er-
fahrung beschreiben und noch vor der bestimmten Theorie liegen, die B. von dieser
Erfahrung gibt.

% Man denke an die besonders in der Trinititsspekulation zur Sprache kommende
scholastische Lehre vom pondus amoris, das in den Willen innerlich eintritt und ihn
auf das geliebte Objekt hinbewegt. Wenn B. auch diese Idee in der Trinititslehre
nicht zu verwenden scheint (vgl. Bonnefoy, 1. c. pg. 22—25), so Ichrt er doch eine
»Information des apex affectus durch Gotr in der Ekstase ausdriicklich.

15



Karl Rabner S. |.

Weil nun die ekstatische Liebeseinigung unmittelbar ist, und zwar ohne
Hilfe des Intellekts, so mufl Gottes Wesenheit in ihrer eigenen Realitit
das den Willen (genauer apex affectus) so innerlich ,,informierende Ob-
jekt* sein. Denn in der Ekstase wird der apex affectus ganz in Gott ,,um-
geformt 5. Nun kann aber nach B. ein Objekt unter gewissen Bedingun-
gen ohne Bildung einer innerrationalen Stellvertretung dieses Objekts im
erfassenden Prinzip einfach schon deshalb erkannt werden, weil es in sei-
nem eigenen Selbst im erkennenden Prinzip gegenwirtig ist . Nun kommt
in unserem Fall hinzu, daf} der apex affectus, in dem Gott gegenwirtig
ist, nicht einfach eine Fihigkeit neben dem Intellekt, auf gleicher Ebene
mit ithm ist. Er ist ja das summum et intimum der Seele, liegt also auf
ciner tieferen Seinsschicht® als der Intellekt und als das, was wir, ithm
gleichgeordnet, als Wille und affectus schlechthin bezeichnen. Allerdings
hat diese hochste Spitze der Seele — echt franziskanisch gedacht — eine
groflere Verwandtschaft mit dem Willen als mit dem Intellekt, sie ist ja
ein apex affectus, ist das Innerste, in das der affectus, nicht aber der In-
tellekt ,,eintreten* kann ©2. Trotzdem bleibt wahr, dafl dieser apex tiefer
liegt als der Intellekt und der Wille, dafl er der Seelengrund ist, der die
beiden Fihigkeiten Verstand und Wille trigt. Wenn nun aus diesem inner-
sten und tiefsten Seelengrund die Fihigkeiten Intellekt und Wille gewisser-
maflen erst herauswachsen und herausflieflen (eine allgemeine scholastische
Idee der Metaphysik der Seele), so kann diese tiefste Seinsschicht der Seele
Eigenschaften in sich vereinigt besitzen, die sich erst auf einer weiter nach
auflen” liegenden Seinsschicht der Seele in zwei verschiedene Fakultiten

59 Itin. ¢. 7 n. 4 (V 312b); in hoc transitu . . . oportet quod... apex affecns totus
transferatur et transformetur in Deum. Vgl. auch 1. ¢. n. 3: In Deum transit per
contemplationis excessum; 1. c. n. 6 (V 313b): Ignis... in Deum... transferens.
Weil so jede geschaffene andere Information der Seelenspitze ausgeschlossen ist (und
auch anderseits diese ,,Information” durch Gott weit die Fassungskraft des Apex
iibersteigt) nennt B. die ecstasis auch sapientia nulliformis. Vgl. Coll. 2 in Hex. n. 8
(V 337b), L. c. n. 28 (V 340b).

® Es ist das ein Prinzip, das B. natiirlich zunichst von der Erkenntnis des Intellekts

ausspricht. Vgl. Luydkx, die Erkenntnislehre B.s (Beitrige XXIII, 3—4, Miinster

1923), S. 175 ff., bes. 182/183. Dieses Prinzip lifit sich aber dann aus dem gleich

anzugebenden Grund auch auf die Gotteserfahrung des apex affectus ausdehnen.

B. selbst sagt von den virtutes interiores, sie seien quasi circulus intra circulum.

Sermo 4 in Epiph. (IX 162b).

¢ Aufler dem hier schon Gesagten vgl. dafiir, dafl der apex mehr auf der Seite des
affectus liegt, Griinewald, 1. c. S. 83, Anm. 182d.

=

L]



Der Begriff der ecstasis’ bei Bonaventura

entfalten. Wenn nun Gott von innen her diesen tiefsten Punkt der Seele
gleichsam ,,informierend™ beriihrt, so wird der apex affectus dieser unmit-
telbaren Liebeseinigung inne werden kdnnen, ohne dafl der Intellekt dabei
in Titigkeit tritt ©. Freilich erfihrt dann auch dieser Seelengrund Gott
nur unmittelbar als die bewegende Kraft ihrer alles Erkennen hinter sich
lassenden, ekstatischen Liebe, und so bleibt diese Erfahrung dunkel, bis
einmal in der visio beatifica auch der Intellekt von innen her vom Lichte
Gottes iiberflutet wird, ohne geblendet zu werden. Hier ist Gott noch das
dunkle Feuer der Liebe, non lux sed ignis; caligo non claritas®; caligo
inacessibilis quae tamen illuminat mentes ®.

Ist so auch das Wesen der Ekstase nach Bonaventura in den wichtigsten
Ziigen beschrieben, so bleiben doch noch manche Fragen, zu denen bei B.
wohl noch eine Antwort zu finden wire, die aber hier nicht weiter behan-
delt werden sollen. So z. B. die Frage nach den dufleren Begleiterscheinun-
gen wihrend der Ekstase®; die Frage nach dem Verhilinis zwischen der
Ekstase und anderen weniger hohen mystischen Erlebnissen 87; die Frage,
wie sich in der Ekstase genauer die ,,omnium ablatio zur Gotteserfahrung
selbst verhilt; das weitschichtige Problem, wie B.s Lehre und Terminologie
in die der heutigen Mystik transponiert werden miifite, und welche Stufen
des mystischen Aufstiegs durch die bloe Unterscheidung zwischen cognos-
cere in effectu gratiae und ecstasis bei B., verglichen mit den Beschreibun-
gen der klassischen spanischen Mystik, noch nicht genau genug gefafit sind.

8 Zumal da, wic B. sagt, in der Ekstase im apex affectus ,recolliguntur omnes aliac
vires, so dafl in der Ekstase die Seelenkrifte in den Seelengrund gewissermafien
wieder zuriickfliefen, also nicht einfach verschwinden, sondern im Hoheren aufge-
hoben bleiben (sermo 4 in Epiph. 1. c.) Wenn auf diese Weise erklirt ist, wie der
apex affectus auch ohne Hilfe des Intellekts die Liebeseinigung doch wirklich wahr-
nehmen kann, so ist damit auch gegeben, dafl B. nicht etwa ein Vorldufer jener
mystischen Theorie, z. B. eines Vinzenz von Aggsbach ist, nach der die Licbesver-
cinigung der Mystik selbst sich iiberhaupt ohne jede Erkenntnis im weitesten Sinn
vollzieht. Denn der apex affectus erfihrt nach B. die ekstatische unmittelbare Liebes-
vereinigung. Zur Theorie Vinzenz’ von Aggsbach vgl.: E. Vansteenberghe, Autour de
de la docte Ignorance (Beitrige X1V, 2—4, Miinster 1915), Uberweg-Geyer, L. c.
S. 634 ff. Interessant ist, dafl schon Vinzenz fiir seine Absicht aus Bonaventura IIl
Sent. dist. 24 dub. IV (III 531b) zitiert. Vgl. Vansteenberghe, I. c. S. 209.

84 Itin. ¢. 7 n. 6 (V 313b).

% Coll. 20 in Hex. n. 11 (V 427a).

% Vgl. dazu Griinewald, 1. c. S. 101 f.

4 Vgl. dazu Bonnefoy, 1. c. pg. 202f.

Aszese IX/1 2 1 7



Karl Rabner S. J.

Was die hier vertretene Deutung der ecstasis bei B. angeht, so sei zum
Schluf noch eigens betont: Fragen der Geschichte der Philosophie kdnnen
nicht dadurch entschieden werden, daff man aus der Richtigkeit oder
Falschheit einer Ansicht (iiber die man doch sich selbst seine Meinung ge-
bildet hat) schlielen will, ob dieser oder jener diese Ansicht gehabt haben
kann. Dies gilt auch hier. Daf das B. gesagt hat, was hier als seine Mei-
nung nachzuweisen versucht wurde, laflt sich nicht widerlegen mit der
Feststellung, eine solche Ansicht sei innerlich unmaglich und falsch.

Es soll hier nicht in die sachliche Diskussion iiber die Auffassung B.s
von der ecstasis eingetreten werden. Aber einige Gedanken seien doch an-
gedeutet, die wohl zeigen, daff eine solche Auffassung von der Ekstase
aller Beachtung wert ist.

In sich betrachtet, ist diese Auffassung Bonaventuras sicher ein genialer
Losungsversuch des Problems, wie die auf die Erlebnisse des gewdhnlichen
Gnadenlebens nicht zuriickfiinrbare Eigenart des mystischen Gnadenlebens
und die Tatsache, daf die unmittelbare Gottesschau von Angesicht zu An-
gesicht nur Lohn des Himmels, nicht Anteil des Pilgers ist, miteinander
vereinigt werden konnen. Es ist nicht die einzig denkbare Losung des so
gestellten Problems, aber wohl die, welche sicher am wenigsten in den
Fehler verfillt, die Eigenart und Hohe der mystischen Erfahrung herab-
zudriicken. Bedeutsam ist auch, wie stark in dieser Theorie die Dunkelheit,
der Nacht-Charakter dieses hochsten mystischen Erlebnisses betont ist. Ge-
wifl macht sich hier der Einflufl des Pseudoareopagiten geltend. Aber die
Art, wie dessen Gedanke aufgegriffen wird, wie die Dunkelheit der my-
stischen Erfahrung mit den Mitteln einer Metaphysik erkldrt wird, die
dem Areopagiten fremd ist, zeigt doch, dafl dieses Nachtmotiv in der
Mystik B.s mehr ist als ein Stiick blofler Tradition. In seiner Theorie ist
zudem die Dunkelheit, die ,,Nacht“ (wenn wir die Terminologie Johan-
nes’ vom Kreuz verwenden diirfen) nicht so sehr ein vorbereitender Prii-
fungszustand vor dem hochsten mystischen Erlebnis, sondern dieses selbst.
Neuere Untersuchungen zur Mystik Johannes’ vom Kreuz % zeigen, dafl
auch hierin B. die tiefsten Ideen des Kirchenlehrers der Mystik vorweg-
genommen hat.

Griinewald stellt gegen Ende seiner Untersuchung, seine Deutung der
Lehre B.s voraussetzend, mit einiger Verwunderung fest, dafl in B.s Mystik

68 Vgl. J. Baruzi, Saint Jean de la croix et le probléme de I'expérience mystique (2e éd.,
Paris 1931).

18-



Dr. Ignaz Seipel, der Bundeskanzler und Priester

ein gewisser Intellektualismus nicht zu verkennen sei, und dafl das spezi-
fisch Franziskanische weniger hervortrete . Die hier vertretene Bonaven-
turadeutung vorausgesetzt, diirfte man das wohl kaum noch sagen konnen.
Franziskanischer Geist der Liebe hat sich in Bonaventura eine kongeniale
Metaphysik geschaffen. Beide zusammen und mystische Erfahrung sind in
seiner Lehre von der ecstasis zu einem wundervollen Ganzen verschmolzen.
Wie immer man auch sachlich iiber diese Theorie urteilen wird, immer
wird sie bleiben das Denkmal eines Herzens, dem die Liebe das Grofite war.

® 1 ¢ S 112—114.

Dr. Ignaz Seipel, der Bundeskanzler und Priester

Nadh seinem Tagel)uch
Von Franz Diir S. J., Niirnberg, St. Kunigund

m 2. August 1932 starb im Wienerwaldsanatorium bei Pernitz ein
Mann, der, in den Nachkriegsjahren fiinfmal Bundeskanzler, die
Geschicke Osterreichs entscheidend gelenkt hat. Uber sein dufieres

Leben, wie es seinen Hausgenossen, Vertrauten, dem Volke und auch seinen
politischen Gegnern sich darbot, ist nach seinem Tode in den Zeitungen
viel berichtet worden. Und es war das Bild eines genialen Staatsmannes,
zugleich aber auch eines wahrhaft hochstehenden, vorbildlichen Priesters.
Aber es war doch mehr nur die Auflenseite dieses groflen Lebens.

Die Innenseite, das innere Leben und Ringen, die eigentlichen inneren
Triebkrifte und Quellen dieses Lebens blieben uns verborgen. Und doch
miifite es gerade fiir uns Priester, die wir in dhnlich aufregender, hasten-
der, sorgenbedriickter Arbeit stehen, ungemein lehrreich und zugleich auch
trostvoll sein, zu schauen, wie ein so grofler, genialer Geist wie Seipel, der
in der vordersten Front des aufreibendsten, heiflesten politischen Tages-
kampfes stand, belastet liberdies und bedriickt von iiberanstrengten Nerven
und einer schleichenden, lihmenden Krinklichkeit — wie der tiefinnerlich
zu Gott stand, um Gott gerungen, mit Gott gelebt hat.

Diesen Einblick in sein Innenleben ermdglicht uns sein Tagebuch?,
das Seipel ohne Unterbrechung gefiihrt hat in der Zeit vom 19. Februar

t Ignaz Seipel, Mensch, Christ, Priester. In scinem Tagebuch, Bearbeitung und Ein-
fthrung von Rud. Bliml. Wien, Hilfswerk fir Schulsiedlungen, 1933; 269 S, 12°,
Lemnen RM 3.80.

2 19



