
Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 
Von Karl Rahner S. J., z. Z. Liebenau bei Tettnang 

Man hat sich in den letzten Jahren oft und eingehend um die 
Mystik Bonaventuras bemüht2. Jedenfalls ist eines dabei klar 
geworden: daß ein umfangreiches, feingegliedertes System theo- 

retischer Mystik bei Bonaventura vorliegt, und daß er so den Ehrentitel 
eines Fürsten unter den Mystikern, den ihm Leo XIII. gab, nicht mit Un- 
recht trägt. 

Leider bestehen trotz dieser zahlreichen Arbeiten über die mystischen 
Lehren Bonaventuras doch auch in wichtigen Grundfragen noch große 
Meinungsverschiedenheiten. Wenn man den Streit der Meinungen über 
Bonaventuras Auffassung von der hohen (aber irgendwie noch normalen) 
Beschauung betrachtet, kann man sich nur schwer des Eindrucks erwehren, 
daß ein ähnlicher Grund einer Klärung dieser Fragen entgegensteht, wie 
jener, der vor Jahrzehnten die Einigung über seine natürliche Erkenntnis- 
theorie erschwerte: Man ging damals in jener Frage, und geht heute in 
unsern Fragen zu sehr von der modernen Fragestellung aus. Damals fragte 
man: Vertritt B. eine ontologistische oder thomistische Erkenntnislehre? 
Heute fragt man: Faßt B. die hohe Beschauung, die Ekstase als intellek- 
tuelle Schau der ungeschaffenen Wesenheit Gottes oder als Wahrnehmung 
geschaffener Gnadeneinflüsse? In der Frage der natürlichen Erkenntnis- 
theorie hat man unterdessen eingesehen, daß die Fragestellung verkehrt 
war und daß B. weder Ontologist noch Thomist war. Es will uns scheinen, 
daß auch die Untersuchung seiner mystischen Erkenntnislehre davon ab- 
kommen muß, B. von vornherein nur die Wahl zu geben zwischen den 

1 Ich stelle hier nochmals einen Punkt (nicht die ganze Lehre) der mystischen Lehre 
B.s dar, den ich in anderem Zusammenhang schon in der Revue d'Ascetique et de 
Mystique XIV (1933), pg. 279•289, zum Teil gleichlautend behandelt habe. 

2 Man vergleiche: E. Longpre: •La theologie mystique de S. Bonaventure", Archivum 
franc, hist. XIV (1921); E. Gilson: •La philosophie de S. Bonaventure", Paris, 1924; 
B. Rosenmöller: •Religiöse Erkenntnis nach Bonaventura", Münster, 1925; J. Bonne- 
foy: •Le Saint-Esprit et ses dons selon S. Bonaventure", Paris, 1929; St. Grünewald: 
•Franziskanische Mystik", München, 1932. • Wie notwendig eine solche Beschäfti- 
gung mit B.s Mystik noch immer ist, zeigt ein Blick in P. Pourrat: •La spiritualite 
chretienne", II. (5 ed.), pg. 264 ff. Die Dürftigkeit des hier über B. Gebotenen zeigt, 
daß die Erkenntnis von B.s Bedeutung für die Mystik noch lange nicht Gemeingut der 
Geschichte der Aszese und Mystik ist. Über die Ekstase erklärt Pourrat (pg. 274): 
•Saint Bonaventure ne decrit pas l'extase." 

Aszese IX.'1    1 1 



Karl Rahner S. ]. 

Lösungsversuchen, um die heute der Kampf der theoretischen Mystik geht. 
Erst wenn ganz unabhängig von heutigen Fragestellungen historisch fest- 
gestellt ist, was B. lehrte, läßt sich bewerten, wie weit seine Auffassung 
richtig ist, und wieweit seine Ansichten als Beitrag zu den heutigen Pro- 
blemen der Mystik verwertbar sind. 

In diesem kurzen Aufsatz soll nur gefragt werden, welches nach B. das 
Wesen jener mystischen Erscheinung ist, die er ecstasis nennt3. Nach dem, 
was schon an Material in den vielen Arbeiten zur Mystik B.s beigebracht 
wurde, kann es sich nicht darum handeln, neues Material aus B. ins Feld 
zu führen, sondern nur darum, geduldig und aufmerksam die Texte aus 
B. wirklich das sagen zu lassen, was sie sagen wollen. Wir dürfen überdies 
hier voraussetzen, daß • was ja a priori nicht selbstverständlich ist • B. 
in allen seinen Werken eine einheitliche Ansicht vorträgt, weil sich bei der 
Untersuchung seiner Lehre keine Anzeichen eines Auffassungswechsels her- 
ausgestellt haben4. 

Die ecstasis ist zunächst zu unterscheiden von dem ganz außergewöhn- 
lichen und seltenen, in keinem Sinn zu den normalen Erscheinungen des 
mystischen Gnadenlebens gehörenden raptus. Dieser ist eine unmittelbare, 
klare Anschauung Gottes durch den Intellekt, die die visio beatifica als 
•actus gloriae" vorwegnimmt 5. Der raptus ist ein Privileg, eine ganz sel- 

3 Außer ecstasis nennt B. die hier gemeinte mystische Erfahrung auch: excessus mentalis 
(sermo 1 in Sabb. Sancto n. 3 [IX 269a, mit diesen Verweisen ist im folgenden 
immer die Quaracchiausgabe B.s gemeint]); amplexus (1. c. Dieser Grad der contem- 
platio entspricht hier der ecstasis; die hier als dritter Grad genannte ecstasis ist etwas 
anderes, wie auch Grünewald betont [1. c. S. 99]); excessus anagogici (II Sent. dist. 23 
a. 2 q. 3 [II 546a]); amor ecstaticus (III Sent. dist. 24 dub. IV [III 531b]); anagogica 
unitio (1. c). Andere Ausdrücke bei Grünewald, S. 100, Anm. 220. Vergl. auch das 
dort über rapi und raptus Gesagte (1. c. S. 102, Anm. 227). 

* "Wir beschränken uns dabei ganz auf B. Ein solches, im allgemeinen nicht unbe- 
denkliches Vorgehen scheint uns in unserem Falle ungefährlich. In solchen Fragen, 
die, aufs Ganze des wissenschaftlichen Systems B.s gesehen, doch von nur unter- 
geordneter Bedeutung sind, lassen sich von den Ansichten seiner Vorgänger oder 
Schüler aus kaum Schlüsse auf B.s Ansichten machen. In solchen Fragen war man 
frei. Und darum ist des Schülers Ansicht noch lange nicht die des Meisters. 

5 Vergl. Coll. 3 in Hex. n. 30 (V 347b/348a): Sexta est visio intelligentiae per raptum 
in Deum absorptae . . . Haec enim sublevatio facit animam Deo simillimam quantum 
potest in statu viae • nee est idem ecstasis et raptus • unde, ut dieunt, non habent 
habitum sed actum gloriae; II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b): Im raptus 
•specialitate privilegii  statum  viatorum  supergrediuntur". 

2 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

tehe Ausnahme 6, die B< z. B. bei Paulus, nicht aber bei Moses für gegeben 
hält7. Darum ist auch der raptus klar von der ecstasis zu scheiden 8. B. tut 
das auch selbst ausdrücklich9, er betrachtet die ecstasis nicht als außerge- 

ll Sent. dist. 23 a 2 q. 3 concl. (II 544b); III Sent. dist. 35 q. 1 concl. (III 774b). 

II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b). Hier wird eigens für Moses nur ein ignote 
ascendere, ein introduci in caliginem zugestanden in ausdrücklichem Gegensatz zu 

Paulus, der den raptus hatte. Denn 1. c. heißt es: unde nee Moses Deum valuit videre 

et ideo introduetus dicitur fuisse in caliginem. Gleich darauf wird aber Paulus ein 

unmittelbares cernere et videre Deum im raptus zugeschrieben. Paulus und Moses 

hatten also nicht die gleiche Stufe mystischer Erfahrung. Damit stimmt auch überein, 

daß II Sent. dist. 8 p. 1 dub. (II 223a/b) für Moses ein videre Deum in sua essentia 

et claritate verneint wird. Der raptus aber ist als actus gloriae solcher, die durch ein 

besonderes Privileg statum viatorum supergrediuntur (II 544b), ein videre in claritate 
essentiae (1. c). So wird also auch II Sent. dist. 8 p. 1 dub. II der raptus für Moses 

verneint. Gegen diese klare Erklärung B.s läßt sich Coll. 3 in Hex. n. 30 
(V 348a) nicht ins Feld führen, wie es Grünewald versucht (1. c. S. 43, Anm. 57; 

S. 88, Anm. 192). Denn selbst wenn Dionysius nach B. den raptus erlebt 
hätte (coll. 2 n. 28 in Hex. [V 341a] erscheint er eher als Schüler der Ekstase), so 

vermag auch dann ein bloß logischer Rückschluß von Dionysius auf Moses nichts 
gegen B.s ausdrückliche Erklärung, daß Moses nicht den raptus, sondern die 

ecstasis hatte. Ebensowenig kann man sich dieser klaren Stellungnahme B.s 
mit dem Hinweis auf eine abweichende Ansicht seiner Schüler entziehen. Ein solcher 

Schluß ist nur berechtigt, wo keine ausdrückliche Stellungnahme des Meisters vorliegt. 
• Bemerkenswert ist es immerhin, daß schon Alexander von Haies den gleichen Un- 

terschied zwischen Moses und Paulus machte. S. th. 1 q. 2 membr. 1. c. 4 (Quaracchi 
1 n. 11, pg. 20) und c. 5 (1. c. pg. 22b). Vergl. auch M. B. Lavaud: •La vision de 
Dieu ici-bas par Moise et S. Paul", Revue thomiste XXXV (1930), pg. 255/256. • 
Diese Auffassung B.s über das mystische Erleben des Moses wird für die weitere 
Textinterpretation von Wichtigkeit sein. 

Rosenmöller (1. c. S. 185 ff; 191; 192) beachtet diesen Unterschied zwischen ecstasis 
und raptus nicht genügend und wendet deshalb Texte, die sich auf den raptus oder 

die visio beatifica beziehen, auf die ecstasis an. Im entscheidenden Punkt allerdings 
behält er doch Longpre gegenüber recht: die ecstasis ist ein unmittelbares Gotterfassen. 

In der Unterscheidung des raptus von der ecstasis sind wir mit Grünewald (1. c. 
S.  103, bes. Anm. 242) einig. 

Man vergl. II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b) mit 1. c. ad 6 (II 546a), wo- 
nach einerseits der raptus ein Privileg ganz weniger ist, die eigentlich schon fast nicht 

mehr Pilger sind, anderseits die ecstasis kein solches •privilegium speciale", sondern 
irgendwie noch •legis communis" ist. Ähnlich klare Scheidung III Sent. dist. 35 q. 1 

concl (III 774b): modo elevantur in ecstasim, modo sublevantur usque ad raptum, 
licet hoc contingat paucissimis. Vergl. auch Gilson, 1. c. pg. 442 n. 2: pg. 448. 



Karl Rahner S. ]• 

wohnlichen Fall wie den raptus, und er schreibt ihr Eigenschaften zu, die 
auf den. raptus nicht angewandt werden können10. 

Die ecstasis ist aber nicht nur vom raptus verschieden, sondern auch von 
einer Erkenntnis Gottes im Mittel seiner geschaffenen Gnadeneinflüsse. 
Und hier ist der Punkt, wo wir wesentlich von der Deutung Longpres 
und Grünewalds abweichen und in der Hauptsache mit G i 1 son und 
Rosenmöller einig gehen. Es ist hier nicht möglich, näher auf das 
Wesen dessen einzugehen, was B. ein cognoscere Deum in effectu interiori 
(gratiae, influentiae) nennt. Wir müßten sonst auf die Frage eingehen, ob 
diese Stufe der Gotteserkenntnis bei B. schon ein im heutigen Sinn mysti- 
sches Phänomen ist11. Es genügt hier festzuhalten, daß nach B. für die 
höchste, auch mystische Betätigung des Intellekts noch gilt (der raptus ist 
ausgenommen): Non ... videtur (Deus) in sua essentia sed in aliquo effectu 
interiori cognoscitur12. Aber die ecstasis ist von solcher, wenn auch mysti- 
scher, intellektueller Erfahrung geschaffener Gnadenwirkungen scharf zu 
unterscheiden, weil sie eine unmittelbare Erfahrung Gottes ist, unmittelbar 
im eigentlichen, ontologischen Sinn, nicht bloß in dem Sinn, daß die Er- 
fahrung der geschaffenen Gnadeneinwirkungen Gottes (die also erkannt 
werden!) fast unmittelbar (nach Art eines medium in quo) auch Gott als 
10 So, wenn, wie gezeigt werden wird, die ecstasis als docta ignorantia, als caligo, als 

ignote ascendere usw. charakterisiert wird, was auf den raptus als actus gloriae nicht 
zutrifft, zumal II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6 (II 546a) gerade diese caligo in Gegen- 
satz gestellt wird zu dem privilegium speciale des raptus. 

11 Grünewald nimmt den mystischen Charakter des cognoscere in effectu gratiae an, 
d. h. seine ganze Lehre beruht auf der Auffassung, daß die Ekstase ein cognoscere in 
effectu gratiae und doch mystisch ist. So gelten für ihn Texte des cognoscere in 
effectu gratiae für die Ekstase und umgekehrt. So werden z. B. Texte über den con- 
tuitus simplex und über das, was Bonnefoy •contemplation imparfaite" nennt (Bon- 
nefoy, 1. c. pg. 196ss), auf die Ekstase angewandt. Dasselbe gilt von Texten über die 
sapientia (Grünewald, 1. c. S. 97/98; 109). Doch will auch uns scheinen, daß auch das 
cognoscere in effectu gratiae mystischer Natur ist. Und wir setzen das im folgenden 
hier voraus. Eine nähere Untersuchung dieser höchsten mystischen Stufe des Intellekts 
fiele mit einer Untersuchung des Begriffes Simplex contuitus zusammen. Vergl. RAM, 
1. c. pg. 277/279 und die dort gegebenen Hinweise. 

12 II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 (II 544b). Um eine unmittelbare Schau Gottes durch den 
Intellekt auszuschließen, beruft man sich mit Recht auf diesen Text. Und was den 
Intellekt angeht, gilt dieser Satz auch von der höchsten mystischen Beschauung (den 
raptus ausgenommen). Es wird aber noch gezeigt werden, daß es gegen den Zusam- 
menhang und gegen die ausdrückliche Erklärung der Quaestio wäre, darin auch jede 
unmittelbare Liebeseinigung mit Gott ausgeschlossen zu sehen. 

4 



Der Begriff der eestasis bei Bonaventura 

deren Urheber erkennen läßt. Deutlich unterscheidet B. das cognoscere in 
effectu von der eestasis: Cognitio viae n multos habet gradus; cognoscitür 
enim Deus in vestigio, cognoscitür in imagine, cognoscitür et in effectu 
gratiae, cognoscitür etiam per intimam unionem iuxta quod dick Aposto- 
IMS: Qui adhaeret Deo unus Spiritus est. Et haec cognitio est excellentis- 
sima, quam docet Dionysius quae est in eestatico amore et elevat supra 
cognitionem fidei seeundum statum communemu. Deutlich werden hier 
zunächst das cognoscere in effectu gratiae15 und eine cognitio per intimam 
unionem als zwei verschiedene Grade der Gotteserkenntnis unterschieden. 
Die höhere von ihnen, nicht im Mittel der Gnadenwirkungen sich vollzie- 
hende Gotteserkenntnis wird beschrieben als eine Erkenntnis durch die 
intima unio, als Erkenntnis der ekstatischen Liebe, als Erkenntnis, die Dio- 
nysius lehrt. Unschwer versteht man schon aus diesem Text den Zusam- 
menhang zwischen Gotteserkenntnis, unio und ekstatischer Liebe: Die 
ekstatische Liebe (also ein Akt des Willens) bewirkt eine Vereinigung mit 
Gott, die uns Gott auf eine Weise erfahren läßt, die über die hinausliegt, 
in der Gott in geschaffenen Gnadenwirkungen erfaßt wird. Diese Gottes- 
erfahrung der intima unio ist nun nicht der raptus16. Denn dieser ist nach 
B. gar keine eigentliche cognitio viae. Weiter wäre es schwer verständlich, 
warum der raptus gerade als ekstatische Liebe charakterisiert würde, wäh- 
rend anderwärts gerade die Ekstase als amor eestaticus und als intima unio 
bezeichnet wird17. Außerdem wird die Herkunft der Lehre von Dionysius 
13 Man beachte, es heißt: cognito viae. Nach dem Kontext liegt auf viae der Ton im 

Gegensatz zur cognitio patriae. Es kann sich also von vornherein bei den folgenden 
Aufzählungen der Arten dieser cognitio viae nicht um den raptus handeln, der actus 
gloriae, das Privileg derer ist, die specialitate privilegii statum viatorum supergre- 

diuntur. Vergl. Anm. 5. 
11 III Sent. dist. 24 dub. IV (III 531b). 
15 Dieses cognoscere in effectu gratiae selbst ist eine höhere Stufe als das cognoscere in 

imagine, also wohl der höchsten, mit natürlichen Kräften möglichen Erkenntnis. 
16 B. brauchte den raptus in dieser Aufzählung gar nicht zu erwähnen, weil dieser nach 

seiner Anschauung gar keine eigentliche cognitio viae ist, und im Zusammenhang ge- 
rade die höchste cognitio viae im Gegensatz zur cognitio patriae beschrieben werden 
sollte. Der raptus gehört aber in einem solchen Fall eher zur cognitio patriae. 

17 Coll. 2 in Hex. n. 29 (V 341a). Diese intima unio der ekstatischen Liebe wird über- 

dies gleich als anagogica unitio gekennzeichnet (III 531a), und so ist das Gleiche ge- 
meint, wie das, was II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6 (II 546a) excessus anagogici 
genannt wird. Hier in II Sent, sind aber diese anagogici excessus klar vom raptus 

unterschieden. 



Karl Rahner S. J. 

auch sonst nicht vom raptus, sondern von der ecstasis ausgesagt, gerade an 
Stellen, wo diese klar vom raptus geschieden wird18. Folglich ist es die 
Ekstase, die III Sent. dist. 24 dub. IV von dem cognoscere in effectu gra- 
tiae als höhere Stufe klar unterschieden wird1B. 

Ein anderer Text zeigt klar, daß die Ekstase so wenig als Gottes- 
erkenntnis im Mittel seiner geschaffenen Gnadenwirkungen betrachtet wer- 
den darf, daß sie mit Recht als unmittelbare Gotteserfahrung im eigent- 
lichen Sinne des Wortes, d. h. ohne jedes erkannte Erkenntnismittel be- 
zeichnet werden muß: Est cognoscere Deum in se et in suo effectu. Est 
cognoscere Deum in effectu, hoc est videre per speculum et hoc dupliciter: 
aut per speculum lucidum et oculum et sic videhat primus homo ante lap- 
sum; aut per speculum ohscuratum et sic videmus nos modo ... Alio modo 
cognoscitur Deus in se; et hoc dupliciter: aut dare et hie modo a solo Filio 
et a heatis; alio modo in caligine, sicut dicit Beatus Dionysius de Mystic a 
theologia. Et sic vidit Moyses et sublimiter contemplantes, in quorum 
aspectu nulla figitur imago creaturae. Et tune revera magis sentiunt quam 
cognoscant20. Wir müssen also nach B. ein cognoscere oder besser sentire 
Gottes annehmen, das unmittelbar (in se) und ohne erkanntes Erkenntnis- 
mittel (nicht in effectu) vor sich geht, und einerseits von der paradiesischen 
Erkenntnis Adams21, anderseits auch von der visio beatifica verschieden 
ist. Es versteht sich von selbst, daß, wenn dieses sentire Deum in se so dem 
cognoscere in effectu entgegengesetzt wird und neben der visio als eine 
species einer unmittelbaren Gotteserfahrung erscheint, es sich dabei nicht 
18 II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544b) und 1. c. ad 6 (II 546a/b). 
19 Wenn also nachher (1. c. III 531b) von einem cognoscere in effectu gratiae et expe- 

rientia suavitatis per ipsam anagogicam unitionem die Rede ist, so faßt B. auf 
diese Weise zwei Stufen der Gotteserkenntnis zusammen, um beide einem conspicere 
Deum in claritate suae essentiae gegenüberzustellen, weil beide eine cognitio viae 
sind, nicht aber, weil auch die anagogica unitio ein cognoscere in effectu gratiae ist. 
Longpre beruft sich also zu Unrecht auf diesen Text, soweit es sich um den Beweis 
handelt, daß auch die Ekstase ein cognoscere in effectu gratiae sei. Der Text beweist 
nur, daß die ecstasis kein conspicere Deum in claritate suae essentiae ist, also auch 
kein raptus hier gemeint sein kann, der nach II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 
544b) ein videre Deum in sua essentia ist. 

20 Collat. in Joan. I. n. 43 (VI 255b/256a). 

" Die paradiesische Erkenntnis Adams gilt B. als Typ der mystischen Erkenntnis, so- 
weit sie Gotteserfahrung des Intellekts ist. So ist II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ohne 
Unterschied bald von der paradiesischen Erkenntnis Adams, bald von der mystischen 
Erkenntnis des Intellekts die Rede. 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

um den psychologischen Eindruck einer tatsächlich doch mittelbaren Gottes- 
erkenntnis handelt, sondern um eine Unmittelbarkeit, wie sie auch der 
visio beatifica zukommt. Weil dieses in caligine sentire Deum in se nach 
B. doch wesentlich (d. h. spezifisch, nicht nur graduell, wie noch zu zeigen 
sein wird) auch von der visio beatifica zu unterscheiden ist, nennt es B. 
auch lieber ein sentire als ein cognoscere, d. h. lieber Erfahrung als Er- 
kenntnis. Nach diesem Hinweis bei B. selbst dürfen dementsprechend Wen- 
dungen wie •Erkenntnis", •cognoscere" usw. nicht gepreßt werden, wenn 
bei B. (und hier) von der Ekstase die Rede ist. Es handelt sich um eine 
dunkle Erfahrung, nicht um eine Erkenntnis des Intellekts 22. 

Dieses in caligine sentire Deum in se ist nun nicht der raptus, sondern 
die ecstasis, d. h. jene höchste (normale) mystische Erfahrung, die B. in 
II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 beschreibt, und hier deutlich vom raptus (und 
auch vom cognoscere in effectu interiori) abgrenzt. Das muß hier noch 
etwas ausführlicher dargetan werden. 

Es handelt sich um einen Abschnitt aus II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 ad 6 
(II 546 a). Hier heißt es: Concedo tarnen nihilominus quod oculi aspectus 
in Deum f'tgi potest ita quod ad nihil aliud adspiciat, attamen non per- 
spiciet vel videbit ipsius lucis claritatem, immo potius elevabitur in cali- 
ginem, et ad banc cognitionem elevabitur per omnium ablationem, sicut 
dicit Dionysius in libro de Mystica theologia, et vocat istam cognitionem 
doctam ignorantiam. Haec est, in qua mirabiliter inflammatur affectio, 
sicut eis patet qui aliquoties consueverunt ad anagogicos elevari excessus. 
Daß mit dieser Beschreibung nicht der raptus, sondern die ecstasis gemeint 
ist, wird allgemein zugegeben und ist auch an sich klar. Denn von dieser so 
beschriebenen mystischen Erfahrung wird der raptus unterschieden, wenn 
B. im gleichen Text fortfährt: Quod si Deus aliquid ultra faciet, hoc pri- 

22 Dieser Unterschied, den B. zwischen sentire und cognoscere hier macht, zeigt schon, 
in welcher Richtung die Lösung der Schwierigkeit liegt, wie es nach B. eine unmittel- 
bare Erfahrung Gottes geben könne, die doch nicht visio beatifica ist. Hier, wo B. 
bei seinen Beschreibungen noch auf der Ebene des Erkennens im weitesten Sinn blei- 
ben will, bezeichnet er diese Erfahrung der Ekstase als sentire. Er will damit nicht 
eine niedrigere Erkenntnisstufe als das intellektuelle cognoscere bezeichnen, sondern 
eine Erfahrung des affectus allein, wie ja das sentire (im Gegensatz zum cognoscere) 
eine Funktion des Intellekts und des Affekts bezeichnen kann. Er stellt im gleichen 
Text das sentire auch in Gegensatz zum •videre". Videre, cernere aber sind immer 
gerade die Ausdrücke, mit denen er die visio und den raptus beschreibt (II Sent, 
dist. 23 a. 2 q. 3 [II 544b/545a]). 



Karl Rahner S. ]. 

vilegium est speciale, non legis communis. Mit dieser hier so beschriebenen 
Ekstase ist nun aber jenes in caligine sentire Deum in se von In Joan. I. 
n. 43 identisch. Man vergleiche: 

II Sent. In Joan. I. n. 43 

a) octdi adspectus in Deum figi a) in quorum adspectu nulla figi- 
potest ita quod ad nihil aliud ad-     tur imago creaturae 
spiciat 

b) in caliginem b) in caligine 
c) sicut Dionysius dich in libro c) sicut Dionysius dicit de My- 

de Mystica theologia                              stica theologia 
d) mirabiliter inflammatur af- d) magis sentiunt quam cognos- 

fectio                                                        cant 

Wenn man bedenkt, daß in II Sent, das •in caliginem" die Ekstase ge- 
rade vom raptus und der visio unterscheiden soll, und doch auch von der 
in Joan. I. n. 43 beschriebenen Erfahrung gesagt wird, und daß umgekehrt 
in Joan. I. n. 43 das •in quorum adspectu nulla figitur imago creaturae" 
nur eine andere Wendung ist für das sentire Deum in s e, und doch auch 
von der in II Sent, beschriebenen Gotteserfahrung gesagt wird, so kann 
man weder an der Identität der beiden mystischen Erlebnisse zweifeln, 
noch daran, daß diese eine mystische Erfahrung sich nach B. sowohl vom 
cognoscere in effectu interiori gratiae als auch vom raptus unterscheidet. 
Überdies erscheint in Joan. I. n. 43 Moses als der, der den dort beschriebe- 
nen Zustand erlebt hat. II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. (II 544 b) wird 
aber wieder von Moses das Erlebnis ausgesagt, das in der gleichen Quae- 
stio ad 6 an der besprochenen Stelle beschrieben wird23. Wenn also die 
Joan. I. n. 43 beschriebene Gotteserfahrung identisch ist mit der II Sent, 
beschriebenen Ekstase, so folgt daraus, daß nach B. die Ekstase kein 
cognoscere in effectu gratiae ist, sondern eine ontologisch unmittelbare 
Gotteserfahrung. 

Grünewald 2i hat den Versuch gemacht, den entscheidenden Text von 
Joan. I. n. 43 vom raptus zu erklären. Aber auch abgesehen von dem eben 

-:< Die Beschreibung verläuft parallel. Man vergl. docta ignorantia mit ignote ascen- 
dere; beidemal heißt es: in caliginem; beidemal: sicut dicit Dionysius in libro de 
Mystica theologia. 

-'4 1. c. S. 88, Anm. 192; S. 43, Anm. 57. 

8 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

erbrachten positiven Gegenbeweis, kann dieser Versuch nicht als geglückt 
anerkannt werden. Denn wenn B. in diesem Text gerade den raptus mit 
dem Wort des Evangeliums (Jo. 1, 18), daß niemand Gott gesehen habe, 
hätte in Einklang bringen wollen, hätte er nicht zu der gezwungenen Be- 
hauptung greifen brauchen, der raptus sei in caligine (wie ist das möglich, 
da er doch actus gloriae ist?), sondern er hätte nur zu wiederholen brau- 
chen, was er auch sonst auf diese Schwierigkeit sagt: der raptus ist ein Er- 
lebnis derer, die durch ein besonderes Privileg •statum viatorum super- 
grediuntur", also auch nicht unter Jo. 1, 18 fallen, das nur von den viatores 
als solchen und nur vom allgemeinen Gesetz, nicht von besondern Aus- 
nahmen und Privilegien spricht. Außerdem ist es bei Grünewalds Annahme 
nicht verständlich, wie B. vom raptus sagen kann •magis sentiunt quam 
cognoscant", und wie er diesen raptus für die sublimiter contemplantes 
(also doch in vielen Fällen, und nicht nur für •paucissimi" wie III Sent, 
dist. 35 q. 1 (III 774 b) gegeben halten kann, wo er doch sonst den raptus 
als ganz außergewöhnliches Privileg betrachtet. Schließlich ist es, wie schon 
gezeigt wurde, nicht richtig, daß B. auch sonst dem Moses, der in Joan. I. 
n. 43 als Beispiel genannt wird, den raptus zuschreibt; er spricht ihm viel- 
mehr den raptus ab, und erkennt ihm nur die Ekstase zu. Aus allen diesen 
Gründen kann diese in Joan. I. n. 43 beschriebene mystische Gotteserfah- 
rung nicht der raptus sein, sondern ist die ecstasis. Diese also ist ein sentire 
Deum in se, eine unmittelbare Gotteserfahrung. 

Diesem Ergebnis widerspricht II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 durchaus nicht, 
obwohl diese Quaestio immer als der klassische Text gilt für die Ansicht, 
daß auch in der Ekstase Gott nur durch das Mittel erkannter geschaffener 
Gnadenwirkungen erfaßt werde. In dieser Quaestio muß bei ihrer Inter- 
pretation nur daran festgehalten werden, daß B. hier nur eine unmittel- 
bare Schau Gottes durch den Intellekt25 auf Erden ausschließen wollte, 
eine Schau, die höchstens graduell von der visio beatifica verschieden wäre. 
In einer solchen Fragestellung (mittelbare oder unmittelbare Erfassung 
Gottes durch den Intellekt) brauchte B. an sich gar nicht auf die Ekstase 
zu sprechen kommen, weil sie als ein •ignote ascendere", als •docta igno- 
rantia"  •in  qua  mirabiliter  injlammatur  affectio"  gar nicht  in  Frage 

25 Eine visio intellectualis (1. c. ad 5 [II 546a]), in der das Objekt, Gott, unmittelbar 
intellectui praesens ist (1. c. concl. [II 545a]). Es handelt sich also in der Quaestio um 
eine mehr oder weniger klare Schau Gottes durch den Intellekt, und von dessen Akt 
wird gefragt, ob er mittelbar oder unmittelbar ist. 



Karl Rahner S. J. 

kommt für die Untersuchung, welcher Art die Schau Gottes durch den 
Intellekt bei Adam war. Denn wenn wir noch genauer die Natur der 
ecstasis deuten, wie wir es gleich versuchen werden, so ergibt sich, daß sie 
spezifisch von der visio beatifica (also auch vom raptus und einer nur gra- 
duell von der visio verschiedenen, schwächeren Schau Gottes durch den 
Intellekt) verschieden ist, weil sie wesentlich und ausschließlich Erfahrung 
Gottes im apex affectus ist26. So kommt die ecstasis für die Fragestellung 
dieser Quaestio unmittelbar gar nicht in Betracht. So erwähnt denn auch B. 
die Ekstase in dieser Quaestio nur zweimal nebenbei. Einmal 27, um zu 
zeigen, warum auch eine abgeschwächte visio beatifica in Adam nicht an- 
genommen werden könne: Der höchste Grad normaler Beschauung, den es 
nach Dionysius wirklich auf Erden gibt, ist ein ignote ascendere. Also kann 
es keine visio beatifica, auch nicht abgeschwächter Art, auf Erden geben, 
denn diese wäre, wenn sie existierte, vollkommener als das ignote ascen- 
dere, das introduci in caliginem. Daraus folgt nun zwar, daß die Gottes- 
erkenntnis durch den Intellekt, die Adam hatte, nur ein cognoscere in 
effectu interiori sein kann, aber durchaus nicht, daß das ignote ascendere 
selbst ein solches cognoscere in effectu interiori ist. Aus der anderen Stelle 
dieser Quaestio aber ergibt sich positiv, daß dieses ignote ascendere kein 
cognoscere in effectu interiori ist28. Hier erklärt B. zunächst gleichsam als 
Zusammenfassung der ganzen Quaestio, daß es erst die Glorie ist, in qua 
non solum aspiceret divinum effectum, sed etiam ipsum vultum desidera- 
tum. Dann fährt B. fort: Concedo t amen nihilominus quod oculi adspec- 
tus in Deum figi potest ita quod ad nihil aliud adspiciat, attamen ...29. 
Durch das •concedo tarnen nihilominus" wird deutlich ein Gegensatz zu 
dem solum adspicere divinum effectum eingeleitet. Das also, was B. kon- 
zediert, d. h. die docta ignorantia, kann nicht auch wieder ein adspicere 

26 Freilich, insofern sie ein sentire Deum in se ist, kann sie B. auch mit der visio bea- 
tifica zusammen unter dieser Rücksicht der Unmittelbarkeit dem cognoscere in effectu 
gratiae gegenüberstellen, wie er es tut in Joan. I. n. 43. Ähnlich de scientia Christi 
q. 7 concl. (V 40a), wo der modus cognoscendi per excessum •est in via et in pa- 
tria", und so wohl hier auch die Ekstase eingeschlossen ist. Vergl. auch 1. c. ad 
16•21 (V 43a/b) und Brevil. V 6 (V 260a), wo die notitia excessiva quae hie ineipit 
in via sicher auch die Ekstase einschließt, weil sie nach B. ein rapi in excessum et 
caliginem ist. 

*7 1. c. concl. (II 544b). 
28 1. c. ad 6 (II 546a). 
29 Vergl. die Fortsetzung des Textes S. 7. 

10 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

divinum effectum, ein cognoscere in effectu interiori sein. Wie sollte sie 
noch ein Gegensatz sein zu dem adspicere divinum effectum, etwas, was B. 
noch eigens zugeben muß, nachdem er doch schon in der ganzen Quaestio 
eine Gotteserkenntnis aus dessen Gnadenwirkungen gelehrt hatte. Wäre es 
so, dann könnte B. niemals sagen: ita quod ad nihil aliud adspiciat, 
nachdem er eben das cognoscere in effectu interiori als ein adspicere 
divinum effectum charakterisiert hatte. B. leugnet also nicht, sondern setzt 
klar voraus, daß die docta ignorantia eine unmittelbare Gotteserfahrung 
ist, er verwirft nur, daß sie ein •videre ipsius lucis claritatem" ist. Das 
hatte er aber auch III Sent. dist. 24 dub. IV fast mit den gleichen "Worten 
getan (conspicere Deum in claritate suae essentiae [III 531 b]) und doch 
diese Erkenntnis, die kein conspicere Deum in claritate suae essentiae ist30, 
ausdrücklich als Erkenntnis der ekstatischen Liebe von dem cognoscere in 
effectu gratiae unterschieden. Durch die Unterscheidung von clare und in 
caligine also wahrt B. den Unterschied zwischen der visio (dem raptus und 
einer von beiden nur graduell verschiedenen Gottesschau des Intellekts) 
einerseits und der Ekstase anderseits. Daß dieser Unterschied spezifisch 
und nicht bloß graduell ist, wird sich aus der folgenden genaueren Be- 
trachtung der Natur der Ekstase noch ergeben. Es ist dazu nur nötig, daß 
gezeigt wird, daß die Ekstase nur Akt des apex affectus ist, während die 
visio auch und vor allem Akt des Intellekts ist. Dann wird auch klar sein, 
daß B. durch diese Unterscheidung (clare • in caligine) nicht wieder in 
die von ihm abgelehnte Lehre zurückfällt, wonach zwischen der Mystik 
der Erde und der Visio beatifica nur ein gradueller Klarheitsunterschied 
besteht31. Versuche, diese im Abschnitt •concedo tarnen nihilominus" ge- 
lehrte Unmittelbarkeit der ekstatischen Gotteserfahrung abzuschwächen, 
können nicht als geglückt anerkannt werden 32. Es handelt sich also hier 

30 Deshalb und aus anderen schon erwähnten Gründen ist sie darum auch kein raptus. 
31 II Sent. dist. 23 a. 2 q. 3 concl. opinio II (II 544a). 
32 So versucht Grünewald (1. c. S. 87/90; 110) den besprochenen Text so zu verstehen, 

daß er nur den Eindruck der Unmittelbarkeit der ontologisch mittelbaren Erkenntnis 
in erkannten geschaffenen Gnadenwirkungen besage, die sich für die Erkenntnis Got- 
tes nach Art eines medium in quo verhielten. Diese Deutung hat aber im Text B.s 
selbst keine Grundlage. Denn B. sagt nirgends, daß die Gnadenwirkungen das Mittel 
der Gotteserkenntnis gerade in der Ekstase sind. Ferner findet sich der an sich scharf- 
sinnige Gedanke eines' medium in quo bei B. nirgends in diesem Zusammenhang. 
Außerdem könnte B., da ein medium in quo durch den Erkennenden gesehen wird, 
eine solche Erkenntnis nicht als ein ad nihil aliud (außer Gott) adspicere, als eine 

11 



Karl Rahner S. ]. 

um die gleiche Unmittelbarkeit, wie sie III Sent. dist. 34 dub. IV und in 
Joan. I. n. 43 gemeint ist, d. h. um eine Unmittelbarkeit, die Gegensatz, 
nicht andere Seite zu der Erkenntnis Gottes in seinen Gnadenwirkungen 
ist33. 

Wir stehen nun vor der Frage, wie nach B. eine unmittelbare Gottes- 
erfahrung verständlich gemacht werden kann, die kein Erkennen Gottes 
in effectu interiori ist, und die doch wesentlich, nicht bloß graduell von 

omnium ablatio bezeichnen. In der Auffassung Grünewalds wird die im Abschnitt 
•Concede* tarnen . . ." beschriebene mystische Erfahrung sachlich identisch mit der dem 
Adam im corpus der Quaestio zuerkannten intellektuellen Gotteserkenntnis, sie 
würde in diesem Abschnitt nur mehr in der Richtung ihrer psychologischen Eigenart 
beschrieben. Dann müßte aber diese eine Erkenntnisart gleichzeitig sein: per speculum 
darum (II 545a) und in caligine (II 546a), ein magis sentire divinum effectum (II 
545a) und eine omnium ablatio, ein nihil adspicere (11546a), kurz, sie hätte Prädikate, 
die sich doch nur schwer vereinigen lassen. Außerdem ist die Auffassung Grünewalds 
auch in sich schwer verständlich. Denn gerade wenn man die ekstatische Erkenntnis 
als intellektuellen Akt deutet, ist nicht einzusehen, wie die Erfahrung der Gnade 
•mit einem geistigen Blick ohne jedes schlußfolgernde Denken" (Grünewald, 1. c. 
S. 107) Gott erkennen lassen kann. Die Gnade ist doch kein Gott abbildendes Me- 
dium der Erkenntnis. So ist die Berufung auf die Lehre von der Erkenntnisspecies bei 
B. und Thomas (1. c. S. 89/90) hinfällig, weil eben nach dieser Lehre die nicht-dis- 
kursive Erkenntnis mit Hilfe einer species, also eines abbildenden Mediums geschieht. 
Daß die cognitio in speculo, wo sie sich bei B. selbst findet, noch schlußfolgernd ist, 
gibt Grünewald selbst zu (1. c. S. 91). Dieser Begriff kann deshalb auch kaum dazu 
dienen, eine mittelbare, und doch nicht schlußfolgernde Erkenntnis Gottes zu erklä- 
ren. Kurz, nimmt man die Mittelbarkeit der Ekstase einmal an, so kommt man ent- 
scheidend über die Position Longpres (indirekte und abstraktive Erkenntnis) nicht 
mehr hinaus, was doch schließlich auch Grünewald will. Man kann höchstens dann 
noch betonen, daß der Schluß von der Gnadenwirkung auf Gott fast spontan und 
unmerklich geschehe, und daß es sich dabei nicht um eine eigentliche Abstraktion 
handle. 

33 Unsere Deutung stimmt mit der Gilsons überein. Nur betonen wir deutlicher, daß 
die Ekstase auch von einem mystischen cognoscere in effectu gratiae zu unterscheiden 
ist. Ebenso verteidigt Rosenmöller (1. c. 185 ff) die Unmittelbarkeit der Gottes- 
erfassung der Ekstase. Nur ist dabei die schon erwähnte Korrektur anzubringen. 
Vergl. Anm. 8. Longpre und Grünewald verteidigen die Mittelbarkeit der Gottes- 
erfahrung auch in der Ekstase. Uberweg-Geyer: •Die patristische und scholastische 
Philosophie" (11. Aufl.), S. 396, läßt die Entscheidung zwischen Longpr£ und Rosen- 
möller offen. "Weil Grünewald nach Rosenmöller wieder der Ansicht Longpres folgt, 
so ist diese nochmalige Verhandlung des Streitpunktes wohl nicht ganz überflüssig. 
Eine Übersicht über die verschiedenen Ansichten in dieser Frage bei Grünewald, 1. c. 
S. 105/106. 

12 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

der visio beatifica verschieden ist. Eine genauere Betrachtung der Natur 
der Ekstase gibt uns darüber einigen Aufschluß. Die Ekstase ist eine un- 
mittelbare Einigung der Seele mit Gott. Das wurde schon festgestellt. 
Diese unmittelbare Berührung der Seele und Gottes vollzieht sich aber 
wesentlich und ausschließlich im apex affectus 34, ist nur im Affekt (tantum 
in affectu 35), im apex mentis, der noch innerlicher und höher ist als die 
intelligentia36. Die ecstasis ist eine unitio amoris in vertice31, eine intitna 
tinio Dei et animae ... in ecstatico am ore38. In dieser Erfahrung der 
unmittelbaren Liebeseinigung der Seele mit Gott in der Seelenspitze ist 
jede Tätigkeit des Intellekts ausgeschlossen. Der Grund davon liegt darin, 
daß eben das summum et intimum des Menschen, in dem allein sich hier 
auf Erden die Einigung vollzieht, jenseits des Intellekts liegt39, eben •in 
vertice affectus". Hier in diesem Punkt der Seele, der ihr Höchstes und 
Innerstes ist, wohnt Gott schon immer •praesentissimus ipsi animae et per 
se cognoscibilis i0", intimior animae quam ipsa sibi41. Hier ist Gott so sehr 
allein, daß sonst niemand diese höchste Spitze des Geistes, ihr tiefstes 
Innere berühren kann 42, hier ist Gott allein •praesens et influens et intime 
operans et medullas affectionis penetrans 43". In der ekstatischen Vereini- 
gung tritt nun der Mensch wirklich in dieses Innerste seines Geistes ein, 
erreicht er wirklich das Höchste seiner Seele44, wie schon der ganze my- 
stische Aufstieg nichts anderes war als eine stufenweise Rückkehr des Men- 
schen in sein Innerstes, ein stufenweiser Aufstieg in das Höchste seiner 

:!4 Itin. c. 7 n. 4 (V 312b). Apex affectus ist gerade gesagt im Gegensatz zu omnes 
intellectuales operationes. 

35 Coll. 2 in Hex. n. 30 (V 341b). 
36 Itin. c. 1. n. 6 (V 297b); Sermo 4 in Epiph. (IX 162b); vergl. auch Brevil. V 6 

(V 260a). 
37 Coll. 2 in Hex. n. 29 (V 341a). 
38 III Sent. dist. 24 dub. IV (III 531b). 
M Vergl. Coll. 2 in Hex. n. 29•31 (V 341a/b). 
40 De myst. Trinit. q. 1. a. 1 fund. 10 (V 46a); II Sent. dist. 8 p. 2 q. 2 concl. (II 

226/227). 
41 I Sent. dist. 1 a. 3 q. 2 concl. (I 41a); vergl. de scientia Christi q. 4 fund. 31 

(V 20b). 
42 II Sent. dist. 8 p. 2 q. 2 concl. (II 226b ff). 
43 1. c. ad 4 (II 227b). 
44 Coll. 2 in Hex. n. 31 (V 341b): in tali unione (es handelt sich um die Ekstase; 

vergl. 1. c. n. 30: et in ecstasi positus) virtus animae . . . intrat in suum intimum 

et per consequens in summum suum ascendit. 

15 



Karl Rahner S. ). 

Seele45. Da dieses Höchste der geistigen Seele nun aber der apex affectus 
ist, darum muß der Mensch bei seinem mystischen Aufstieg auf Erden an 
einem bestimmten Punkt dieser Rückkehr auch alle Tätigkeit des Intel- 
lekts hinter sich lassen. Amplius ascendit affectio quarn ratio, et unio quam 
cognitio46. Ibi non intrat intellectus sed affectus47. Diese suprema unitio 
per amorem ... transcendit omnem intellectum et scientiam48; intellectus 
silet49; in anima enim sunt virtutes multae aprehensivae: sensitiva, imagi- 
nativa, aestimativa, intellectiva; et omnes oportet relinquere, et in vertice 
est unio amoris et haec omnes transcendit50. Wir dürfen dieses •silet intel- 
lectus", das •amovendi sunt oculi spirituales51" nicht abschwächen zu dem 
Gedanken, diese caligo sei nichts anderes als die Unvollkommenheit eines 
tatsächlich doch gesetzten Erkenntnisaktes, die jedem Akt des endlichen 
Intellekts dem Unendlichen gegenüber anhaftet52. In der Ekstase handelt 
es sich vielmehr um den Akt der Liebesvereinigung, der sich überhaupt 
nicht im Intellekt vollzieht53. Ibi non intrat intellectus sed affectus. So 
wird es klar, daß diese mystische Einigung, in der alle Tätigkeiten des 
Intellekts schweigen • sola affectiva vigilat54 • ein ignote ascendere, ein 
45 II Sent. dist. 8 1. c. concl. (II 226/227): in anima . . . humana idem est intimum et 

supremum . . . unde quanto magis redit ad interiora, tanto magis ascendit . . . 
46 III Sent. dist. 35 q. 3 ad 5 (III 779b); vergl. Ill Sent. dist. 31 a. 1 q. 1 concl. 

(III 689a): multo magis ascendit affectus noster et vis affectiva quam vis cognitiva. 
Man darf in solchen Sätzen nicht bloß einen nur frommen franziskanischen Lobpreis 
der Liebe sehen; sie sind auch gleichzeitig Ausdruck einer franziskanischen Metaphysik 
der Liebe von wundervoller Eigenart und Größe. 

" Coll. 2 in Hex. n. 32 (V 342a). 
48 1. c. n. 30 (V 341a). 
« 1. c. (V 341b). 
50 1. c. n. 29 (V 341a); vergl. Coll. 20 in Hex. n.  11  (V 427a). 
51 Coll. 2 in Hex. n. 32 (V 342 a). 
62 So Grünewald, 1. c. S. 92/93. Aber es bleibt dann unerklärt, warum die Ekstase im 

Gegensatz zu anderen niedrigeren Erkenntnisarten am meisten, und nicht am wenig- 
sten caligo ist. Die schmerzliche Empfindung der Unvollkommenheit einer Erkennt- 
nis macht diese dadurch noch nicht dunkel und zur docta ignorantia im Gegensatz zu 
den übrigen Erkenntnisarten. Gilson betont das Gleiche mit Recht (1. c. pg. 443). 

*s Vgl. auch Itin. c. 7 n. 4 (V 312b): relinquantur omnes intellectuales visiones; Coll. 
2 in Hex. n. 30 (V 341b): Magus Pharaonis non potest attingere, scilicet intellectus 
noster; 1. c. n. 32 (V 342a): dimittere etiam angelicas intelligentias. Solch eine Auf- 
fassung vom Ausschluß des Intellekts setzt sich zusammen aus der Erfahrung der 
wesentlichen Dunkelheit des mystischen Erlebnisses und der Deutung dieser Erfahrung 
mit den Mitteln einer spezifisch franziskanischen Metaphysik. 

54 Coll. 2 in Hex. n. 30 (V 341b). 

14 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

Eintritt in die Finsternis, in ein göttliches Dunkel ist. So ist diese •Nacht" 
und die Ausschließung des Intellekts der Ekstase wesentlich, die Ekstase 
ist nicht ein abgeschwächtes unmittelbares Anschauen Gottes durch den 
Intellekt, wie es jene von B. verworfene Anschauung dem Adam im Para- 
dies zuschrieb. Der excessus, den die Seele in der Ekstase erfährt, dehnt 
sich nicht auf den Intellekt aus, der erst in der visio beatifica (und im 
raptus) seinen excessus erlebt, seine unmittelbare Berührung mit Gottes 
Wesenheit erfährt55. Die ecstasis ist die dunkle, sich im apex affectus 
allein vollziehende Erfahrung unmittelbarer Liebesvereinigung mit Gott. 
Darum ist der Unterschied zwischen Ekstase und visio beatifica nicht nur 
graduell, sondern spezifisch, aber nicht dadurch, daß die Ekstase eine Er- 
kenntnis Gottes aus dem geschaffenen Mittel seiner Gnade ist, sondern 
dadurch, daß sie zwar ein sentire Deum in se ist, aber im apex affectus 
und deshalb auch in caligine. 

Wir stehen nun vor der Frage, wie man sich diese ohne Hilfe des Intel- 
lekts sich vollziehende unmittelbare Erfahrung einer Liebeseinigung den- 
ken soll. Denn das Nihil volitum nisi cognitum 56 scheint diese Theorie von 
vornherein unmöglich zu machen. Denn diese ekstatische unmittelbare Lie- 
beseinigung muß und soll doch nach B. irgendwie erfahren werden, und 
mag nun diese Erfahrung auch, mit anderen Erkenntnissen verglichen, ganz 
eigentümlicher Art sein57, so ist doch noch dunkel, wie man diese Erfah- 
rung anders fassen kann denn als eine des Intellekts. Das aber gerade tut B. 
Meines Wissens hat sich B. nicht ausdrücklich zu dieser Schwierigkeit ge- 
äußert. Aber folgende Gedanken Bonaventuras dürften es wohl sachlich 
sein, die er auch bei einer ausdrücklichen Besprechung dieser Schwierigkeit 
wiederholt hätte. In jedem Willens- und Liebesakt ist das Objekt nicht 
schon dadurch willentlich umfaßt, daß es dem Intellekt intentional ge- 
geben ist, sondern es muß noch eigens in den Willen selbst eintreten58. 

58 Vgl. de scientia Christi q. 7 (V 40 ff.). 
** Ein Axiom zu dem sich auch B. bekennt. Vgl. Grünewald 1. c, S.  115, Anm. 270. 
" sentire, nicht cognoscere sagt B., und wählt so beschreibende Ausdrücke, die die Er- 

fahrung beschreiben und noch vor der bestimmten Theorie liegen, die B. von dieser 
Erfahrung gibt. 

59 Man denke an die besonders in der Trinitätsspekulation zur Sprache kommende 
scholastische Lehre vom pondus amoris, das in den "Willen innerlich eintritt und ihn 
auf das geliebte Objekt hinbewegt. Wenn B. auch diese Idee in der Trinitätslehre 
nicht zu verwenden scheint (vgl. Bonnefoy, 1. c. pg. 22•25), so lehrt er doch eine 
•Information" des apex affectus durch Gott in der Ekstase ausdrücklich. 

15 



Karl Rahner S, J. 

Weil nun die ekstatische Liebeseinigung unmittelbar ist, und zwar ohne 
Hilfe des Intellekts, so muß Gottes Wesenheit in ihrer eigenen Realität 
das den "Willen (genauer apex affectus) so innerlich •informierende Ob- 
jekt" sein. Denn in der Ekstase wird der apex affectus ganz in Gott •um- 
geformt59". Nun kann aber nach B. ein Objekt unter gewissen Bedingun- 
gen ohne Bildung einer innerrationalen Stellvertretung dieses Objekts im 
erfassenden Prinzip einfach schon deshalb erkannt werden, weil es in sei- 
nem eigenen Selbst im erkennenden Prinzip gegenwärtig ist60. Nun kommt 
in unserem Fall hinzu, daß der apex affectus, in dem Gott gegenwärtig 
ist, nicht einfach eine Fähigkeit neben dem Intellekt, auf gleicher Ebene 
mit ihm ist. Er ist ja das summum et intimum der Seele, liegt also auf 
einer tieferen Seinsschicht61 als der Intellekt und als das, was wir, ihm 
gleichgeordnet, als Wille und affectus schlechthin bezeichnen. Allerdings 
hat diese höchste Spitze der Seele • echt franziskanisch gedacht • eine 
größere Verwandtschaft mit dem Willen als mit dem Intellekt, sie ist ja 
ein apex affectus, ist das Innerste, in das der affectus, nicht aber der In- 
tellekt •eintreten" kann 62. Trotzdem bleibt wahr, daß dieser apex tiefer 
liegt als der Intellekt und der Wille, daß er der Seelengrund ist, der die 
beiden Fähigkeiten Verstand und Wille trägt. Wenn nun aus diesem inner- 
sten und tiefsten Seelengrund die Fähigkeiten Intellekt und Wille gewisser- 
maßen erst herauswachsen und herausfließen (eine allgemeine scholastische 
Idee der Metaphysik der Seele), so kann diese tiefste Seinsschicht der Seele 
Eigenschaften in sich vereinigt besitzen, die sich erst auf einer weiter nach 
•außen" liegenden Seinsschicht der Seele in zwei verschiedene Fakultäten 
59 Itin. c. 7 n. 4 (V 312b); in hoc transitu . . . oportet quod.. . apex affectus totus 

transferatur et transformetur in Deum. Vgl. auch 1. c. n. 3: In Deum transit per 
contemplationis excessum; 1. c. n. 6 (V 313b): Ignis... in Deum... transferens. 
Weil so jede geschaffene andere Information der Seelenspitze ausgeschlossen ist (und 
auch anderseits diese •Information" durch Gott weit die Fassungskraft des Apex 
übersteigt) nennt B. die ecstasis auch sapientia nulliformis. Vgl. Coll. 2 in Hex. n. 8 

(V 337b), 1. c. n. 28 (V 340b). 
60 Es ist das ein Prinzip, das B. natürlich zunächst von der Erkenntnis des Intellekts 

ausspricht. Vgl. Luyckx, die Erkenntnislehre B.s (Beiträge XXIII, 3•4, Münster 
1923), S. 175 ff., bes. 182/183. Dieses Prinzip läßt sich aber dann aus dem gleich 
anzugebenden Grund auch auf die Gotteserfahrung des apex affectus ausdehnen. 

sl B.  selbst  sagt  von  den   virtutes   interiores,  sie  seien   quasi  circulus   intra  circulum. 

Sermo 4 in Epiph. (IX  162b). 
"- Außer dem hier schon Gesagten  vgl.  dafür,  daß  der apex mehr auf der Seite   des 

affectus liegt, Grünewald, 1. c. S. 83, Anm.  182d. 

16 



Der Begriff der ecstasis bei Bonaventura 

entfalten. Wenn nun Gott von innen her diesen tiefsten Punkt der Seele 
gleichsam •informierend" berührt, so wird der apex affectus dieser unmit- 
telbaren Liebeseinigung inne werden können, ohne daß der Intellekt dabei 
in Tätigkeit tritt63. Freilich erfährt dann auch dieser Seelengrund Gott 
nur unmittelbar als die bewegende Kraft ihrer alles Erkennen hinter sich 
lassenden, ekstatischen Liebe, und so bleibt diese Erfahrung dunkel, bis 
einmal in der visio beatifica auch der Intellekt von innen her vom Lichte 
Gottes überflutet wird, ohne geblendet zu werden. Hier ist Gott noch das 
dunkle Feuer der Liebe, non lux sed ignis; caligo non claritas6*; caligo 
inacessibilis quae tarnen illuminat mentes65. 

Ist so auch das Wesen der Ekstase nach Bonaventura in den wichtigsten 
Zügen beschrieben, so bleiben doch noch manche Fragen, zu denen bei B. 
wohl noch eine Antwort zu finden wäre, die aber hier nicht weiter behan- 
delt werden sollen. So z. B. die Frage nach den äußeren Begleiterscheinun- 
gen während der Ekstase66; die Frage nach dem Verhältnis zwischen der 
Ekstase und anderen weniger hohen mystischen Erlebnissen 67; die Frage, 
wie sich in der Ekstase genauer die •omnium ablatio" zur Gotteserfahrung 
selbst verhält; das weitschichtige Problem, wie B.s Lehre und Terminologie 
in die der heutigen Mystik transponiert werden müßte, und welche Stufen 
des mystischen Aufstiegs durch die bloße Unterscheidung zwischen cognos- 
cere in effectu gratiae und ecstasis bei B., verglichen mit den Beschreibun- 
gen der klassischen spanischen Mystik, noch nicht genau genug gefaßt sind. 

63 Zumal da, wie B. sagt, in der Ekstase im apex affectus •recolliguntur omnes aliae 
vires", so daß in der Ekstase die Seelenkräfte in den Seelengrund gewissermaßen 
wieder zurückfließen, also nicht einfach verschwinden, sondern im Höheren aufge- 
hoben bleiben (sermo 4 in Epiph. 1. c.) Wenn auf diese Weise erklärt ist, wie der 
apex affectus auch ohne Hilfe des Intellekts die Liebeseinigung doch wirklich wahr- 
nehmen kann, so ist damit auch gegeben, daß B. nicht etwa ein Vorläufer jener 
mystischen Theorie, z. B. eines Vinzenz von Aggsbach ist, nach der die Liebesver- 
einigung der Mystik selbst sich überhaupt ohne jede Erkenntnis im weitesten Sinn 
vollzieht. Denn der apex affectus erfährt nach B. die ekstatische unmittelbare Liebes- 
vereinigung. Zur Theorie Vinzenz' von Aggsbach vgl.: E. Vansteenberghe, Autour de 
de la docte Ignorance (Beiträge XIV, 2•4, Münster 1915), Überweg-Geyer, 1. c. 

S. 634 ff. Interessant ist, daß schon Vinzenz für seine Absicht aus Bonaventura III 
Sent. dist. 24 dub. IV (III 531b) zitiert. Vgl. Vansteenberghe, 1. c. S. 209. 

64 Itin. c. 7 n. 6 (V 313b). 
«•• Coll. 20 in Hex. n.  11 (V 427a). 
00 Vgl. dazu Grünewald, 1. c. S. 101 f. 
67 Vgl. dazu Bonnefoy, 1. c. pg. 202 f. 

Aszese IX/1   2 \"] 



Karl Rabner S. ]. 

Was die hier vertretene Deutung der ecstasis bei B. angeht, so sei zum 
Schluß noch eigens betont: Fragen der Geschichte der Philosophie können 
nicht dadurch entschieden werden, daß man aus der Richtigkeit oder 
Falschheit einer Ansicht (über die man doch sich selbst seine Meinung ge- 
bildet hat) schließen will, ob dieser oder jener diese Ansicht gehabt haben 
kann. Dies gilt auch hier. Daß das B. gesagt hat, was hier als seine Mei- 
nung nachzuweisen versucht wurde, läßt sich nicht widerlegen mit der 
Feststellung, eine solche Ansicht sei innerlich unmöglich und falsch. 

Es soll hier nicht in die sachliche Diskussion über die Auffassung B.s 
von der ecstasis eingetreten werden. Aber einige Gedanken seien doch an- 
gedeutet, die wohl zeigen, daß eine solche Auffassung von der Ekstase 
aller Beachtung wert ist. 

In sich betrachtet, ist diese Auffassung Bonaventuras sicher ein genialer 
Lösungsversuch des Problems, wie die auf die Erlebnisse des gewöhnlichen 
Gnadenlebens nicht zurückführbare Eigenart des mystischen Gnadenlebens 
und die Tatsache, daß die unmittelbare Gottesschau von Angesicht zu An- 
gesicht nur Lohn des Himmels, nicht Anteil des Pilgers ist, miteinander 
vereinigt werden können. Es ist nicht die einzig denkbare Lösung des so 
gestellten Problems, aber wohl die, welche sicher am wenigsten in den 
Fehler verfällt, die Eigenart und Höhe der mystischen Erfahrung herab- 
zudrücken. Bedeutsam ist auch, wie stark in dieser Theorie die Dunkelheit, 
der Nacht-Charakter dieses höchsten mystischen Erlebnisses betont ist. Ge- 
wiß macht sich hier der Einfluß des Pseudoareopagiten geltend. Aber die 
Art, wie dessen Gedanke aufgegriffen wird, wie die Dunkelheit der my- 
stischen Erfahrung mit den Mitteln einer Metaphysik erklärt wird, die 
dem Areopagiten fremd ist, zeigt doch, daß dieses Nachtmotiv in der 
Mystik B.s mehr ist als ein Stück bloßer Tradition. In seiner Theorie ist 
zudem die Dunkelheit, die •Nacht" (wenn wir die Terminologie Johan- 
nes' vom Kreuz verwenden dürfen) nicht so sehr ein vorbereitender Prü- 
fungszustand vor dem höchsten mystischen Erlebnis, sondern dieses selbst. 
Neuere Untersuchungen zur Mystik Johannes' vom Kreuz68 zeigen, daß 
auch hierin B. die tiefsten Ideen des Kirchenlehrers der Mystik vorweg- 
genommen hat. 

Grünewald stellt gegen Ende seiner Untersuchung, seine Deutung der 
Lehre B.s voraussetzend, mit einiger Verwunderung fest, daß in B.s Mystik 
68 Vgl. J. Baruzi, Saint Jean de la croix et !e probleme de l'experience mystique (2e ed., 

Paris 1931). 

18 



Dr. lgnaz Seipel, der Bundeskanzler und Priester 

ein gewisser Intellektualismus nicht zu verkennen sei, und daß das spezi- 
fisch Franziskanische weniger hervortrete 69. Die hier vertretene Bonaven- 
turadeutung vorausgesetzt, dürfte man das wohl kaum noch sagen können. 
Franziskanischer Geist der Liebe hat sich in Bonaventura eine kongeniale 
Metaphysik geschaffen. Beide zusammen und mystische Erfahrung sind in 
seiner Lehre von der ecstasis zu einem wundervollen Ganzen verschmolzen. 
Wie immer man auch sachlich über diese Theorie urteilen wird, immer 
wird sie bleiben das Denkmal eines Herzens, dem die Liebe das Größte war. 

«» 1. c. S. 112•114. 

Dr. Ignaz Seipel, der Bundeskanzler und Priester 

Nack seinem Tagebum 

Von Franz Dür S. J., Nürnberg, St. Kunigund 

Am 2. August 1932 starb im Wienerwaldsanatorium bei Pernitz ein 
L\ Mann, der, in den Nachkriegsjahren fünfmal Bundeskanzler, die 

JL JL Geschicke Österreichs entscheidend gelenkt hat. Über sein äußeres 
Leben, wie es seinen Hausgenossen, Vertrauten, dem Volke und auch seinen 
politischen Gegnern sich darbot, ist nach seinem Tode in den Zeitungen 
viel berichtet worden. Und es war das Bild eines genialen Staatsmannes, 
zugleich aber auch eines wahrhaft hochstehenden, vorbildlichen Priesters. 
Aber es war doch mehr nur die Außenseite dieses großen Lebens. 

Die Innenseite, das innere Leben und Ringen, die eigentlichen inneren 
Triebkräfte und Quellen dieses Lebens blieben uns verborgen. Und doch 
müßte es gerade für uns Priester, die wir in ähnlich aufregender, hasten- 
der, sorgenbedrückter Arbeit stehen, ungemein lehrreich und zugleich auch 
trostvoll sein, zu schauen, wie ein so großer, genialer Geist wie Seipel, der 
in der vordersten Front des aufreibendsten, heißesten politischen Tages- 
kampfes stand, belastet überdies und bedrückt von überanstrengten Nerven 
und einer schleichenden, lähmenden Kränklichkeit • wie der tiefinnerlich 
zu Gott stand, um Gott gerungen, mit Gott gelebt hat. 

Diesen Einblick in sein Innenleben ermöglicht uns sein Tagebuch1, 
das Seipel ohne Unterbrechung geführt hat in der Zeit vom 19. Februar 

1 Ignaz Seipel, Mensch, Christ, Priester. In seinem Tagebuch. Bearbeitung und Ein- 
führung von Rud. Blüml. Wien, Hilfswerk für Schulsiedlungen, 1933; 269 S, 12°, 
Leinen RM 3.80. 

2* 19 


