Franziskus und Aloysius

Ein Beitrag zur ibernatirlidhen Seelenkunde
Von P. Gisbert Menge O. F. M,, Paderborn

ine Gegeniiberstellung der beiden Heiligen Franziskus und Aloysius
El'a'.ﬁt uns auf den ersten Blick allerlei duflerliche Unihnlichkeiten

sehen. Doch das verschligt nicht viel. Schauen wir aber tiefer in das
Innere der beiden Heiligen, so enthiillt sich dem Auge eine bedeutsame
Verschiedenheit in der Lagerung des Seelischen. Franziskus ist ein Kind
Umbriens, dessen Eigenart uns so anmutig aus den Gemilden eines Peru-
gino entgegenstrahlt. Der Sohn des Groflkaufmanns Pietro di Bernardone
tragt auch die Ziige seines Landes. Er ist ganz Gefiihl, Glut, Begeisterung.
Als Jiingling — effusus in gaudia, wie Bonaventura sagt, allen Frohlich-
keiten ergeben — liebt er Gesang und Musik, Scherz und Spiel, heitere
Gesellschaft. Doch Hiflliches tut er nicht. Gegen andere ist er freundlich,
zuvorkommend, teilnehmend, freigebig.

Anders war die natiirliche Seelenanlage des heiligen Aloysius. Seine
Wiege hatte in Castiglione gestanden, einem Stidtchen Norditaliens, wo
sich italienische Glut mit nordischer Kraft gemischt hat. Ja in seinen Adern
rollte deutsches Blut. Denn die Stammutter der drei Hauptlinien Gonzaga-
Mantua, Bozzoli und Castiglione war die 1433 mit dem Markgrafen Lodo-
vico III. von Mantua vermihlte Barbara von Hohenzollern, eine Enkelin
Friedrichs I., Burggrafen von Niirnberg, der spiter als erster zur Wiirde
eines Kurfiirsten von Brandenburg emporstieg. Heimat und Abstammung
werden gewifl nicht ohne Einflufl auf die Geistesart unseres Heiligen ge-
blieben sein. Aloysius, der Erstgeborene des Markgrafen Ferrante I. von
Castiglione, hatte, wie P. Meschler richtig bemerkt, einen klaren und schar-
fen Verstand. Aus seinen Briefen spricht eine auflerordentliche Gesetztheit
und Reife des Urteils. Im Gegensatz zu den Uberschwenglichkeiten seines
Jahrhunderts ist er von einer iiberraschenden Niichternheit und Sachlichkeit
und erinnert dadurch an die Einfachheit seines Ordensvaters Ignatius. M6g-
lichst kurz und sachlich spricht er seine Gedanken aus, Bilder und Ver-
gleiche gebraucht er sehr sparsam, von Phantasie und Gefiihl ist kaum eine
Spur zu entdecken. Nur in den Briefen aus der letzten Zeit klingt das
Gemiit etwas stirker an. Ein starker Wille hatte in seinem Seelenleben die
Oberhand; was sich Aloysius einmal vorgenommen hatte, setzte er mit
unbeugsamer Festigkeit durch. Fiir die Wirklichkeiten des Lebens hatte er

37



P. Gisbert Menge O. F. M.

viel Verstindnis und ein gesundes Urteil. Sein Vater verwandte ihn deshalb
gern zu geschidftlichen Verhandlungen, und im Orden wurde die Ansicht
ausgesprochen, Aloysius werde einmal an die Spitze der Gesellschaft Jesu
berufen werden. '

So ist die natiirliche Seelenverschiedenheit der beiden Heiligen ziemlich
grof}. Und doch besteht zwischen ihnen auf dem Gebiete ihres iibernatiir-
lichen Ringens eine auffallende Ahnlichkeit: Beide waren von einer glii-
henden Gottesliebe erfiillt und sie betitigten diese durch eine Weltverach-
tung groften Ausmales.

Aloysius war sicher schon friihzeitig mit den Franziskanern bekannt ge-
worden. Denn in der Nihe von Castiglione lag das Franziskanerkloster
S. Maria, in dem fiir den Markgrafen und seine Kinder einige Zimmer ein-
gerichtet waren. Als sich Aloysius zu Anfang des Jahres 1583 ernstlich die
Frage vorlegte, in welchen Orden er eintreten sollte, dachte er zuerst daran,
sich den Franziskanern anzuschlieflen, die in Spanien unter dem Einfluf}
des heiligen Petrus von Alcantara eine sehr strenge Richtung eingeschlagen
hatten und den Namen Discalceaten fithrten. Doch nach weiteren Uber-
legungen oder auf den Rat der Mutter hin lieff er den Plan fallen.

Gottes Vorsehung hatte ithn fiir die Gesellschaft Jesu bestimmt und sie
wollte sich eines bedeutenden Franziskaners bedienen, um ihn in seinem
Entschluf} zu bestirken. Als Aloysius seinem Vater die Mitteilung machte,
dafl er die Absicht hege, ins Kloster zu gehen, geriet der Markgraf zunichst
in heftigen Zorn. Allmzhlich beruhigte er sich, ohne freilich seinem Sohne
die Erlaubnis zum Eintritt ins Kloster zu geben. Er bat seinen Verwandten
und vertrauten Freund, den General der Franziskaner, P. Franziskus Gon-
zaga — er war ein Sohn des Fiirsten Gonzaga-Bozzoli, cines Vetters von
Ferrante 1. Gonzaga-Castiglione —, der gerade die Kloster seines Ordens
in Spanien besuchte, den Beruf des Prinzen zu priifen. Der gelehrte und
heiligmiflige Ordensmann !, dessen Seligsprechung betrieben wird, unterhielt
sich zwei Stunden lang mit Aloysius. Das Ergebnis der Priifung war, daf}
P. Franziskus dem Markgrafen die Mitteilung machte, es stehe aufler
Zweifel, dafl der Beruf des Aloysius von Gott komme.

Don Ferrante gab seinem Sohne gleichwohl noch nicht die erbetene Er-
laubnis, sondern hielt ihn mit schdnen Worten hin. Einige Tage nachher
hatte der Markgraf wieder eine Zusammenkunft mit P. Franziskus. Er
stellte ihm vor, dafl es fiir ihn und sein Land einen groflen Schaden be-

1 Er starb am 11. Mirz 1620 als Bischof von Mantua.
a8




Franziskus und Aloysius

deuten wiirde, wenn er einen so verstindigen Sohn verl6re, der das Volk
so gut und so religids regieren wiirde; darum mdge er dem Prinzen von
dem Eintritt in den Ordensstand abraten. Allein der P. General lehnte das
ab; denn er hielt einen solchen Rat fiir unvereinbar mit seinem Stande und
seinem Gewissen. Darauf bat der Markgraf seinen Freund, er moge dem
Sohne wenigstens den Rat geben, nicht in Spanien einzutreten, sondern
damit bis nach der Riickkehr nach Italien zu warten; er gebe ihm sein
Wort, dafl er dort tun konne, was er wolle. P. Franziskus dachte an seine
eigenen Erfahrungen zuriick. Thm waren von seinen Eltern dhnliche Vor-
stellungen gemacht worden; er hatte ihnen aber kein Gehor gegeben, son-
dern schon in Spanien das Ordenskleid genommen. Deshalb erklirte er dem
Markgrafen, auch den gewiinschten Dienst kénne er ihm nicht gut tun; er
habe einige Bedenken, wolle ihm jedoch entgegenkommen. P. Franziskus
teilte dem Prinzen den Wunsch des Vaters mit. Aloysius hoffte, daff der
Markgraf sein Versprechen halten werde. Er willfahrte seinem Wunsche.
Bei dieser Ubereinkunft lieffen es dann Vater und Sohn bewenden.

Im Jahre 1584 kehrte Don Ferrante mit seiner Familie nach Italien
zuriick. Dasselbe Schiff benutzte P. Franziskus Gonzaga zur Heimreise, da
er seine Visitation beendet hatte. Aloysius war gliicklich dariiber, in Ge-
sellschaft mit diesem ausgezeichneten Ordensmann reisen zu kénnen, von
dem er viele Belehrungen und Anregungen erhielt.

Auch in Italien wollte der Markgraf seinem Sohn noch nicht gleich die
Erlaubnis zum Eintritt ins Kloster geben. Vielmehr machte er alle mog-
lichen Versuche, um Aloysius in seinem Entschlufl zu erschiittern. Unter
anderm bat er den ihm befreundeten Franziskaner P. Franziskus Paniga-
rola, der als Prediger eine Berithmtheit war, 1587 Bischof von Asti wurde
und als solcher 1594 starb, er moge dem Prinzen die Klostergedanken aus-
reden. Der Ordensmann erkannte wohl, wie unberechtigt das Ansinnen
war, und willigte nur ungern ein. Mit der ganzen Macht seines Wortes
redete er — wohl mehr zum Schein als aus Uberzeugung — auf Aloysius
ein. Er erreichte freilich nichts. Voll Bewunderung fiir die Standhaftigkeit
des Jiinglings sagte er zu einem Kardinal: ,,Man hat mir diesem Jiingling
gegeniiber die Aufgabe des Teufels iibertragen. Und da ich sie angenom-
men hatte, habe ich mich ihrer mit allem Fleifle und all meinem Wissen
erledigt. Und gleichwohl habe ich nichts ausgerichtet; denn er steht so fest
und unbeweglich, dafl man ihn nicht niederkimpfen kann.

‘Nachdem Don Ferrante so grofle Anstrengungen gemacht hatte, Aloysius

39



P. Gisbert Menge O. F. M.

in seinem Vorhaben zu erschiittern, lieff er eines Tages, als er an Gicht
krank zu Bett lag, seinen Erstgeborenen zu sich kommen und fragte ihn,
wie er jetzt iiber seinen Plan ddchte. Der heilige Jiingling erwiderte ehrer-
bietig, aber bestimmt, sein Gedanke sei stets gewesen, in dem ithm bekann-
ten Orden dem Herrn zu dienen. Da brauste der Markgraf heftig auf,
jagte ihn mit drohenden Worten aus dem Zimmer und bedeutete ihm, er
solle ihm nicht mehr unter die Augen kommen. Aloysius fafite diese Worte
als Befehl auf, verlief das Schloff und begab sich in das erwihnte Fran-
ziskanerkloster. Ein Diener, der das Bett des Heiligen, Zimmergerit und
einige Biicher mitnahm, begleitete ihn. In Gebet und Bufle fiihrte Aloysius
dort bei den Sohnen des heiligen Franziskus ein sehr zuriickgezogenes
Leben, bis der Vater erfuhr, was vorgefallen war, und Befehl gab, ihn
sofort zuriickzurufen.

Aloysius war nicht von Gott auserwihlt, sein Leben in einem Franzis-
kanerkloster zuzubringen; er sollte eine Zierde der Gesellschaft Jesu wer-
den. Am 25. November 1585 trat er zu Rom in das Noviziat von Sant’
Andrea ein. Er hegte aber doch eine besondere Liebe zum heiligen Franzis-
kus. Am Feste Allerheiligen hielt er einmal einen Vortrag iiber die erste
der acht Seligkeiten. Viermal berief er sich darin auf Franziskus. Das war,
wie P. Enrico Rosa S. J. in seiner Ausgabe der Briefe und anderen Schriften
des heiligen Aloysius sagt, eine ,,eco delle letture preferite e della parti-
colar devozione®. Den tieferen Grund fiir die besondere Andacht miissen
wir in der Ahnlichkeit suchen, die zwischen den beiden Heiligen besteht.

Von Franziskus sagt Bonaventura, daf} er ,von seraphischem Feuer
ganz durchglitht war. Die Liebe wird freilich jedem Christen vom Heili-
gen Geiste cingegossen, und mit seinem Gnadenbeistande wichst sie von
Tag zu Tag. Wir konnen nicht den Grad dieser Liebe bei den einzelnen
Heiligen bestimmen; aber die Auflerung der herrlichsten aller Tugenden,
die sehr verschieden ist, ist unserer Beobachtung zuginglich. Bei Franzis-
kus offenbarte sich die Grofle seiner Liebe in einer starken Glut des Ge-
fiihls. Er vergof Strome von Trinen, so dafl die Arzte schliefllich fiirchte-
ten, er kdnnte infolge des vielen Weinens das Augenlicht verlieren.

Auch Aloysius, der ruhige, niichterne, willensharte, wurde im Verkehr
mit Gott oft von einer ungemein starken Ergriffenheit des Gefiihls iiber-
mannt. Einer seiner Diener sagte im Seligsprechungsprozefl aus: ,,Wenn er
mit Gott im Gebete beschiftigt war, hielt er sich verborgen in seinem
Zimmer, das mit dem Riegel verschlossen war. War es gestattet, ihn im

40



Franziskus und Aloysius

Gebete zu besuchen oder sonst zu sehen, so war er dank der Gnade Gottes
von Trinen iiberstromt. Das habe ich oft gesehen und bisweilen habe ich
ihm drei oder vier Taschentiicher gewechselt, damit er sich die Augen und
das Gesicht abtrocknen konnte.”“ Im Kloster versiegten seine Trinen kei-
neswegs. Die Oberen fiirchteten deshalb fiir seine Gesundheit und hielten
ihn an, die Trinen zu unterdriicken; aber was der Heilige auch tun mochte,
kein Mittel vermochte die siiflen Stréme einzudimmen.

Ja, die Gottesliebe der beiden Heiligen war von unaussprechlichen Siiflig-
keiten begleitet; aber auch welche Heldentaten hatte sie im Gefolge! Von
Franziskus weif} alle Welt, dafl er aus Liebe zu dem armen Heilande mit
der duflersten Strenge die Armut iibte. Auch Aloysius liebte nicht nur
die Armut sehr, sondern er leb te sie in einer iiber die allgemeinen Gren-
zen hinausgehenden Weise. Sein Lebensdarsteller P. Cepari, der im Rémi-
schen Kolleg sein Mitschiiller gewesen war, sagt: ,,Della povertd religiosa
era amantissimo e tanto se ne dilettava e compiaceva, quanto non si com-
piaciono gli avari delle ricchezze.“ Aloysius ,,freute sich“ — ganz wie
Franziskus — ,,iiber die Maflen, die schlechteren Sachen zu haben, und,
soweit es auf ihn ankam, nahm er in allem immer das Schlechtere. Wie
fiir Franziskus, so war es auch fiir Aloysius eine Lieblingsbeschiftigung,
in den Straflen der Stadt zu betteln. Nicht zufillig war es also, sondern,
wie P. Enrico Rosa S. J. sagt, ,.,ein Widerhall der bevorzugten Lesungen
und der besonderen Andacht“, wenn der junge Jesuit in seiner Allerheili-
genansprache iiber die Armut im Geiste viermal den heiligen Franziskus
als Kronzeugen anfihrte.

Von dem Sohne Gottes, der sich selbst entduflerte und Knechtsgestalt
annahm, der sich erniedrigte und den Kreuzestod erduldete, lernte Fran-
ziskus, dessen Gottesliebe sich gerade dem Kreuze gern zuwandte, die
Selbsterniedrigung. Und er wollte nicht nur innerlich, vor den Augen der
gottlichen Majestit, klein sein, sondern auch vor den Blicken der Menschen
klein erscheinen. Gerade so dachte und handelte Aloysius, bei dem auch
die Liebe zum Gekreuzigten stark ausgeprigt war. Als Fiirst hitte er die
Demut im Aufleren nicht so gut iiben kdnnen. Aloysius erkannte das, und
er verzichtete auf die Markgrafschaft. Das Ordensleben bot ihm mehr Ge-
legenheit zur dufleren Verdemiitigung. Sehr peinlich war es ihm, wenn er
an seine hohe Abstammung erinnert wurde; dann konnte er wohl ein
wenig erregt werden, wihrend er gewShnlich eine tiefe Gemiitsruhe ver-
kostete. Eine grofle Freude aber bereitete es ihm, wenn er die Ginge

41



P. Gisbert Menge O. F. M.

fegen, die Lampen putzen, die Kiichengerite reinigen, die Armen bedienen,
die Seuchenkranken pflegen durfte.

Mit dem liebenden Blick auf den Heiland iibte Franziskus korperliche
Strengheiten aller Art. Insbesondere beobachtete er den weitaus grofiten
Teil des Jahres ein strenges Fasten. Denselben Bufleifer hegte und be-
tatigte Aloysius. In der letzten Zeit seines Weltlebens iibte er die Ab-
totung in ecinem Umfange, dafl er es selbst spiter als Unklugheit be-
zeichnete. Im Kloster mufite sich sein Bufleifer grofle Beschrinkungen ge-
fallen lassen, da seine Oberen in kluger Weise einer weiteren Schidigung
seiner Gesundheit vorzubeugen suchten; aber eine starke Liebe zu korper-
licher Abtotung blieb ihm stets, und mit Erlaubnis der Vorgesetzten ver-
richtete er immerhin noch viele Werke der Bufle.

Weltverachtung und Nichstenliebe gaben dem heiligen Franziskus eine
Vorliebe fiir die Kleinen dieser Welt ein und fiir alle, die mit irgend einem
Leid behaftet waren. Auch diesen Zug finden wir bei Aloysius in sehr
ausgepragter Form wieder. Schon als Kind hatte er eine grofle Liebe zu
den Armen. Im Kloster verkehrte er gern mit den Laienbriidern, er be-
suchte und pflegte die Kranken im Kloster und in den 6ffentlichen Spi-
tilern, trug den Armen an der Pforte mit grofler Liebenswiirdigkeit Spei-
sen zu. Und wie Franziskus mit Vorliebe den Aussitzigen seine Dienste
erwies, so Aloysius den Kranken, die am meisten abstoflend waren. Ein-
mal trug Aloysius einen Pestkranken, den er auf der Strafle fand, auf
seinen Schultern ins Spital und bediente thn. Durch diese Liebestat nahm
der Heilige wahrscheinlich den Todeskeim in sich auf.

Selbst im Tode zeigen Franziskus und Aloysius einen Zug der Ahnlich-
keit. Franziskus, sagt Bonaventura, ,,wollte in Wahrheit zeigen, dafl er
nichts mit der Welt gemein hatte. Trotz seiner schweren Krankheit warf
er sich in seinem Feuereifer entkleidet auf den nackten Boden hin“ und
versenkte sich in die Betrachtung der ewigen Glorie. Ein Bruder brachte
ihm Kleider und sprach: ,,Dieses leihe ich dir als einem Armen, nimm es
an in heiligem Gehorsam.“ Da jubelte er in dem Gedanken, der Herrin
Armut die Treue bewahrt zu haben, und er pries Gott, daff er ihm die
Gnade gegeben hatte, frei von aller Last ihm entgegeneilen zu kdnnen.

Als Aloysius auf dem Sterbebett lag, bat er den P. Provinzial um die Er-
laubnis, sich zu geifleln. Doch der Obere meinte, dazu sei er zu schwach.
Dann moge ihm, wiinschte der Heilige, ein anderer den Dienst tun.
Scherzend erwiderte P. Provinzial, es sei unter einer kirchlichen Strafe

42



Franziskus und Aloysius

verboten, einen Kleriker zu schlagen. Als thm so die Bitte abgeschlagen
wurde, duflerte der Sterbende den Wunsch, auf den nackten Boden gelegt
zu werden und so zu sterben. Auch das wurde ihm nicht gewdhrt. Dafl
die Bitte des Heiligen aus Liebe zum sterbenden Erl6ser hervorging, zeigte
sich in der letzten Stunde. Da nahm Aloysius die Kopfbedeckung ab.
Sein Mitschiiler Cepari, der ihm Beistand leistete, bedeckte ihn wieder.
Nach einer Weile entblofite Aloysius wieder das Haupt. Sein Mitbruder
tat wie vorher und sprach: ,,Frater Aloysius, haltet Euch bedeckt, damit
die kalte Abendluft Eurem Kopfe keinen Schaden zufiigt.”“ Da winkte
der Sterbende mit den Augen zum Kreuze hin, das ihm gegeniiber stand,
und flisterte: ,,Als Christus starb, hatte er nichts auf dem Haupte.”“ So
blieben die beiden Heiligen ihrer heldenmiitigen Weltverachtung und Hei-
landsliebe bis zum letzten Atemzuge treu.

Die Weltverachtung hinderte den heiligen Franziskus nicht, eine grofle
Liebe zu der uns umgebenden Natur zu unterhalten. Seine Freude an den
Geschpfen blieb aber nicht stehen beim Genieflen der Schonheit und An-
nehmlichkeit, die ithnen in Form und Farbe, in Duft und Ton eigen ist,
sondern er erhob sich zu einem Jubeln in Gott, dessen Spuren er in allem
Erschaffenen sah. Weltberiihmt ist sein Gesang vom Frate Sole, in dem
er durch alle Geschopfe sein ,,Lodato sia Dio mio Signore® emporjauchzt.

Wie war nun die Stellung des heiligen Aloysius zur Natur? Sein Haupt-
lebensdarsteller Cepari erzdhlt dariiber fast gar nichts. Das mag seinen
Grund darin haben, dafl er es micht der Mithe wert erachtete, iiber der-
artige Dinge zu berichten. Er zeigt ja auch kein Verstindnis fiir das Spie-
len des Heiligen in spiteren Jahren, nachdem sich dieser bereits dem geist-
lichen Leben sehr hingegeben hatte. Auch in anderen Quellen ist von der
Naturfreude des Heiligen keine Rede. Sehr ausgeprigt scheint sie daher
bei unserem Heiligen nicht gewesen zu sein.

War das etwa ein Mangel in seinem Leben? Das nicht. Denn die Ge-
schopfe sind nur ein Mittel des Aufstieges zu Gott. Wenn nun jemand
dieser Stiitzen des Gebetslebens nicht zu bediirfen glaubt, warum sollte
er sich ihrer bedienen? Ubrigens habe ich bei Cepari zwei bisher nicht be-
achtete gelegentliche Bemerkungen entdeckt, aus denen ich den Schluf}
zichen mochte, dafl Aloysius mehr Naturliebe hatte, als man gewdhnlich
annimmt. Nicht lange vor seinem Eintritt ins Kloster weilte Aloysius
Geschifte halber zu Mailand. Er benutzte die Gelegenheit, um nebenbei
im Jesuiténkolleg di Brera Physik und Mathematik zu horen. An den

43



P. Gisbert Menge O. F. M.

Donnerstagen fielen die Vorlesungen gewdhnlich aus. Die Professoren be-
nutzten den freien Tag zu einem Ausflug nach dem in der Nihe der Stadt
gelegenen Landhause Ghisolfa. Aloysius wufite das. Um die Patres, in
deren Gemeinschaft er so sehnlich aufgenommen zu werden verlangte, zu
sehen, begab er sich friihzeitig dahin. Wihrend er noch warten muflte, bis
er einige Patres des Weges kommen sah, las oder betrachtete er oder ,,zur
Friihlingszeit unterhielt er sich damit, daf8 er Veilchen sammelte — tratte-
nendosi in cogliere viole in tempo di primavera®. Das ist eine kostbare
Bemerkung, die den gegen sich selbst gerade damals auflerordentlich har-
ten Prinzen in einem menschlich angenehmeren Lichte zeigt.

Wertvoller fiir die Kenntnis seines geistlichen Lebens ist die zweite An-
deutung. Als Jesuitenstudent der Theologie mufite Aloysius im Jahre
1589/90 lidngere Zeit in seiner Heimat zubringen, um Streitigkeiten zwi-
schen dem Herzog von Mantua und seinem Bruder Rudolf zu schlichten
und des letzteren rechtmiflig geschlossene, aber aus irdischen Riicksichten
geheimgehaltene Ehe mit einer nicht ebenbiirtigen Dame zu ordnen. Die
Geschifte nétigten ihn, verschiedene Reisen zu machen. Unterwegs, sagt
Cepari, ,,entrava a Dio per le cose visibili, ,,durch die sichtbaren Dinge
erhob er sich zu Gott und er begann, mit seinem Begleiter — ein Laien-
bruder war ihm von Rom zum Begleiter mitgegeben worden — ,,lange
Gespriche iiber gottliche Dinge zu fithren“. Aus dieser Bemerkung diirfen
wir folgern, dafl unser Heiliger die Geschdpfe auch sonst benutzte, um
in ihnen den Schépfer zu sehen, zu loben und zu preisen. Cepari gebraucht
hier die schone Wendung: ,,Entrava a Dio®, ,,er drang in Gott ein“. Nicht
nur mit dem wie von ferne schauenden Auge des forschenden Verstandes,
sondern mehr noch mit der Glut des licbend genieBenden Herzens trat er
in das Allerheiligste ein. So verschmihte also auch Aloysius nicht ein
leichtes, angenehmes und doch wirksames Mittel des Aufstiegs der Seele zu
Gott.

Noch ein anderes kostbares natiirliches Gut gebrauchte er trotz aller
Weltverachtung, um es in den Dienst der Liebe zu stellen: die Wissen-
schaft. Aloysius liebte die Wissenschaft und widmete sich ihr nicht nur aus
Gehorsam gegen die Eltern, sondern auch aus innerem Drange. Wir kén-
nen das schlieflen aus dem besonderen Eifer, mit dem er sein Studium be-
trieb. Nicht Ehrgeiz — den hatte er griindlich iiberwunden —, sondern
innere Teilnahme dringte ihn, im Studieren mehr zu tun, als die Pflicht
ihm gebot. Kurz vor seinem Eintritt ins Kloster weilte er zu Mailand,

44



Franziskus und Aloysius

um im Auftrage des Vaters schwierige Geschifte zu erledigen. Acht bis
neun Monate nahm ihn die Angelegenheit in Anspruch. Die freie Zeit
benutzte er, um in dem Jesuitenkolleg di Brera Physik zu horen. War er
durch die Geschifte verhindert, die Schule zu besuchen, so lief} er sich die
Vorlesungen abschreiben, um sie zu Hause durchzuarbeiten. Auch eine
Stunde Mathematik nahm er. Der Professor dieses Faches hatte nicht die
Gewohnbheit, den Schiilern seinen Vortrag in die Feder zu sagen. Sobald
daher Aloysius in seine Wohnung zuriickgekehrt war, liel er die Vor-
lesung durch einen Kammerdiener niederschreiben, um das Gehorte nicht
zu vergessen. Sein Lebensdarsteller Cepari sah spiter diese Aufzeichnun-
gen und war erstaunt iiber ihre Genauigkeit und Sauberkeit.

Mit groflem Eifer studierte Aloysius als junger Jesuit Philosophie und
Theologie. Wieder, nicht nur aus Gehorsam, sondern auch mit reger inne-
rer Anteilnahme. Er begniigte sich nicht damit, die Vorlesungen zu be-
suchen und den Stoff dem Gedichtnis einzuprigen, er verarbeitete auch
innerlich das Gehorte. Stieflen thm Schwierigkeiten auf, so trug er diese
gegen Ende der Wiederholungsstunde dem Professor vor, oder er suchte
zu gelegener Stunde den Lehrer auf, um von ihm die Losung zu erbitten.
Aloysius besafl zweifellos eine vortreffliche geistige Begabung, er suchte
aber auch seine Talente auszuwerten. Dabei kam ihm die grofle geistige
Zucht zustatten, die es ihm ermdglichte, seine Aufmerksamkeit fest auf
einen Gegenstand gerichtet zu halten. Wohl hinderte ihn hiufiges Kopf-
weh am Studium; aber trotzdem arbeitete er mit schonem Erfolge. Des-
halb wurde er ausersehen, eine 6ffentliche Disputation zu halten, in der er
Lehrsitze aus dem gesamten Gebiet der scholastischen Philosophie zu ver-
teidigen hatte.

So hat Aloysius trotz seiner allseitigen, heldenhaften Weltverachtung
doch der Wissenschaft, einem der hdchsten Kulturgiiter, eine reiche Huldi-
gung dargebracht. Es sind uns keine Worte iiberliefert, die uns Aufklirung
iiber seine Beweggriinde zum Studium geben kdnnen; aber aus seiner- gan-
zen seelischen Einstellung konnen wir leicht auf die Triebfeder seines
wissenschaftlichen Arbeitens schlieflen. Mit seinem klaren, die Wirklich-
keiten des Lebens erfassenden Verstande erkannte er die grofle Bedeutung
der Wissenschaft, und die iibernatiirliche Liebe dringte ihn zur Arbeit,
um zu gegebener Zeit auch dieses wertvolle Gut in den Dienst Gottes und
der Menschen stellen zu kdnnen. Das entsprach ganz dem Geiste seines

45



- P. Gisbert Menge O. F. M.

Ordensvaters Ignatius, der bei aller Weltverachtung nichts unversucht lief3,
um in grofiziigiger Weise die Ehre Gottes zu fordern.

Anders war die Stellung des heiligen Franziskus zur Wissenschaft. Der
Poverello, der liebe, kleine Arme, war kein Feind der Wissenschaft. Wis-
senschaftlich gebildeten Méannern, die in den Orden cintraten, begegnete er
mit besonderer Hochachtung. In seinem Testament ermahnt er die Briider,
den Theologen und den Verkiindern des géttlichen Wortes Ehre zu er-
weisen. Auch war er damit einverstanden, dafl die Briider dem theolo-
gischen Studium oblagen, wenn sie nur nicht den Geist des Gebetes zer-
storten. Den heiligen Antonius bestellte er zum ersten Lektor der Theo-
logie. Und die Geschichte berichtet, welch herrlichen Aufschwung die Wis-
senschaft innerhalb scines Ordens genommen hat. Er selbst jedoch, der
sich als reicher Kaufmannssohn die standesmiflige Bildung der damaligen
Zeit angeeignet hatte, hat im Orden kein wissenschaftliches Studium be-
trieben. Sicher ist er auch kein besonderer Freund und Férderer wissen-
schaftlicher Bestrebungen gewesen. Thm lag vor allem daran, ein Leben
in Gebet, Demut, Armut und Bufle zu fithren, dem menschgewordenen
Logos dhnlich zu werden und so die Menschheit zu Gott emporzureifien.

Franziskus war ein Mann der Tat. Was er im Evangelium gelesen
hatte — es mochte ein Befehl oder nur ein Rat sein — das suchte er mit
aller Entschiedenheit, die keine kleinlichen Ausnahmen kannte, in seinem
Leben zur Ausfiihrung zu bringen. Und darin ist ihm wieder Aloysius
dhnlich. Der Gonzagaprinz und Ignatiusjiinger setzte alles Erkennen in
Handeln um. Fiir diese seine Geistesrichtung ist bezeichnend die Ansprache,
die er auf der Reise von Mailand nach Rom an die Zoglinge des vor-
nehmen Jesuitenkollegs Tolomei zu Siena gehalten hat. Mit Berufung auf
die Mahnung des heiligen Jakobus: ,,Seid Befolger des Wortes®, ruft er
den Studierenden zu: ,,Wenig niitzt dem Christen der Vorzug, die Heilige
Schrift zu haben, wenn er nicht ithr gemif} lebt. Wenig niitzt es ihm, die
Gebote zu haben, die Gott im alten Gesetze gab, wenn er nicht ihnen
gemifl lebt. Wenig niitzt es, die Seligkeiten zu kennen, die Christus in
der Bergpredigt darlegte, wenn ... Wenig niitzt es zu wissen, wie man
betet, wenn ... Wenig niitzt es, wenn man weifl, worin die Vollkommen-
heit besteht, den Unvollkommenheiten aber ergeben ist. Vielmehr dient
solchen die Heilige Schrift zu nichts anderem, als daf sie sie als ihren
Todesbrief mit sich tragen, wie Urias, als er von David zu Joab gesandt
wurde.*

46



Franziskus und Aloysius

Wohl von seinem Studium der Philosophie her war ihm eine Ausfiih-
rung im zehnten Buch der Ethik des Aristoteles bekannt. Da legt der
grofle Philosoph dar, dafl die geistigen Freuden gréfer sind als die sinn-
lichen. Aloysius benutzt die Worte, um die jungen Zuhdrer zum Streben
nach den wahren Freuden anzuregen. Und da greift seine Theologie ein.
Er weist hin auf die begliickende Wahrheit, dafl Gott den Menschen zur
Gotteskindschaft erhebt, in dieser Welt mit viterlicher Sorge sich seiner
annimmt und ihm ein ewiges Erbe verheiflt. Miissen wir also nicht alles
Siindhafte und Unvollkommene ablegen und die Gewohnheiten echter
Gotteskinder annehmen? Nur der konnte der Einladung Gottes wider-
streben, ,,der Gottes Wort nicht verstinde, und nicht erfaflte, was Gott
uns verspricht. Ja, das Wort Gottes mufl uns, so lehrt Aloysius mit Be-
rufung auf den heiligen Bernhard, einverleibt, uns Willensrichtung und
Lebensfithrung werden. Nur Unkenntnis kann uns vom Streben nach den
wahren Giitern abhalten. Darum schliefit der heilige Redner mit den Wor-
ten: ,,Moge es Gott gefallen, dafl wir zum reifen Alter gelangen, in dem
wir jedes Ding so schitzen, wie es wiegt und kostet, und in dem wir sehen,
wie alle Grofle und Ehre des eigenen Hauses und was die Welt uns ver-
spricht, wertlos und niedrig sind im Vergleiche mit dem, was Gott uns ver-
spricht: ,Uber die Hohen des Landes will ich dich erheben‘. Die ganze
Ansprache ist ein wertvolles Zeugnis dafiir, wie unser Heiliger all sein
Wissen fiirs Leben fruchtbar zu machen suchte.

Die Schlufiworte sind sehr bezeichnend fiir die klare, ruhige, allen Uber-
treibungen abholde Art unseres Heiligen. Alles mdchte er in seinem
wahren Werte erkennen. An alles Erschaffene legt er den einzig richtigen
Mafistab an, den der Ewigkeit. So gewinnt er die rechte, tragfihige
Grundlage fiir seine Weltverachtung: alles ist nichts im Vergleiche mit dem
ewigen Gott und den Giitern, die er verheifit. In dieser, zur Tat fort-
schreitenden Erkenntnis begegnet er sich mit dem heiligen Franziskus. In
beiden brennt das Verlangen, alles Erschaffene aus Liebe zu Gott mdglichst
von sich abzutun. Die tatsichliche Ausfilhrung des allgemeinen Grund-
satzes filhrte dann zu einer Verschiedenheit des Handelns. Die Aus-
stattung und Aufgabe der einzelnen sind eben auch im Reiche Gottes sehr
verschieden. Alles aber wirkt der eine Heilige Geist, der seine Gaben
verteilt, wie er will. Und sein Wollen ist nicht Willkiir, sondern Weis-
heit. Er ist der Bildner unserer Heiligen, die, jeder in seiner Weise, dem
einen hohen Ziele zustreben.

47



Erich Przywara S. ].

Und die Grundkraft, durch die er sie zum Streben nach dem Hochsten
anfeuert, ist die Liebe. Darum darf ich auf die beiden Heiligen mit einigen
Abidnderungen die Worte anwenden, die P. Anton Koch S. J. am Schlusse
einer kleinen, aber wertvollen Schrift vom heiligen Aloysius sagt: Die
Edelbliiten ihres Charakters erhielten Glanz und Duft vor allem durch
die Liebe. Das ist das Schonste in ihrem Leben, daf die Vielheit ihrer
Tugenden immer mehr zur Einheit der Liebe gelangte. Die Liebe zu Gott
und zum Heiland ist die letzte Erklirung fiir das Auflerordentliche in
dem eigenartigen Leben beider Heiligen. Sie erst erklirt und verklirt die
von beiden so heldenhaft geiibte Weltverachtung und umgibt ihre hohe,
ernste Gestalt mit einem unverginglichen Zauber.

Herz-J esu-Andadlt

Von Erich Przywara S. J.,, Miinchen

1.

ndachten gehdren an und fiir sich in das Bittgebet. Sie sind die echt
Amenschliche und kindliche Art, vor der gottlichen Majestit mit
jemand zu erscheinen, der bei dieser Majestit Fiirsprech sein kann,
oder die gottliche Majestit an etwas zu ,,erinnern, was Ihr teuer ist und
Sie darum zur ,,Geneigtheit* stimmen mag. So ist Gott-Sohn selber ,,immer
Firsprech fir uns®, und der Heilige Geist ,fleht mit unaussprechlichen
Seufzern® nicht nur fiir uns, sondern ,,in uns®“. So heifit Maria die ,,fiir-
bittende Allmacht®. So gibt es besondere ,,Nothelfer unter den Heiligen,
und jeder Heilige wird zum besonderen Nothelfer fiir irgend eine irdische
Not. In diesem Sinne laf}t sich auch die Herz-Jesu-Andacht verstehen, vor
allem in der Form, wie sie Volksandacht ist: das ,,durchbohrte Herz des
Herrn“ als die Kostbarkeit, bei der der Bedringte Gott beschwort.

Aber jede, auch die scheinbar ,duflerlichste” Andacht geht auf dem
Wege dieser echt menschlichen Demut der Kindlichkeit in das ,,Eigent-
liche*, zu dem nimlich, was sowohl mit dem deutschen Wort ,,Andacht*
wie mit dem lateinischen Wort ,,devotio gemeint ist. — ,,Andacht* ist
»denken an“ und meint damit das, was uns so ganz erfiillt und so ganz
besitzt, dafl wir, bewufit oder unbewuflt, ,,immer daran denken®. ,,Jmmer
daran denken* heifit einmal: in seiner Gegenwart sein. Es ist von allem,
was uns gegenwirtig ist, das eigentlich Gegenwirtige. ,,Jmmer daran den-

48





