
Franziskus und Aloysius 
Ein Beitrag zur übernatürlichen Seelenkunde 
Von P. Gisbert Menge O. F. M., Paderborn 

Eine Gegenüberstellung der beiden Heiligen Franziskus und Aloysius 
läßt uns auf den ersten Blick allerlei äußerliche Unähnlichkeiten 

r sehen. Doch das verschlägt nicht viel. Schauen wir aber tiefer in das 
Innere der beiden Heiligen, so enthüllt sich dem Auge eine bedeutsame 
Verschiedenheit in der Lagerung des Seelischen. Franziskus ist ein Kind 
Umbriens, dessen Eigenart uns so anmutig aus den Gemälden eines Peru- 
gino entgegenstrahlt. Der Sohn des Großkaufmanns Pietro di Bernardone 
trägt auch die Züge seines Landes. Er ist ganz Gefühl, Glut, Begeisterung. 
Als Jüngling • effusus in gaudia, wie Bonaventura sagt, allen Fröhlich- 
keiten ergeben • liebt er Gesang und Musik, Scherz und Spiel, heitere 
Gesellschaft. Doch Häßliches tut er nicht. Gegen andere ist er freundlich, 
zuvorkommend, teilnehmend, freigebig. 

Anders war die natürliche Seelenanlage des heiligen Aloysius. Seine 
Wiege hatte in Castiglione gestanden, einem Städtchen Norditaliens, wo 
sich italienische Glut mit nordischer Kraft gemischt hat. Ja in seinen Adern 
rollte deutsches Blut. Denn die Stammutter der drei Hauptlinien Gonzaga- 
Mantua, Bozzoli und Castiglione war die 1433 mit dem Markgrafen Lodo- 
vico III. von Mantua vermählte Barbara von Hohenzollern, eine Enkelin 
Friedrichs L, Burggrafen von Nürnberg, der später als erster zur Würde 
eines Kurfürsten von Brandenburg emporstieg. Heimat und Abstammung 
werden gewiß nicht ohne Einfluß auf die Geistesart unseres Heiligen ge- 
blieben sein. Aloysius, der Erstgeborene des Markgrafen Ferrante I. von 
Castiglione, hatte, wie P. Meschler richtig bemerkt, einen klaren und schar- 
fen Verstand. Aus seinen Briefen spricht eine außerordentliche Gesetztheit 
und Reife des Urteils. Im Gegensatz zu den Überschwenglichkeiten seines 
Jahrhunderts ist er von einer überraschenden Nüchternheit und Sachlichkeit 
und erinnert dadurch an die Einfachheit seines Ordensvaters Ignatius. Mög- 
lichst kurz und sachlich spricht er seine Gedanken aus, Bilder und Ver- 
gleiche gebraucht er sehr sparsam, von Phantasie und Gefühl ist kaum eine 
Spur zu entdecken. Nur in den Briefen aus der letzten Zeit klingt das 
Gemüt etwas stärker an. Ein starker Wille hatte in seinem Seelenleben die 
Oberhand; was sich Aloysius einmal vorgenommen hatte, setzte er mit 
unbeugsamer Festigkeit durch. Für die Wirklichkeiten des Lebens hatte er 

57 



P. Gisbert Menge O. F. M. 

viel Verständnis und ein gesundes Urteil. Sein Vater verwandte ihn deshalb 
gern zu geschäftlichen Verhandlungen, und im Orden wurde die Ansicht 
ausgesprochen, Aloysius werde einmal an die Spitze der Gesellschaft Jesu 
berufen werden. 

So ist die natürliche Seelenverschiedenheit der beiden Heiligen ziemlich 
groß. Und doch besteht zwischen ihnen auf dem Gebiete ihres übernatür- 
lichen Ringens eine auffallende Ähnlichkeit: Beide waren von einer glü- 
henden Gottesliebe erfüllt und sie betätigten diese durch eine Weltverach- 
tung größten Ausmaßes. 

Aloysius war sicher schon frühzeitig mit den Franziskanern bekannt ge- 
worden. Denn in der Nähe von Castiglione lag das Franziskanerkloster 
S. Maria, in dem für den Markgrafen und seine Kinder einige Zimmer ein- 
gerichtet waren. Als sich Aloysius zu Anfang des Jahres 1583 ernstlich die 
Frage vorlegte, in welchen Orden er eintreten sollte, dachte er zuerst daran, 
sich den Franziskanern anzuschließen, die in Spanien unter dem Einfluß 
des heiligen Petrus von Alcantara eine sehr strenge Richtung eingeschlagen 
hatten und den Namen Discalceaten führten. Doch nach weiteren Über- 
legungen oder auf den Rat der Mutter hin ließ er den Plan fallen. 

Gottes Vorsehung hatte ihn für die Gesellschaft Jesu bestimmt und sie 
wollte sich eines bedeutenden Franziskaners bedienen, um ihn in seinem 
Entschluß zu bestärken. Als Aloysius seinem Vater die Mitteilung machte, 
daß er die Absicht hege, ins Kloster zu gehen, geriet der Markgraf zunächst 
in heftigen Zorn. Allmählich beruhigte er sich, ohne freilich seinem Sohne 
die Erlaubnis zum Eintritt ins Kloster zu geben. Er bat seinen Verwandten 
und vertrauten Freund, den General der Franziskaner, P. Franziskus Gon- 
zaga • er war ein Sohn des Fürsten Gonzaga-Bozzoli, eines Vetters von 
Ferrante I. Gonzaga-Castiglione •, der gerade die Klöster seines Ordens 
in Spanien besuchte, den Beruf des Prinzen zu prüfen. Der gelehrte und 
heiligmäßige Ordensmann 1, dessen Seligsprechung betrieben wird, unterhielt 
sich zwei Stunden lang mit Aloysius. Das Ergebnis der Prüfung war, daß 
P. Franziskus dem Markgrafen die Mitteilung machte, es stehe außer 
Zweifel, daß der Beruf des Aloysius von Gott komme. 

Don Ferrante gab seinem Sohne gleichwohl noch nicht die erbetene Er- 
laubnis, sondern hielt ihn mit schönen Worten hin. Einige Tage nachher 
hatte der Markgraf wieder eine Zusammenkunft mit P. Franziskus. Er 
stellte ihm vor, daß es für ihn und sein Land einen großen Schaden be- 
1 Er starb am 11. März 1620 als Bischof von Mantua. 

38 



Franziskus und Aloysius 

deuten würde, wenn er einen so verständigen Sohn verlöre, der das Volk 
so gut und so religiös regieren würde; darum möge er dem Prinzen von 
dem Eintritt in den Ordensstand abraten. Allein der P. General lehnte das 
ab; denn er hielt einen solchen Rat für unvereinbar mit seinem Stande und 
seinem Gewissen. Darauf bat der Markgraf seinen Freund, er möge dem 
Sohne wenigstens den Rat geben, nicht in Spanien einzutreten, sondern 
damit bis nach der Rückkehr nach Italien zu warten; er gebe ihm sein 
Wort, daß er dort tun könne, was er wolle. P. Franziskus dachte an seine 
eigenen Erfahrungen zurück. Ihm waren von seinen Eltern ähnliche Vor- 
stellungen gemacht worden; er hatte ihnen aber kein Gehör gegeben, son- 
dern schon in Spanien das Ordenskleid genommen. Deshalb erklärte er dem 
Markgrafen, auch den gewünschten Dienst könne er ihm nicht gut tun; er 
habe einige Bedenken, wolle ihm jedoch entgegenkommen. P. Franziskus 
teilte dem Prinzen den "Wunsch des Vaters mit. Aloysius hoffte, daß der 
Markgraf sein Versprechen halten werde. Er willfahrte seinem "Wunsche. 
Bei dieser Übereinkunft ließen es dann Vater und Sohn bewenden. 

Im Jahre 1584 kehrte Don Ferrante mit seiner Familie nach Italien 
zurück. Dasselbe Schiff benutzte P. Franziskus Gonzaga zur Heimreise, da 
er seine Visitation beendet hatte. Aloysius war glücklich darüber, in Ge- 
sellschaft mit diesem ausgezeichneten Ordensmann reisen zu können, von 
dem er viele Belehrungen und Anregungen erhielt. 

Auch in Italien wollte der Markgraf seinem Sohn noch nicht gleich die 
Erlaubnis zum Eintritt ins Kloster geben. Vielmehr machte er alle mög- 
lichen Versuche, um Aloysius in seinem Entschluß zu erschüttern. Unter 
anderm bat er den ihm befreundeten Franziskaner P. Franziskus Paniga- 
rola, der als Prediger eine Berühmtheit war, 1587 Bischof von Asti wurde 
und als solcher 1594 starb, er möge dem Prinzen die Klostergedanken aus- 
reden. Der Ordensmann erkannte wohl, wie unberechtigt das Ansinnen 
war, und willigte nur ungern ein. Mit der ganzen Macht seines "Wortes 
redete er • wohl mehr zum Schein als aus Überzeugung • auf Aloysius 
ein. Er erreichte freilich nichts. Voll Bewunderung für die Standhaftigkeit 
des Jünglings sagte er zu einem Kardinal: •Man hat mir diesem Jüngling 
gegenüber die Aufgabe des Teufels übertragen. Und da ich sie angenom- 
men hatte, habe ich mich ihrer mit allem Fleiße und all meinem "Wissen 
erledigt. Und gleichwohl habe ich nichts ausgerichtet; denn er steht so fest 
und unbeweglich, daß man ihn nicht niederkämpfen kann." 

Nachdem Don Ferrante so große Anstrengungen gemacht hatte, Aloysius 

59 



P. Gisbert Menge O. F. M. 

in seinem Vorhaben zu erschüttern, ließ er eines Tages, als er an Gicht 
krank zu Bett lag, seinen Erstgeborenen zu sich kommen und fragte ihn, 
wie er jetzt über seinen Plan dächte. Der heilige Jüngling erwiderte ehrer- 
bietig, aber bestimmt, sein Gedanke sei stets gewesen, in dem ihm bekann- 
ten Orden dem Herrn zu dienen. Da brauste der Markgraf heftig auf, 
jagte ihn mit drohenden Worten aus dem Zimmer und bedeutete ihm, er 
solle ihm nicht mehr unter die Augen kommen. Aloysius faßte diese Worte 
als Befehl auf, verließ das Schloß und begab sich in das erwähnte Fran- 
ziskanerkloster. Ein Diener, der das Bett des Heiligen, Zimmergerät und 
einige Bücher mitnahm, begleitete ihn. In Gebet und Buße führte Aloysius 
dort bei den Söhnen des heiligen Franziskus ein sehr zurückgezogenes 
Leben, bis der Vater erfuhr, was vorgefallen war, und Befehl gab, ihn 
sofort zurückzurufen. 

Aloysius war nicht von Gott auserwählt, sein Leben in einem Franzis- 
kanerkloster zuzubringen; er sollte eine Zierde der Gesellschaft Jesu wer- 
den. Am 25. November 1585 trat er zu Rom in das Noviziat von Sant' 
Andrea ein. Er hegte aber doch eine besondere Liebe zum heiligen Franzis- 
kus. Am Feste Allerheiligen hielt er einmal einen Vortrag über die erste 
der acht Seligkeiten. Viermal berief er sich darin auf Franziskus. Das war, 
wie P. Enrico Rosa S. J. in seiner Ausgabe der Briefe und anderen Schriften 
des heiligen Aloysius sagt, eine •eco delle letture preferite e della parti- 
colar devozione". Den tieferen Grund für die besondere Andacht müssen 
wir in der Ähnlichkeit suchen, die zwischen den beiden Heiligen besteht. 

Von Franziskus sagt Bonaventura, daß er •von seraphischem Feuer 
ganz durchglüht" war. Die Liebe wird freilich jedem Christen vom Heili- 
gen Geiste eingegossen, und mit seinem Gnadenbeistande wächst sie von 
Tag zu Tag. Wir können nicht den Grad dieser Liebe bei den einzelnen 
Heiligen bestimmen; aber die Äußerung der herrlichsten aller Tugenden, 
die sehr verschieden ist, ist unserer Beobachtung zugänglich. Bei Franzis- 
kus offenbarte sich die Größe seiner Liebe in einer starken Glut des Ge- 
fühls. Er vergoß Ströme von Tränen, so daß die Ärzte schließlich fürchte- 
ten, er könnte infolge des vielen Weinens das Augenlicht verlieren. 

Auch Aloysius, der ruhige, nüchterne, willensharte, wurde im Verkehr 
mit Gott oft von einer ungemein starken Ergriffenheit des Gefühls über- 
mannt. Einer seiner Diener sagte im Seligsprechungsprozeß aus: •Wenn er 
mit Gott im Gebete beschäftigt war, hielt er sich verborgen in seinem 
Zimmer, das mit dem Riegel verschlossen war. War es gestattet, ihn im 

40 



Franziskus und Aloysius 

Gebete zu besuchen oder sonst zu sehen, so war er dank der Gnade Gottes 
von Tränen überströmt. Das habe ich oft gesehen und bisweilen habe ich 
ihm drei oder vier Taschentücher gewechselt, damit er sich die Augen und 
das Gesicht abtrocknen konnte." Im Kloster versiegten seine Tränen kei- 
neswegs. Die Oberen fürchteten deshalb für seine Gesundheit und hielten 
ihn an, die Tränen zu unterdrücken; aber was der Heilige auch tun mochte, 
kein Mittel vermochte die süßen Ströme einzudämmen. 

Ja, die Gottesliebe der beiden Heiligen war von unaussprechlichen Süßig- 
keiten begleitet; aber auch welche Heldentaten hatte sie im Gefolge! Von 
Franziskus weiß alle Welt, daß er aus Liebe zu dem armen Heilande mit 
der äußersten Strenge die Armut übte. Auch Aloysius liebte nicht nur 
die Armut sehr, sondern er lebte sie in einer über die allgemeinen Gren- 
zen hinausgehenden Weise. Sein Lebensdarsteller P. Cepari, der im Römi- 
schen Kolleg sein Mitschüler gewesen war, sagt: •Delia povertä religiosa 
era amantissimo e tanto se ne dilettava e compiaceva, quanto non si com- 
piaciono gli avari delle ricchezze." Aloysius •freute sich" • ganz wie 
Franziskus • •über die Maßen, die schlechteren Sachen zu haben, und, 
soweit es auf ihn ankam, nahm er in allem immer das Schlechtere". Wie 
für Franziskus, so war es auch für Aloysius eine Lieblingsbeschäftigung, 
in den Straßen der Stadt zu betteln. Nicht zufällig war es also, sondern, 
wie P. Enrico Rosa S. J. sagt, •ein Widerhall der bevorzugten Lesungen 
und der besonderen Andacht", wenn der junge Jesuit in seiner Allerheili- 
genansprache über die Armut im Geiste viermal den heiligen Franziskus 
als Kronzeugen anführte. 

Von dem Sohne Gottes, der sich selbst entäußerte und Knechtsgestalt 
annahm, der sich erniedrigte und den Kreuzestod erduldete, lernte Fran- 
ziskus, dessen Gottesliebe sich gerade dem Kreuze gern zuwandte, die 
Selbsterniedrigung. Und er wollte nicht nur innerlich, vor den Augen der 
göttlichen Majestät, klein sein, sondern auch vor den Blicken der Menschen 
klein erscheinen. Gerade so dachte und handelte Aloysius, bei dem auch 
die Liebe zum Gekreuzigten stark ausgeprägt war. Als Fürst hätte er die 
Demut im Äußeren nicht so gut üben können. Aloysius erkannte das, und 
er verzichtete auf die Markgrafschaft. Das Ordensleben bot ihm mehr Ge- 
legenheit zur äußeren Verdemütigung. Sehr peinlich war es ihm, wenn er 
an seine hohe Abstammung erinnert wurde; dann konnte er wohl ein 
wenig erregt werden, während er gewöhnlich eine tiefe Gemütsruhe ver- 
kostete.   Eine große Freude aber bereitete es ihm, wenn er die Gänge 

41 



P. Gisbert Menge O. F. M. 

fegen, die Lampen putzen, die Küchengeräte reinigen, die Armen bedienen, 
die Seuchenkranken pflegen durfte. 

Mit dem liebenden Blick auf den Heiland übte Franziskus körperliche 
Strengheiten aller Art. Insbesondere beobachtete er den weitaus größten 
Teil des Jahres ein strenges Fasten. Denselben Bußeifer hegte und be- 
tätigte Aloysius. In der letzten Zeit seines Weltlebens übte er die Ab- 
tötung in einem Umfange, daß er es selbst später als Unklugheit be- 
zeichnete. Im Kloster mußte sich sein Bußeifer große Beschränkungen ge- 
fallen lassen, da seine Oberen in kluger Weise einer weiteren Schädigung 
seiner Gesundheit vorzubeugen suchten; aber eine starke Liebe zu körper- 
licher Abtötung blieb ihm stets, und mit Erlaubnis der Vorgesetzten ver- 
richtete er immerhin noch viele Werke der Buße. 

Weltverachtung und Nächstenliebe gaben dem heiligen Franziskus eine 
Vorliebe für die Kleinen dieser Welt ein und für alle, die mit irgend einem 
Leid behaftet waren. Auch diesen Zug finden wir bei Aloysius in sehr 
ausgeprägter Form wieder. Schon als Kind hatte er eine große Liebe zu 
den Armen. Im Kloster verkehrte er gern mit den Laienbrüdern, er be- 
suchte und pflegte die Kranken im Kloster und in den öffentlichen Spi- 
tälern, trug den Armen an der Pforte mit großer Liebenswürdigkeit Spei- 
sen zu. Und wie Franziskus mit Vorliebe den Aussätzigen seine Dienste 
erwies, so Aloysius den Kranken, die am meisten abstoßend waren. Ein- 
mal trug Aloysius einen Pestkranken, den er auf der Straße fand, auf 
seinen Schultern ins Spital und bediente ihn. Durch diese Liebestat nahm 
der Heilige wahrscheinlich den Todeskeim in sich auf. 

Selbst im Tode zeigen Franziskus und Aloysius einen Zug der Ähnlich- 
keit. Franziskus, sagt Bonaventura, •wollte in Wahrheit zeigen, daß er 
nichts mit der Welt gemein hatte. Trotz seiner schweren Krankheit warf 
er sich in seinem Feuereifer entkleidet auf den nackten Boden hin" und 
versenkte sich in die Betrachtung der ewigen Glorie. Ein Bruder brachte 
ihm Kleider und sprach: •Dieses leihe ich dir als einem Armen, nimm es 
an in heiligem Gehorsam." Da jubelte er in dem Gedanken, der Herrin 
Armut die Treue bewahrt zu haben, und er pries Gott, daß er ihm die 
Gnade gegeben hatte, frei von aller Last ihm entgegeneilen zu können. 

Als Aloysius auf dem Sterbebett lag, bat er den P. Provinzial um die Er- 
laubnis, sich zu geißeln. Doch der Obere meinte, dazu sei er zu schwach. 
Dann möge ihm, wünschte der Heilige, ein anderer den Dienst tun. 
Scherzend erwiderte P. Provinzial, es sei unter einer kirchlichen Strafe 

42 



Franziskus und Aloysius 

•verboten, einen Kleriker zu schlagen. Als ihm so die Bitte abgeschlagen 
wurde, äußerte der Sterbende den Wunsch, auf den nackten Boden gelegt 
zu werden und so zu sterben. Auch das wurde ihm nicht gewährt. Daß 
die Bitte des Heiligen aus Liebe zum sterbenden Erlöser hervorging, zeigte 
sich in der letzten Stunde. Da nahm Aloysius die Kopfbedeckung ab. 
Sein Mitschüler Cepari, der ihm Beistand leistete, bedeckte ihn wieder. 
Nach einer Weile entblößte Aloysius wieder das Haupt. Sein Mitbruder 
tat wie vorher und sprach: •Frater Aloysius, haltet Euch bedeckt, damit 
die kalte Abendluft Eurem Kopfe keinen Schaden zufügt." Da winkte 
der Sterbende mit den Augen zum Kreuze hin, das ihm gegenüber stand, 
und flüsterte: •Als Christus starb, hatte er nichts auf dem Haupte." So 
blieben die beiden Heiligen ihrer heldenmütigen Weltverachtung und Hei- 
landsliebe bis zum letzten Atemzuge treu. 

Die Weltverachtung hinderte den heiligen Franziskus nicht, eine große 
Liebe zu der uns umgebenden Natur zu unterhalten. Seine Freude an den 
Geschöpfen blieb aber nicht stehen beim Genießen der Schönheit und An- 
nehmlichkeit, die ihnen in Form und Farbe, in Duft und Ton eigen ist, 
sondern er erhob sich zu einem Jubeln in Gott, dessen Spuren er in allem 
Erschaffenen sah. Weltberühmt ist sein Gesang vom Frate Sole, in dem 
er durch alle Geschöpfe sein •Lodato sia Dio mio Signore" emporjauchzt. 

Wie war nun die Stellung des heiligen Aloysius zur Natur? Sein Haupt- 
lebensdarsteller Cepari erzählt darüber fast gar nichts. Das mag seinen 
Grund darin haben, daß er es nicht der Mühe wert erachtete, über der- 
artige Dinge zu berichten. Er zeigt ja auch kein Verständnis für das Spie- 
len des Heiligen in späteren Jahren, nachdem sich dieser bereits dem geist- 
lichen Leben sehr hingegeben hatte. Auch in anderen Quellen ist von der 
Naturfreude des Heiligen keine Rede. Sehr ausgeprägt scheint sie daher 
bei unserem Heiligen nicht gewesen zu sein. 

War das etwa ein Mangel in seinem Leben? Das nicht. Denn die Ge- 
schöpfe sind nur ein Mittel des Aufstieges zu Gott. Wenn nun jemand 
dieser Stützen des Gebetslebens nicht zu bedürfen glaubt, warum sollte 
er sich ihrer bedienen? Übrigens habe ich bei Cepari zwei bisher nicht be- 
achtete gelegentliche Bemerkungen entdeckt, aus denen ich den Schluß 
ziehen möchte, daß Aloysius mehr Naturliebe hatte, als man gewöhnlich 
annimmt. Nicht lange vor seinem Eintritt ins Kloster weilte Aloysius 
Geschäfte halber zu Mailand. Er benutzte die Gelegenheit, um nebenbei 
im Jesuitenkolleg di Brera Physik und Mathematik zu hören.   An den 

43 



P. Gisbert Menge O. F. M. 

Donnerstagen fielen die Vorlesungen gewöhnlich aus. Die Professoren be- 
nutzten den freien Tag zu einem Ausflug nach dem in der Nähe der Stadt 
gelegenen Landhause Ghisolfa. Aloysius wußte das. Um die Patres, in 
deren Gemeinschaft er so sehnlich aufgenommen zu werden verlangte, zu 
sehen, begab er sich frühzeitig dahin. Während er noch warten mußte, bis 
er einige Patres des Weges kommen sah, las oder betrachtete er oder •zur 
Frühlingszeit unterhielt er sich damit, daß er Veilchen sammelte • tratte- 
nendosi in cogliere viole in tempo di primavera". Das ist eine kostbare 
Bemerkung, die den gegen sich selbst gerade damals außerordentlich har- 
ten Prinzen in einem menschlich angenehmeren Lichte zeigt. 

Wertvoller für die Kenntnis seines geistlichen Lebens ist die zweite An- 
deutung. Als Jesuitenstudent der Theologie mußte Aloysius im Jahre 
1589/90 längere Zeit in seiner Heimat zubringen, um Streitigkeiten zwi- 
schen dem Herzog von Mantua und seinem Bruder Rudolf zu schlichten 
und des letzteren rechtmäßig geschlossene, aber aus irdischen Rücksichten 
geheimgehaltene Ehe mit einer nicht ebenbürtigen Dame zu ordnen. Die 
Geschäfte nötigten ihn, verschiedene Reisen zu machen. Unterwegs, sagt 
Cepari, •entrava a Dio per le cose visibili", •durch die sichtbaren Dinge 
erhob er sich zu Gott und er begann, mit seinem Begleiter" • ein Laien- 
bruder war ihm von Rom zum Begleiter mitgegeben worden • »lange 
Gespräche über göttliche Dinge zu führen". Aus dieser Bemerkung dürfen 
wir folgern, daß unser Heiliger die Geschöpfe auch sonst benutzte, um 
in ihnen den Schöpfer zu sehen, zu loben und zu preisen. Cepari gebraucht 
hier die schöne Wendung: •Entrava a Dio", •er drang in Gott ein". Nicht 
nur mit dem wie von ferne schauenden Auge des forschenden Verstandes, 
sondern mehr noch mit der Glut des liebend genießenden Herzens trat er 
in das Allerheiligste ein. So verschmähte also auch Aloysius nicht ein 
leichtes, angenehmes und doch wirksames Mittel des Aufstiegs der Seele zu 
Gott. 

Noch ein anderes kostbares natürliches Gut gebrauchte er trotz aller 
Weltverachtung, um es in den Dienst der Liebe zu stellen: die Wissen- 
schaft. Aloysius liebte die Wissenschaft und widmete sich ihr nicht nur aus 
Gehorsam gegen die Eltern, sondern auch aus innerem Drange. Wir kön- 
nen das schließen aus dem besonderen Eifer, mit dem er sein Studium be- 
trieb. Nicht Ehrgeiz • den hatte er gründlich überwunden •, sondern 
innere Teilnahme drängte ihn, im Studieren mehr zu tun, als die Pflicht 
ihm gebot.   Kurz vor seinem Eintritt ins Kloster weilte er zu Mailand, 

44 



Franziskus und Aloysius 

um im Auftrage des Vaters schwierige Geschäfte zu erledigen. Acht bis 
neun Monate nahm ihn die Angelegenheit in Anspruch. Die freie Zeit 
benutzte er, um in dem Jesuitenkolleg di Brera Physik zu hören. War er 
durch die Geschäfte verhindert, die Schule zu besuchen, so ließ er sich die 
Vorlesungen abschreiben, um sie zu Hause durchzuarbeiten. Auch eine 
Stunde Mathematik nahm er. Der Professor dieses Faches hatte nicht die 
Gewohnheit, den Schülern seinen Vortrag in die Feder zu sagen. Sobald 
daher Aloysius in seine Wohnung zurückgekehrt war, ließ er die Vor- 
lesung durch einen Kammerdiener niederschreiben, um das Gehörte nicht 
zu vergessen. Sein Lebensdarsteller Cepari sah später diese Aufzeichnun- 
gen und war erstaunt über ihre Genauigkeit und Sauberkeit. 

Mit großem Eifer studierte Aloysius als junger Jesuit Philosophie und 
Theologie. Wieder, nicht nur aus Gehorsam, sondern auch mit reger inne- 
rer Anteilnahme. Er begnügte sich nicht damit, die Vorlesungen zu be- 
suchen und den Stoff dem Gedächtnis einzuprägen, er verarbeitete auch 
innerlich das Gehörte. Stießen ihm Schwierigkeiten auf, so trug er diese 
gegen Ende der Wiederholungsstunde dem Professor vor, oder er suchte 
zu gelegener Stunde den Lehrer auf, um von ihm die Lösung zu erbitten. 
Aloysius besaß zweifellos eine vortreffliche geistige Begabung, er suchte 
aber auch seine Talente auszuwerten. Dabei kam ihm die große geistige 
Zucht zustatten, die es ihm ermöglichte, seine Aufmerksamkeit fest auf 
einen Gegenstand gerichtet zu halten. Wohl hinderte ihn häufiges Kopf- 
weh am Studium; aber trotzdem arbeitete er mit schönem Erfolge. Des- 
halb wurde er ausersehen, eine öffentliche Disputation zu halten, in der er 
Lehrsätze aus dem gesamten Gebiet der scholastischen Philosophie zu ver- 
teidigen hatte. 

So hat Aloysius trotz seiner allseitigen, heldenhaften Weltverachtung 
doch der Wissenschaft, einem der höchsten Kulturgüter, eine reiche Huldi- 
gung dargebracht. Es sind uns keine Worte überliefert, die uns Aufklärung 
über seine Beweggründe zum Studium geben können; aber aus seiner-gan- 
zen seelischen Einstellung können wir leicht auf die Triebfeder seines 
wissenschaftlichen Arbeitens schließen. Mit seinem klaren, die Wirklich- 
keiten des Lebens erfassenden Verstände erkannte er die große Bedeutung 
der Wissenschaft, und die übernatürliche Liebe drängte ihn zur Arbeit, 
um zu gegebener Zeit auch dieses wertvolle Gut in den Dienst Gottes und 
der Menschen stellen zu können.   Das entsprach ganz dem Geiste seines 

45 



P. Gisbert Menge O. F. M. 

Ordensvaters Ignatius, der bei aller "Weltverachtung nichts unversucht ließ, 
um in großzügiger Weise die Ehre Gottes zu fördern. 

Anders war die Stellung des heiligen Franziskus zur Wissenschaft. Der 
Poverello, der liebe, kleine Arme, war kein Feind der Wissenschaft. Wis- 
senschaftlich gebildeten Männern, die in den Orden eintraten, begegnete er 
mit besonderer Hochachtung. In seinem Testament ermahnt er die Brüder, 
den Theologen und den Verkündern des göttlichen Wortes Ehre zu er- 
weisen. Auch war er damit einverstanden, daß die Brüder dem theolo- 
gischen Studium oblagen, wenn sie nur nicht den Geist des Gebetes zer- 
störten. Den heiligen Antonius bestellte er zum ersten Lektor der Theo- 
logie. Und die Geschichte berichtet, welch herrlichen Aufschwung die Wis- 
senschaft innerhalb seines Ordens genommen hat. Er selbst jedoch, der 
sich als reicher Kaufmannssohn die standesmäßige Bildung der damaligen 
Zeit angeeignet hatte, hat im Orden kein wissenschaftliches Studium be- 
trieben. Sicher ist er auch kein besonderer Freund und Förderer wissen- 
schaftlicher Bestrebungen gewesen. Ihm lag vor allem daran, ein Leben 
in Gebet, Demut, Armut und Buße zu führen, dem menschgewordenen 
Logos ähnlich zu werden und so die Menschheit zu Gott emporzureißen. 

Franziskus war ein Mann der Tat. Was er im Evangelium gelesen 
hatte • es mochte ein Befehl oder nur ein Rat sein • das suchte er mit 
aller Entschiedenheit, die keine kleinlichen Ausnahmen kannte, in seinem 
Leben zur Ausführung zu bringen. Und darin ist ihm wieder Aloysius 
ähnlich. Der Gonzagaprinz und Ignatiusjünger setzte alles Erkennen in 
Handeln um. Für diese seine Geistesrichtung ist bezeichnend die Ansprache, 
die er auf der Reise von Mailand nach Rom an die Zöglinge des vor- 
nehmen Jesuitenkollegs Tolomei zu Siena gehalten hat. Mit Berufung auf 
die Mahnung des heiligen Jakobus: •Seid Befolger des Wortes", ruft er 
den Studierenden zu: •Wenig nützt dem Christen der Vorzug, die Heilige 
Schrift zu haben, wenn er nicht ihr gemäß lebt. Wenig nützt es ihm, die 
Gebote zu haben, die Gott im alten Gesetze gab, wenn er nicht ihnen 
gemäß lebt. Wenig nützt es, die Seligkeiten zu kennen, die Christus in 
der Bergpredigt darlegte, wenn ... Wenig nützt es zu wissen, wie man 
betet, wenn ... Wenig nützt es, wenn man weiß, worin die Vollkommen- 
heit besteht, den Unvollkommenheiten aber ergeben ist. Vielmehr dient 
solchen die Heilige Schrift zu nichts anderem, als daß sie sie als ihren 
Todesbrief mit sich tragen, wie Urias, als er von David zu Joab gesandt 
wurde." 

46 



Franziskus und Aloysius 

Wohl von seinem Studium der Philosophie her war ihm eine Ausfüh- 
rung im zehnten Buch der Ethik des Aristoteles bekannt. Da legt der 
große Philosoph dar, daß die geistigen Freuden größer sind als die sinn- 
lichen. Aloysius benutzt die Worte, um die jungen Zuhörer zum Streben 
nach den wahren Freuden anzuregen. Und da greift seine Theologie ein. 
Er weist hin auf die beglückende Wahrheit, daß Gott den Menschen zur 
Gotteskindschaft erhebt, in dieser Welt mit väterlicher Sorge sich seiner 
annimmt und ihm ein ewiges Erbe verheißt. Müssen wir also nicht alles 
Sündhafte und Unvollkommene ablegen und die Gewohnheiten echter 
Gotteskinder annehmen? Nur der könnte der Einladung Gottes wider- 
streben, •der Gottes Wort nicht verstände, und nicht erfaßte, was Gott 
uns verspricht". Ja, das Wort Gottes muß uns, so lehrt Aloysius mit Be- 
rufung auf den heiligen Bernhard, einverleibt, uns Willensrichtung und 
Lebensführung werden. Nur Unkenntnis kann uns vom Streben nach den 
wahren Gütern abhalten. Darum schließt der heilige Redner mit den Wor- 
ten: •Möge es Gott gefallen, daß wir zum reifen Alter gelangen, in dem 
wir jedes Ding so schätzen, wie es wiegt und kostet, und in dem wir sehen, 
wie alle Größe und Ehre des eigenen Hauses und was die Welt uns ver- 
spricht, wertlos und niedrig sind im Vergleiche mit dem, was Gott uns ver- 
spricht: ,Uber die Höhen des Landes will ich dich erheben'." Die ganze 
Ansprache ist ein wertvolles Zeugnis dafür, wie unser Heiliger all sein 
Wissen fürs Leben fruchtbar zu machen suchte. 

Die Schlußworte sind sehr bezeichnend für die klare, ruhige, allen Über- 
treibungen abholde Art unseres Heiligen. Alles möchte er in seinem 
wahren Werte erkennen. An alles Erschaffene legt er den einzig richtigen 
Maßstab an, den der Ewigkeit. So gewinnt er die rechte, tragfähige 
Grundlage für seine Weltverachtung: alles ist nichts im Vergleiche mit dem 
ewigen Gott und den Gütern, die er verheißt. In dieser, zur Tat fort- 
schreitenden Erkenntnis begegnet er sich mit dem heiligen Franziskus. In 
beiden brennt das Verlangen, alles Erschaffene aus Liebe zu Gott möglichst 
von sich abzutun. Die tatsächliche Ausführung des allgemeinen Grund- 
satzes führte dann zu einer Verschiedenheit des Handelns. Die Aus- 
stattung und Aufgabe der einzelnen sind eben auch im Reiche Gottes sehr 
verschieden. Alles aber wirkt der eine Heilige Geist, der seine Gaben 
verteilt, wie er will. Und sein Wollen ist nicht Willkür, sondern Weis- 
heit. Er ist der Bildner unserer Heiligen, die, jeder in seiner Weise, dem 
einen hohen Ziele zustreben. 

47 



Erich Przywara S. ]. 

Und die Grundkraft, durch die er sie zum Streben nach dem Höchsten 
anfeuert, ist die Liebe. Darum darf ich auf die beiden Heiligen mit einigen 
Abänderungen die Worte anwenden, die P. Anton Koch S. J. am Schlüsse 
einer kleinen, aber wertvollen Schrift vom heiligen Aloysius sagt: Die 
Edelblüten ihres Charakters erhielten Glanz und Duft vor allem durch 
die Liebe. Das ist das Schönste in ihrem Leben, daß die Vielheit ihrer 
Tugenden immer mehr zur Einheit der Liebe gelangte. Die Liebe zu Gott 
und zum Heiland ist die letzte Erklärung für das Außerordentliche in 
dem eigenartigen Leben beider Heiligen. Sie erst erklärt und verklärt die 
von beiden so heldenhaft geübte Weltverachtung und umgibt ihre hohe, 
ernste Gestalt mit einem unvergänglichen Zauber. 

Herz- Jesu- Andacht 
Von Erich Przywara S. J., München 

1. 

A ndachten gehören an und für sich in das Bittgebet. Sie sind die echt 
L\ menschliche und kindliche Art, vor der göttlichen Majestät mit 

JL JL jemand zu erscheinen, der bei dieser Majestät Fürsprech sein kann, 
oder die göttliche Majestät an etwas zu •erinnern", was Ihr teuer ist und 
Sie darum zur •Geneigtheit" stimmen mag. So ist Gott-Sohn selber •immer 
Fürsprech für uns", und der Heilige Geist •fleht mit unaussprechlichen 
Seufzern" nicht nur für uns, sondern •in uns". So heißt Maria die •für- 
bittende Allmacht". So gibt es besondere •Nothelfer" unter den Heiligen, 
und jeder Heilige wird zum besonderen Nothelfer für irgend eine irdische 
Not. In diesem Sinne läßt sich auch die Herz-Jesu-Andacht verstehen, vor 
allem in der Form, wie sie Volksandacht ist: das •durchbohrte Herz des 
Herrn" als die Kostbarkeit, bei der der Bedrängte Gott beschwört. 

Aber jede, auch die scheinbar •äußerlichste" Andacht geht auf dem 
Wege dieser echt menschlichen Demut der Kindlichkeit in das •Eigent- 
liche", zu dem nämlich, was sowohl mit dem deutschen Wort •Andacht" 
wie mit dem lateinischen Wort •devotio" gemeint ist. • •Andacht" ist 
•denken an" und meint damit das, was uns so ganz erfüllt und so ganz 
besitzt, daß wir, bewußt oder unbewußt, •immer daran denken". •Immer 
daran denken" heißt einmal: in seiner Gegenwart sein. Es ist von allem, 
was uns gegenwärtig ist, das eigentlich Gegenwärtige. •Immer daran den- 

48 




