Aszetik und mystischer Christus™®

Von Emil Mersch S. J,, Professor an der Fakultic ,,U. L. Frau vom
Frieden“ in Namur

I. Allgemeine Erwigungen
1. Es gibt eine spezifisch christliche Aszetik

olen wir weiter aus: Es gibt eine spezifisch christliche Moral. Wie

das Christentum im Reich der Wirklichkeiten eine neue Schopfung

und im Bereich unseres Erkennens ein neues Licht — eine Offen-
barung — ist, so ist es auch im Bereich unseres Handelns eine neue Richt-
schnur — eine Offenbarung. Die christliche Moral ist nicht etwa eine ein-
fache Anwendung der profanen Ethik, auch keine Vervollstindigung und
Veredelung der Moral des Aristoteles, der Stoa oder des gemeinen Men-
schenverstandes. Sie ist bis auf die Wurzeln christlich mit eigenen Begriffen
fiir das letzte Ziel, die erforderlichen Mittel und den Willen bei ihrer Ver-
wirklichung. Das letzte Ziel in sich betrachtet bleibt freilich immer das
gleiche, da es kein anderes sein kann als Gott. Aber das letzte Ziel fiir
uns, das Ziel, das wir mit unsern iibernatiirlichen Mitteln erreichen konnen,
ist nicht mehr Gott, wie er sich in der Schopfung widerspiegelt, sondern
Gott, wie er in sich selber lebt. Die Mittel zum Ziel sind ebenfalls andere:
unser durch die Gnade unterstiitzter Wille, die heiligen Sakramente, die

* Dieser Aufsatz ist entstanden anliflich des Erscheinens des wertvollen Werkes von
F. Jirgensmeier: ,Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik®,
zu dem man upsere Besprechung auf S. 180 dieses Heftes vergleichen mdge. Die Er-
gebnisse dieses Buches sollen hier nicht wiederholt werden, abgesehen von wenigen
Stellen, die wir so kurz als méglich wiedergeben, ohne besonders darauf hinzuwei-
sen. Sie sollen aber auch nicht erginzt werden, aufer wo es durch den Zwang der
Tatsachen da und dort von selbst geschieht. Wir greifen vielmehr den von Jiirgens-
meier behandelten Gegenstand selber auf, nur unter einem anderen Gesichtspunkt,
um einige Erwigungen anzustellen, die der Natur der Sache nach auf Vollstindigkeit
keinen Anspruch machen; ist doch das Thema, das uns beschiftigt, so unerschopflich
reich, dafl nie jemand alles sagen wird, was dariiber gesagt werden miifite.

Da die Aszetik cinen Teil der Theologie und der theologischen Wissenschaften im
allgemeinen bildet, ergeben sich gemeinsame Berithrungsflichen von selbst. Wir wer-
den im Lanfe unserer Untersuchung deren mehrere aufzeigen, wobei wir uns an dieser
Stelle mit sehr zusammengedringten Hinweisen begniigen miissen. Um jedem Mifi-
verstindnis vorzubeugen, verweisen wir zur weiteren Information auf unseren Ar-
tikel: ,,Der mystische Christus, Mittelpunkt der Theologie als Wissenschaft“ im lau-
fenden Jahrgang der ,,Nouvelle Revue Théologique*.

Aszese [Xi2 1 97



Emil Mersch S. ].

Gemeinschaft der Heiligen. Der Wille, der Richtschnur zu folgen, das
christliche Wollen ist das Wollen eines jeden, der eins ist mit allen andern
und eins mit Gott, weil alle eins sind in Christus.

Da nun die christliche Moral von diesen ihr wesenseigenen Begriffen
vollig beherrscht wird, ist sie christlich in threm ganzen Bestand (vgl. 5).
Sie schliefft zwar alle menschliche Mora! ein, geht aber nicht darin unter,
sondern libersteigt sie, dhnlich wie das Christentum das ganze Menschtum
in sich schlieft und dennoch alles Menschenwerk unendlich iiberragt. Es
gibt also eine spezifisch christliche Moral, wie es eine genuine christliche
Dogmatik gibt. Wihrend letztere die Wissenschaft der christlichen Offen-
barungswahrheiten ist, ist die erstere, wenigstens de iure, die Wissenschaft
unseres Wollens, Liebens und Handelns, die uns in Christus geoffenbart ist.
De facto stellt man sie vielleicht nicht immer in ihrer ganzen Eigengesetzlich-
keit und Reinheit dar. Doch wie dem auch sei, wir wollen hier nicht von der
christlichen Moral handeln, sondern von einem ihrer Teile, der Aszetik.

Die Aszetik unterscheidet sich von der Moral dadurch, daf sie eine Wis-
senschaft der Mittel und ihres Gebrauches ist, wihrend die Moral eine
Wissenschaft der Ziele ist, der Ziele im Hinblick auf das letzte Ziel. Die
Scholastiker wiirden sagen, dafl die Aszetik mehr der Kunst verwandt sei,
indes die Moral zur Wissenschaft der Wissenschaften gehore, zur Meta-
physik. Beiden aber ist gemeinsam, dafl sie unsere Handlungsweisen regeln,
so dafl alles, was wir eingangs liber die Moral gesagt haben, seine ent-
sprechende Anwendung auch auf die Aszetik findet.

Zwei niherliegende Griinde sind folgende: Nach dem Axiom: operari
sequitur esse, entspricht der Art des Seins jeweils die Regel des Handelns.
Die Art des christlichen Seins ist aber spezifisch christlich; also ist auch die
Regel des christlichen Handelns spezifisch christlich, d. h. es gibt eine spe-
zifisch christliche Aszetik. Alles, was das Christentum in sich schlieflt, ist
von Grund auf christlich; es bleibt sich in allen seinen Teilen gleich. Denn
es ist eins, ibernatiirlich eins — ens et unum convertuntur —. Folglich muf}
auch die Aszetik, die es in sich schliefit, von Grund aus christlich sein.

Das Christentum kommt nun aber ganz und gar von Christus, d. h.

2. das erste Prinzip in dieser Aszetik mufl der ganze Christus sein, Chri-
stus totus, der mystische Christus, Gott und Mensch, Haupt und Leib.

Unter erstem Prinzip versteht man den Grund, aus dem die Aszetik ihre
Richtschnur gewinnt, ihre Einheit und inneren Bestimmtheiten erhalt, ihren

98



Aszetik und mystischer Christus

absoluten Wert und eigentiimlich verpflichtenden Charakter empfingt.
Erstes Prinzip ist ein allgemeiner Ausdruck, der in jeder Wissenschaft ge-
briuchlich ist. Fir eine Wertwissenschaft, die wie die Aszetik von der
Moral abhingt, wiirde man passender sagen: erster Wert, grundlegende
Giite. Um es noch schirfer zu fassen, miifite man hinzufiigen, daff Chri-
stus ein solcher Wert und eine solche Giite ist, in der ganzen Fiille seines
Seins, besonders jedoch, weil er liebenswiirdig in sich und in uns der Ur-
heber aller Liebe ist. Aber diese fiir den Augenblick schirfere Fassung
wiirde unsere Darlegung nur erschweren. Wir sagen darum einfach, daf§
das erste Prinzip der Aszetik der mystische Christus ist, der Christus totus,
von dem die Schrift und die Viter sprechen. Der Christus totus: der
mit den Christen auf gleiche Weise vereinigt ist wie mit dem Vater
(Joh. 17, 21—23), —: der Gottmensch, insofern er als Gott in der ganzen
Menschheit die Quelle des ewigen Lebens ist, —: der Organismus, der durch
die Menschwerdung gebildet wird, weil durch sie alle Menschen in dem
einen Christus vergottlicht werden, —: die ganze Menschheit, die, nach
Gottes Plinen wenigstens, vom Leben Christi belebt in ihm einen einzigen
Leib bildet, einen Leib von iibernatiirlicher Einheit.

Wir sagen ,,mystischer Christus, eine Bezeichnung, die vollkommen
gleichbedeutend ist mit der andern: ,,mystischer Leib®. Der einzige Unter-
schied besteht darin, dafl erstere das iibernatiirliche Ganze, das in der Ver-
einigung Christi mit den Christen besteht, von der Einheit her, vom
Haupte aus betrachtet, wihrend die zweite von der Vielheit ausgeht, die
es zusammenschliefft. In diesen Zeilen wollen wir aber vom Prinzip zu den
Anwendungen fortschreiten, von der Einheit zur Vielheit. Darum sprechen
wir vom mystischen Christus. Unsere erste Behauptung lautet also: Der
mystische Christus ist das erste Prinzip in der Aszetik.

Sicherlich ist er das erste Prinzip im christlichen Handeln — operari
sequitur esse. Folglich mufl er auch das erste Prinzip in der Wissenschaft
vom christlichen Handeln sein. Das Leben der Glieder ist zuerst das Leben
des Hauptes. Darum ist es auch das Haupt, in dem sie zuerst die Regel
dieses Lebens finden, die sie dann in sich selber wiederfinden und befolgen
miissen. Nun aber ist Christus als Haupt, als Quelle des inneren Lebens
der mystische Christus. Folglich muff der mystische Christus auch das erste
Prinzip in der Aszetik sein. Mit anderen Worten: Quod est maximum in
unoquoque genere est principium eorum, quae sunt in genere. Was jeweils
in einer Art das Hochste ist, ist der Urgrund fiir alles, was zu dieser Art

= 99



Emil Mersch S. ].

gehdre. Dieser Grundsatz dient in der Theologie zum Beweis, daf} der
mystische Christus das allgemeine Prinzip in der iibernatiirlichen Lebens-
ordnung ist. Er hat die Gnade im Maximum, wie man sagt, und in der
ganzen Fiille; er hat sie also so vollkommen und iiberflieffend, daf} er sie
allen mitzuteilen vermag. Derselbe Grundsatz — denn: operari sequitur
esse — beweist: dafl Christus auch das universale Prinzip ist fiir unser
ganzes Streben und Handeln, d. h. fiir die Aszese und ebenso fiir die
Regeln und Richtlinien dieses Strebens und Handelns, d. h. fiir die Asze-
tik. Er leistet in der Tat in sich alles, und zwar in iiberfliefender Fiille,
was die Aszese ihrerseits zu leisten sich bemiihen mufl. Er ist die Liute-
rung im Endzuostand, die Lauterung, die die Heiligkeit selber ist (1 Kor.
1, 30; 2 Kor. 5, 12). Er ist der Eingang der Menschheit in Gott und der
Eingang Gottes in die Menschheit. Infolgedessen ist alles, was immer die
Aszetik sagen mag, ein Aufzeigen der Mittel zur Verwirklichung dessen,
was er selbst in Ganzheit in seinem Leben ist, in seinem Leben, das er in
der Menschheit erweitert; die Aszetik hat also in ihm ihren Mittelpunkt,
thr Ziel, ihre Zusammenfassung, ithr Alles, ihr erstes Prinzip.

3. Der mystische Christus ist das erste Prinzip in der Aszetik, insofern er
Mensch ist, aber Mensch, hypostatisch mit der Gottheit geeint.

Der Grund dafiir ist einfach: denn als Mensch, hypostatisch mit Gott
geeint, ist er der mystische Christus, wie er als Gottmensch auch Mittler,
Erloser, Konig und Priester ist. Als erste Ursache und letztes Ziel aller
Dinge ist er freilich auch in seiner Gottheit erstes Prinzip der Aszetik,
aber ein transzendentes Prinzip, das alles iibersteigt und folglich auch iber
die Aszetik hinausgeht. Immanentes Prinzip ist er nur als Mensch, wie er
nur als solcher auch erstes Prinzip ist in der Gnadenordnung, nicht aber
der Gnadenordnung; letzteres ist er als Gott. Erstes Prinzip in seiner
Menschheit ist er jedoch nur, weil er Gott ist. Seine Erststellung ist die
Wirkung seiner Gottheit in seiner Menschheit; sie kommt ihm zu, weil
seine Menschheit das Tor, der Zugang, die Einfiilhrung in die Gottheit ist.
Der Erststellung Gottes wird durch die Erststellung der Menschheit Christi
in keiner Weise Abbruch getan. Sie tritt im Gegenteil in um so helleres
Licht, weil sie deren Ursache ist.

100



Aszetik und mystischer Christus

4. Im mystischen Christus ist die christliche Aszetik in sich selbst geschlos-
sen, immanent; die Menschen aber fiibrt sie iiber sich hinaus, ist ihnen tran-
szendent.

Betrachtet als die Weisheit und Klugheit, mit der Christus sich einen
Leib baut, enthilt sie in sich selbst die zwei Endpunkte ihrer Fithrungs-
linte: 1. Gott, insofern Christus in Gott subsistiert, und 2. die Menschen,
insofern Christus alle Menschen in sich beschlieft. Sie ist also, aber nur in
Christus, vollstindig und ganz. Sie besitzt alles in sich, was sie braucht,
um vom Ausgangspunkt zum Endpunkt, vom Menschen zu Gott, die ge-
nauen Verbindungslinien zu ziehen. Sie bedarf keiner Anleihen bei andern
Wissenschaften, sie ist sich selbst genug. Auch wenn sie sich der natiirlichen
Wahrheiten bedient, kommen ihr diese Wahrheiten nicht von auflen zu,
da der mystische Christus die Natur in sich einschlief8t; und wenn sie an-
dererseits theologische Wahrheiten verwendet, holt sie auch diese nicht
auflerhalb von Christus; denn was sollte eine Theologie sagen konnen, die
keine Beziehung zum mystischen Christus hat, zu Christus, Haupt und
Leib, Gott und Mensch?

Doch so vollendet die Aszetik in sich sein mag, sie ist es nur, weil sie
ganz vom mystischen Christus und Christus von Gott kommt. In ihrer
Immanenz selbst ist sie also transzendent! Man wundere sich darum weder
dariiber, daf sie sich dem Typus nach von allen anderen Wissenschaften
unterscheidet — hingt sie doch so nah von dem ab, der die iiber alles er-
habene Wissenschaft ist —, noch dariiber, dafl man, wenn man von ihr
redet, sich bisweilen so ausdriickt, als ob sie Aszese und nicht Aszetik wire;

sie setzt eben auch ihrerseits eine Einigung mit Christus voraus, worin das
Ziel der Aszetik liegt.

5. Da die Aszetik als erstes Prinzip den mystischen Christus hat, ist sie
zuerst Leben, und dann abstrakte Wissenschaft.

Der mystische Christus ist eine lebendige Wirklichkeit. Bevor irgend eine
Wissenschaft sagt, wie er sich die Glieder bildet, bildet er sie. Er 14f¢ sie
geboren werden, wachsen, sich entwickeln, er gibt thnen seine Art zu wer-
ten und zu handeln ein — influit sensum et motum, wie die Theologie
sagt — nach einer Taktik, einer Methode, ecinem Gesetz, das nichts anderes
ist als er selbst, als der Rhythmus seines eigenen Lebens und das siegreiche
Ausstromen seiner Gnade. Dieses innere Wachstum, das die lebendige
Norm christlichen Tuns ist, insoweit es christlich ist, ist ein vollstindiges

101



Emil Mersch S. |.

Ganzes, das im Wesen und Wollen Christi seinen einzigen Ursprung, seine
letzte Erklirung, seinen ausschliefflichen Antrieb, mit einem Wort sein
Alles hat. Darin besteht die immanente Aszetik, die die Christenheit leitet
und in der die mores christiani beschlossen sind. Was von 1hr abweicht, ist
fir die lebendigen Glieder Christi nur eine kiinstliche und unangepafite
Regel. Im Hinblick auf dieses lebendige und innerliche Wachstumsgesetz
ist alle Aszetik, die aus abstrakten Formeln bestcht, eine Aszetik aus zwei-
ter Hand, dhnlich wie die Beschreibungen der Botanik weit hinter der
feinen Kunst zuriickbleiben, mit der eine Pflanze ihr Blattwerk gestaltet
und ihre Bliiten firbt.

Das Leben, dem seine Gesetze gegeben werden sollen, ist nicht aus-
schlieRlich materielles Leben, das vor unserer Erkenntnis nur ein regungs-
loser Gegenstand wire. Es ist das hellste Licht und die hchste Weisheit in
der Menschheit und allein imstande, das wunderbare Werk zu ersinnen,
das es vollbringt. Darum ist jede Wissenschaft von diesem Leben, jede
Aszetik, abgeleitet und empfangen, und ihr Verstindnis ist wohl mehr
dem Objekt als dem Subjekt zu verdanken; vom Objekt, d. h. von Chri-
stus kommt sowohl das christliche Tun wie die Wissenschaft des christ-
lichen Tuns.

Die erste, man kann sogar sagen die einzige Regel der wissenschaftlichen
Aszetik ist demnach die Hingabe, der Gehorsam gegen dieses Leben der
Klarheit und der Heiligkeit, das uns erfiillen will; die Gelehrigkeit gegen-
iiber dem einzigen Meister, der allein im vollen Sinne wissen kann, was
Leben in ihm ist und auf welchen Wegen man zu ithm gelangt. Meine
Schafe horen meine Stimme, und ich kenne sie, und sie kennen mich: und
ich gebe ithnen das ewige Leben.

Von der Aszetik gilt dasselbe wie von der Theologie: keine von beiden
sagt in ihrem inneren Bereiche das letzte Wort. Wohl kann die Theologie
die Glaubenswahrheiten zusammenstellen, erforschen, zeigen, wie alle von
der Einheit mit Gott handeln, die uns in Christus gegeben ist, und wie sie
dadurch, dafd sie in Gott ihr letztes Objekt haben, in Christus thren Mittel-
punkt, ithr Alles, ihre Einheit besitzen. Aber die letzte Erklirung iiber
ihren Gegenstand vermag sie nicht zu liefern. Das kann nur der, der unser
Band mit Gott ist. Er allein vermag uns positiv zu sagen, welches dieses
Band ist, und zwar dadurch, dafl er sich selber ausspricht, indem er sich
unserm Geiste mitteilt. Das Gleiche ist der Fall in der wissenschaftlichen
Aszetik. Ste bestimmt alle Mittel, durch die wir in Christus zu Gott ge-

102



Aszetik und mystischer Christus

langen; aber die letzten Aufschliisse, die konkreten und praktischen Aus-
kiinfte iiber diese Mittel vermag sie nicht zu geben. Das kann allein der,
der das einzige Mittel ist, aus dem alle andern ihren Wert erhalten; der-
jenige, der uns sagt, was er im Wachstum seines mystischen Leibes ist, und
der uns damit alles sagt, was man wissen muf}, um zum Vater zu kommen.

Von dieser Vollendung, die die Aszetik in Christus hat, kommt die Un-
fertigkeit ihrer Formulierungen. Sie enthilt Rite, deren Sinn und deren
vollkommen richtige Befolgung sie niemals erschopfend bestimmen kann.
Um Beispiele zu nennen: Das Geheimnis der vollkommenen Tugenden, der
dritte Grad der Demut, die Torheit des Krenzes, die Kithnheiten des rest-
losen Vertrauens, die ,,Exzesse® der Liebe: zu solcherlei Heroismus und
Enthusiasmus werden ihre abstrakten Prinzipien niemals fithren, sowenig
sie jemals solche auflerordentliche Tugendiibungen derart empfehlen kon-
nen, daf das Gleichgewicht nicht gestort wird, dafl der Kopf nicht ver-
dorben, die menschliche Widerstandskraft nicht gebrochen, die soziale
Ordnung nicht verletzt wird. Hochstens werden sie dieselben nicht mif3-
billigen kdnnen (— offenbar!), oder einige niitzliche Aufschliisse dariiber
zu geben vermogen. Aber Einer kann aunch wilde Gluten in der Seele ent-
fachen und bindigen, derjenige, der allein den Seinigen ein Leben und
eine Liebe eingief3t, die iiber alles menschliche Begreifen hinausgehen.

6. Als lebendige Wissenschaft ist die Aszetik aunch eine Wissenschaft, die
Fortschritte macht.

Wie der mystische Leib die Kraft in sich hat, zu wachsen — Christus,
der immer grofler ist, als was sein Leib an Grofle erreichen kann —, so
tragt sie auch den Antrieb zur Entwicklung in sich — Christi Wissen um
das Wachstum seines Leibes, das immer umfassender ist als alles, was
Menschen sagen konnen —. Das, was die Aszetik zum Ausdruck bringen
mufl — dieses Wissen Christi —, spricht sie in ihren Regeln aus, die in-
folgedessen nichts anderes sind als die Forderung und die Triebfeder eines
immerwihrenden Voranschreitens. Aus den gleichen Griinden, aus denen
es einen Fortschritt in der Glaubenslehre gibt, gibt es auch einen Fort-
schritt in der Aszetik, der wegen der unerreichbaren Grofle Christi sowohl
notwendig als unaufhorlich ist. Weil er sich aber nur in Menschen ver-
wirklicht, ist er allen Unvollkommenheiten und allen Unsicherheiten aus-
gesetzt, die den Menschen eigen sind. Er wird darum gewahrt und ge-
hemmt zugleich; gewahrt durch den Teil der Glaubenssitze, die Christus

103



Emil Mersch S. ].

selber in der Kirche zu verkiinden und zu definieren geruht; gehemmt, bis-
weilen gar zuriickgeworfen — voriibergehende Riickliufe in nebensach-
lichen Punkten — durch den Teil, der der Initiative der Gldubigen und der
theologischen Wissenschaft iiberlassen ist.

Daraus ergibt sich fiir diejenigen, denen die wissenschaftliche Darstel-
lung der christlichen Lebensfiihrung aufgegeben ist, die Pflicht, oft in die
Vergangenheit zuriickzuschauen, um die Geradheit der Fithrungslinie fiir
die Zukunft sicherzustellen. Ebenso sind sie verpflichtet, sich niemals nur
auf eine Schwirmerei fiir das Altertum zu beschrinken; denn wer vor-
wirtsschreiten soll, darf nicht nur riickwirts blicken. Ein Beispiel: Es ist
notwendig, historisch festzustellen, welches im Altertum die Begriffe des
christlichen Gebetes und der Stellung Christi in der Kirche waren; aber
nicht, um rein und einfach darauf zuriickzugehen, wie wenn alle andern
Auffassungen in der Folgezeit nur Verirrung gewesen wiren; sondern im
Gegenteil, man will diese spateren Auffassungen selber besser kennen ler-
nen, so wie man das Leben eines Organismus besser versteht, wenn man
seine fritheren Entwicklungszustinde kennt. Und man mochte die From-
migkeitsformen von gestern besser iiben, dadurch, daff man sie in das Licht
der Frommigkeit von ehedem stellt, weil man sie so im gleichen Christus
betrachtet, der immer die gleiche Frommigkeit lebt.

7. Der mystische Christus, das erste Prinzip der Aszetik, lebt in Fiille in
der Kirche; daber ihre volle Zustindigkeit in Sachen der Aszetik.

Die Aszetik kommt von der Kirche. Sie fliefit aus ihrem offiziellen Kult
und die ersten Mittel, die sie angibt, sind die Sakramente. Der Kirche
allein steht es zu, die geistlichen Lehren, die aszetischen Schulen, die Or-
densregeln und die Vorbilder heiligen Lebens in letzter Instanz gutzu-
heiflen. Thre Gebote sind grundsitzlich keine juridischen Aufforderungen;
es sind Angaben iiber die alleinigen Wege, auf denen das gottliche Leben
in vollen Stromen fliefit, Angaben tber die einzige Art, mit der Christus
in den Seinen lieben will.

8. Der mystische Christus lebt das gleiche Leben, das er in der Kirche lebt,
anch in den Gliubigen als den Gliedern der Kirche; daher die Zustindig-
keit der Gliubigen in Sachen der Aszetik.

Gewif} ist diese Zustindigkeit sekundir und abhingig, denn sie besitzen
sie nur durch Christus und die Kirche, weil die Kirche der fortlebende

104



Aszetik und mystischer Christus

Christus in Fiille ist. Trotzdem ist diese Zustindigkeit nicht geringer als
die der Kirche, sie ist ja die der Kirche selbst; nur ist ihr Besitz ein Besitz
durch Teilnahme und in Abhingigkeit: infallibilitas in credendo et in oboe-
diendo, Unfehlbarkeit im Fiirwahrhalten und im Gehorchen. Es ist damit
auch eine auf alles sich erstreckende Zustindigkeit, aber nur unter Wah-
rung der Zustdndigkeit der Kirche. Ferner flieit sie aus dem inneren Wesen
der Gliubigen; denn die Zugehdrigkeit zu Christus und der Kirche, die
sein Leib ist, ist eine innerliche. Ist man doch Glied Christi und seines
mystischen Leibes in der Substanz der Seele. In diesem Inneren, oder viel-
mehr in der Gibernatiirlichen Vertiefung dieses Inneren, hat man die Fihig-
keit, die Regeln zu unterscheiden, nach denen der Christ handeln soll, d. h.
die Fahigkeit, die christliche Aszese in ihrer Christlichkeit zu erkennen. Je
eifriger einer Christ ist, um so klarer wird er darin sehen. Die Heiligen
hatten iiber das christliche Leben Erleuchtungen, die keine Wissenschaft zu
geben vermag,.

Die Verpflichtung der Aszetik ist somit kein von auflen kommender
Zwang, sondern wohnt ihr inne. Wir haben oben gesagt (vgl. 4), daf} sie
im mystischen Christus in sich geschlossen, sich selbst immanent sei. Hier
ist die Stelle, wo gesagt werden muf}, daf} sie in thm auch uns immanent,
innewohnend ist; innewohnend freilich nicht unserer Natur; das zu be-
haupten wire Modernismus und Widerspruch; aber innewohnend dem
Leben der Gnade, das uns geschenkt ist. Wie das Naturgesetz, obwohl es
ganz von Gott kommt, die Stimme unserer Natur ist, so ist auch die Asze-
tik, obwohl sie mit allem Ubernatiirlichen ganz von Gott kommt, die
Stimme unseres Seins, insofern es durch die Gnade tibernatiirlich erhoben ist.

Richtig verstanden kann man sagen, dafl das erste Prinzip der Aszetik
— Christus, insofern er Glieder hat — auch die Glieder sind, insofern sie
Christus gehdren. Die Stellung Christi in der Aszetik wird dadurch nicht
eingeschrinkt, sondern seine Bedeutung in uns wird anerkannt. Alles, was
wir als Glieder seines Leibes sind, kommt von ihm. Selbst wenn man also
behauptet, dafl die Aszetik von uns ausgeht, insofern wir Glieder sind,
sagt man darum immer noch, vielleicht sogar eindringlicher, daff die Asze-
tik von ihm allein ausgeht. Ubrigens ist unsere natiirliche Einsicht durch-
aus unzureichend, um zu wissen, was wir als Glieder Christi sind. Gleich-
iwie die Glieder das, was sie sind, nur durch Christus sind, so konnen sie
‘auch nur durch Christus wissen, was sie sind, und Christus sagt es ihnen
durch die christliche Lehre. Daraus folgt:

105



Emil Mersch S. ].

9. Die christliche Lebre ist Prinzip der Aszetik.

Sie ist nichts anderes als die Botschaft vom Leben Jesu in der Heiligsten
Dreifaltigkeit und in der Menschheit.

Damit ist sie ganz und gar eine Lehre fiir unser Leben, und sie enthilt
keinen Punkt und kein Strichlein, das nicht Licht wire fiir das Handeln.
Was im natiirlichen Leben das Bewufitsein ist, das psychologische sowohl
wie das moralische, das ist die Lehre im {ibernatiirlichen Leben. Indem
uns das natiirliche Bewufltsein sagt, was wir sind, sagt es uns, wie wir
dementsprechend handeln miissen. Auf gleiche Weise sagt uns das Dogma,
was wir in Christus sind, und wie wir dementsprechend in Christus han-
deln miissen. Ebenso sieht man auch, wie aus dem Gesetz des Glaubens
unmittelbar ein Gesetz des Handelns entspringt, und wie dieses ndmliche
Gesetz, ohne daf} es aufhort, aus Lehrsitzen und Entscheidungen des kirch-
lichen Lehramtes zu erflieen, gleichwohl aus den Einsprechungen der
Gnade und dem Streben nach personlichem christlichem Leben kommen
kann.

An dieses lebendige und cinheitliche Ganze kann die Aszetik als abstrakte
Wissenschaft nur mit Formeln herankommen. Sie ist aber trotzdem nicht
unvollstindig, weil Christus selber es ist, den man in den Formeln findet,
vorausgesetzt, dal man sie recht versteht. Aber sie ist weder allumfassend
noch exklusiv, weil Christus, der in den Formeln ist, nicht nur in den
Formeln ist.

Fiir den Plan, den man in der Aszetik befolgen will, ergeben sich ver-
schiedene Moglichkeiten, weil sich der mystische Christus selber auf ver-
schiedene Weise betrachten lifit: in den Gliedern, im Haupte, im Leben der
Gnade, das hier mitgeteilt wird, in der Vergottlichung, die sich dabei voll-
zieht, in den Dogmen, die ihn in begriffliche Formen fassen usw.

Der Plan, der in diesem Aufsatz befolgt werden soll, um die hier ange-
stellten Erwigungen zu Ende zu fithren, ist durch die bisher festgehaltenen
Gesichtspunkte bestimmt. Darnach werden wir (im nichsten Heft) spre-
chen: von Christus als Haupt 1. insofern er Gott ist, 2. insofern er die
Einheit aller Wiedergeborenen ist, 3. insofern er Einzelwesen ist. Auch wer-
den wir der Reihe nach ecinige Gedanken iiber die Vergottlichung, iiber
den katholischen Geist und iiber das personliche christliche Leben be-
sprechen.

106





