
Aszetik und mystischer Christus 

Von Emil Mersch S. J., Professor  an  der  Fakultät •U. L. Frau vom 
Frieden" in  Namur 

I. Allgemeine Erwägungen 

1. Es gibt eine spezifisch christliche Aszetik 

Holen wir weiter aus: Es gibt eine spezifisch christliche Moral. Wie 
das Christentum im Reich der Wirklichkeiten eine neue Schöpfung 
und im Bereich unseres Erkennens ein neues Licht • eine Offen- 

barung • ist, so ist es auch im Bereich unseres Handelns eine neue Richt- 
schnur • eine Offenbarung. Die christliche Moral ist nicht etwa eine ein- 
fache Anwendung der profanen Ethik, auch keine Vervollständigung und 
Veredelung der Moral des Aristoteles, der Stoa oder des gemeinen Men- 
schenverstandes. Sie ist bis auf die Wurzeln christlich mit eigenen Begriffen 
für das letzte Ziel, die erforderlichen Mittel und den Willen bei ihrer Ver- 
wirklichung. Das letzte Ziel in sich betrachtet bleibt freilich immer das 
gleiche, da es kein anderes sein kann als Gott. Aber das letzte Ziel für 
uns, das Ziel, das wir mit unsern übernatürlichen Mitteln erreichen können, 
ist nicht mehr Gott, wie er sich in der Schöpfung widerspiegelt, sondern 
Gott, wie er in sich selber lebt. Die Mittel zum Ziel sind ebenfalls andere: 
unser durch die Gnade unterstützter Wille, die heiligen Sakramente, die 

* Dieser Aufsatz ist entstanden anläßlich des Erscheinens des wertvollen Werkes von 
F. Jürgensmeier: •Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik", 
zu dem man unsere Besprechung auf S. 180 dieses Heftes vergleichen möge. Die Er- 
gebnisse dieses Buches sollen hier nicht wiederholt werden, abgesehen von wenigen 
Stellen, die wir so kurz als möglich wiedergeben, ohne besonders darauf hinzuwei- 
sen. Sie sollen aber auch nicht ergänzt werden, außer wo es durch den Zwang der 
Tatsachen da und dort von selbst geschieht. Wir greifen vielmehr den von Jürgens- 
meier behandelten Gegenstand selber auf, nur unter einem anderen Gesichtspunkt, 
um einige Erwägungen anzustellen, die der Natur der Sache nach auf Vollständigkeit 
keinen Anspruch machen; ist doch das Thema, das uns beschäftigt, so unerschöpflich 
reich, daß nie jemand alles sagen wird, was darüber gesagt werden müßte. 

Da die Aszetik einen Teil der Theologie und der theologischen Wissenschaften im 
allgemeinen bildet, ergeben sich gemeinsame Berührungsflächen von selbst. Wir wer- 
den im Laufe unserer Untersuchung deren mehrere aufzeigen, wobei wir uns an dieser 

Stelle mit sehr zusammengedrängten Hinweisen begnügen müssen. Um jedem Miß- 
verständnis vorzubeugen, verweisen wir zur weiteren Information auf unseren Ar- 
tikel: •Der mystische Christus, Mittelpunkt der Theologie als Wissenschaft" im lau- 
fenden Jahrgang der •Nouvelle Revue Theologique". 

Aszese IX/2    1 97 



Emil  Mends S.  ]. 

Gemeinschaft der Heiligen. Der Wille, der Richtschnur zu folgen, das 
christliche Wollen ist das Wollen eines jeden, der eins ist mit allen andern 
und eins mit Gott, weil alle eins sind in Christus. 

Da nun die christliche Moral von diesen ihr wesenseigenen Begriffen 
völlig beherrscht wird, ist sie christlich in ihrem ganzen Bestand (vgl. 5). 
Sie schließt zwar alle menschliche Moral ein, geht aber nicht darin unter, 
sondern übersteigt sie, ähnlich wie das Christentum das ganze Menschtum 
in sich schließt und dennoch alles Menschenwerk unendlich überragt. Es 
gibt also eine spezifisch christliche Moral, wie es eine genuine christliche 
Dogmatik gibt. Während letztere die Wissenschaft der christlichen Offen- 
barungswahrheiten ist, ist die erstere, wenigstens de iure, die Wissenschaft 
unseres Wollens, Liebens und Handelns, die uns in Christus geoffenbart ist. 
De facto stellt man sie vielleicht nicht immer in ihrer ganzen Eigengesetzlich- 
keit und Reinheit dar. Doch wie dem auch sei, wir wollen hier nicht von der 
christlichen Moral handeln, sondern von einem ihrer Teile, der Aszetik. 

Die Aszetik unterscheidet sich von der Moral dadurch, daß sie eine Wis- 
senschaft der Mittel und ihres Gebrauches ist, während die Moral eine 
Wissenschaft der Ziele ist, der Ziele im Hinblick auf das letzte Ziel. Die 
Scholastiker würden sagen, daß die Aszetik mehr der Kunst verwandt sei, 
indes die Moral zur Wissenschaft der Wissenschaften gehöre, zur Meta- 
physik. Beiden aber ist gemeinsam, daß sie unsere Handlungsweisen regeln, 
so daß alles, was wir eingangs über die Moral gesagt haben, seine ent- 
sprechende Anwendung auch auf die Aszetik findet. 

Zwei näherliegende Gründe sind folgende: Nach dem Axiom: operari 
sequitur esse, entspricht der Art des Seins jeweils die Regel des Handelns. 
Die Art des christlichen Seins ist aber spezifisch christlich; also ist auch die 
Regel des christlichen Handelns spezifisch christlich, d. h. es gibt eine spe- 
zifisch christliche Aszetik. Alles, was das Christentum in sich schließt, ist 
von Grund auf christlich; es bleibt sich in allen seinen Teilen gleich. Denn 
es ist eins, übernatürlich eins • ens et unum convertuntur •. Folglich muß 
auch die Aszetik, die es in sich schließt, von Grund aus christlich sein. 

Das Christentum kommt nun aber ganz und gar von Christus, d. h. 

2. das erste Prinzip in dieser Aszetik muß der ganze Christus sein, Chri- 
stus totus, der mystische Christus, Gott und Mensch, Haupt und Leib. 

Unter erstem Prinzip versteht man den Grund, aus dem die Aszetik ihre 
Richtschnur gewinnt, ihre Einheit und inneren Bestimmtheiten erhält, ihren 

98 



Aszetik und  mystischer Christus 

absoluten Wert und eigentümlich verpflichtenden Charakter empfängt. 
Erstes Prinzip ist ein allgemeiner Ausdruck, der in jeder Wissenschaft ge- 
bräuchlich ist. Für eine Wertwissenschaft, die wie die Aszetik von der 
Moral abhängt, würde man passender sagen: erster Wert, grundlegende 
Güte. Um es noch schärfer zu fassen, müßte man hinzufügen, daß Chri- 
stus ein solcher Wert und eine solche Güte ist, in der ganzen Fülle seines 
Seins, besonders jedoch, weil er liebenswürdig in sich und in uns der Ur- 
heber aller Liebe ist. Aber diese für den Augenblick schärfere Fassung 
würde unsere Darlegung nur erschweren. Wir sagen darum einfach, daß 
das erste Prinzip der Aszetik der mystische Christus ist, der Christus totus, 
von dem die Schrift und die Väter sprechen. Der Christus totus: der 
mit den Christen auf gleiche Weise vereinigt ist wie mit dem Vater 
(Joh. 17, 21•23), •: der Gottmensch, insofern er als Gott in der ganzen 
Menschheit die Quelle des ewigen Lebens ist, •: der Organismus, der durch 
die Menschwerdung gebildet wird, weil durch sie alle Menschen in dem 
einen Christus vergöttlicht werden, •: die ganze Menschheit, die, nach 
Gottes Plänen wenigstens, vom Leben Christi belebt in ihm einen einzigen 
Leib bildet, einen Leib von übernatürlicher Einheit. 

Wir sagen •mystischer Christus", eine Bezeichnung, die vollkommen 
gleichbedeutend ist mit der andern: •mystischer Leib". Der einzige Unter- 
schied besteht darin, daß erstere das übernatürliche Ganze, das in der Ver- 
einigung Christi mit den Christen besteht, .von der Einheit her, vom 
Haupte aus betrachtet, während die zweite von der Vielheit ausgeht, die 
es zusammenschließt. In diesen Zeilen wollen wir aber vom Prinzip zu den 
Anwendungen fortschreiten, von der Einheit zur Vielheit. Darum sprechen 
wir vom mystischen Christus. Unsere erste Behauptung lautet also: Der 
mystische Christus ist das erste Prinzip in der Aszetik. 

Sicherlich ist er das erste Prinzip im christlichen Handeln • operari 
sequitur esse. Folglich muß er auch das erste Prinzip in der Wissenschaft 
vom christlichen Handeln sein. Das Leben der Glieder ist zuerst das Leben 
des Hauptes. Darum ist es auch das Haupt, in dem sie zuerst die Regel 
dieses Lebens finden, die sie dann in sich selber wiederfinden und befolgen 
müssen. Nun aber ist Christus als Haupt, als Quelle des inneren Lebens 
der mystische Christus. Folglich muß der mystische Christus auch das erste 
Prinzip in der Aszetik sein. Mit anderen Worten: Quod est maximum in 
unoquoque genere est principium eorum, quae sunt in genere. Was jeweils 
in einer Art das Höchste ist, ist der Urgrund für alles, was zu dieser Art 

l* 99 



Emil Mersch S. J. 

gehört. Dieser Grundsatz dient in der Theologie zum Beweis, daß der 
mystische Christus das allgemeine Prinzip in der übernatürlichen Lebens- 
ordnung ist. Er hat die Gnade im Maximum, wie man sagt, und in der 
ganzen Fülle; er hat sie also so vollkommen und überfließend, daß er sie 
allen mitzuteilen vermag. Derselbe Grundsatz • denn: operari sequitur 
esse • beweist: daß Christus auch das universale Prinzip ist für unser 
ganzes Streben und Handeln, d. h. für die Aszese und ebenso für die 
Regeln und Richtlinien dieses Strebens und Handelns, d. h. für die Asze- 
tik. Er leistet in der Tat in sich alles, und zwar in überfließender Fülle, 
was die Aszese ihrerseits zu leisten sich bemühen muß. Er ist die Läute- 
rung im Endzustand, die Läuterung, die die Heiligkeit selber ist (1 Kor. 
1, 30; 2 Kor. 5, 12). Er ist der Eingang der Menschheit in Gott und der 
Eingang Gottes in die Menschheit. Infolgedessen ist alles, was immer die 
Aszetik sagen mag, ein Aufzeigen der Mittel zur Verwirklichung dessen, 
was er selbst in Ganzheit in seinem Leben ist, in seinem Leben, das er in 
der Menschheit erweitert; die Aszetik hat also in ihm ihren Mittelpunkt, 
ihr Ziel, ihre Zusammenfassung, ihr Alles, ihr erstes Prinzip. 

3. Der mystische Christus ist das erste Prinzip in der Aszetik, insofern er 
Mensch ist, aber Mensch, hypostatisch mit der Gottheit geeint. 

Der Grund dafür ist einfach: denn als Mensch, hypostatisch mit Gott 
geeint, ist er der mystische Christus, wie er als Gottmensch auch Mittler, 
Erlöser, König und Priester ist. Als erste Ursache und letztes Ziel aller 
Dinge ist er freilich auch in seiner Gottheit erstes Prinzip der Aszetik, 
aber ein transzendentes Prinzip, das alles übersteigt und folglich auch über 
die Aszetik hinausgeht. Immanentes Prinzip ist er nur als Mensch, wie er 
nur als solcher auch erstes Prinzip ist in der Gnadenordnung, nicht aber 
der Gnadenordnung; letzteres ist er als Gott. Erstes Prinzip in seiner 
Menschheit ist er jedoch nur, weil er Gott ist. Seine Erststellung ist die 
Wirkung seiner Gottheit in seiner Menschheit; sie kommt ihm zu, weil 
seine Menschheit das Tor, der Zugang, die Einführung in die Gottheit ist. 
Der Erststellung Gottes wird durch die Erststellung der Menschheit Christi 
in keiner Weise Abbruch getan. Sie tritt im Gegenteil in um so helleres 
Licht, weil sie deren Ursache ist. 

100 



Aszetik und mystischer Christus 

4. Im mystischen Christus ist die christliche Aszetik in sich selbst geschlos- 
sen, immanent; die Menschen aber führt sie über sich hinaus, ist ihnen tran- 
szendent. 

Betrachtet als die Weisheit und Klugheit, mit der Christus sich einen 
Leib baut, enthält sie in sich selbst die zwei Endpunkte ihrer Führungs- 
linie: 1. Gott, insofern Christus in Gott subsistiert, und 2. die Menschen, 
insofern Christus alle Menschen in sich beschließt. Sie ist also, aber nur in 
Christus, vollständig und ganz. Sie besitzt alles in sich, was sie braucht, 
um vom Ausgangspunkt zum Endpunkt, vom Menschen zu Gott, die ge- 
nauen Verbindungslinien zu ziehen. Sie bedarf keiner Anleihen bei andern 
Wissenschaften, sie ist sich selbst genug. Auch wenn sie sich der natürlichen 
Wahrheiten bedient, kommen ihr diese Wahrheiten nicht von außen zu, 
da der mystische Christus die Natur in sich einschließt; und wenn sie an- 
dererseits theologische Wahrheiten verwendet, holt sie auch diese nicht 
außerhalb von Christus; denn was sollte eine Theologie sagen können, die 
keine Beziehung zum mystischen Christus hat, zu Christus, Haupt und 
Leib, Gott und Mensch? 

Doch so vollendet die Aszetik in sich sein mag, sie ist es nur, weil sie 
ganz vom mystischen Christus und Christus von Gott kommt. In ihrer 
Immanenz selbst ist sie also transzendent] Man wundere sich darum weder 
darüber, daß sie sich dem Typus nach von allen anderen Wissenschaften 
unterscheidet • hängt sie doch so nah von dem ab, der die über alles er- 
habene Wissenschaft ist •, noch darüber, daß man, wenn man von ihr 
redet, sich bisweilen so ausdrückt, als ob sie Aszese und nicht Aszetik wäre; 
sie setzt eben auch ihrerseits eine Einigung mit Christus voraus, worin das 
Ziel der Aszetik liegt. 

5. Da die Aszetik als erstes Prinzip den mystischen Christus hat, ist sie 
zuerst Leben, und dann abstrakte Wissenschaft. 

Der mystische Christus ist eine lebendige Wirklichkeit. Bevor irgend eine 
Wissenschaft sagt, wie er sich die Glieder bildet, bildet er sie. Er läßt sie 
geboren werden, wachsen, sich entwickeln, er gibt ihnen seine Art zu wer- 
ten und zu handeln ein • influit sensum et motum, wie die Theologie 
sagt • nach einer Taktik, einer Methode, einem Gesetz, das nichts anderes 
ist als er selbst, als der Rhythmus seines eigenen Lebens und das siegreiche 
Ausströmen seiner Gnade. Dieses innere Wachstum, das die lebendige 
Norm christlichen Tuns ist, insoweit es christlich ist, ist ein vollständiges 

101 



Emil Mersch S. ]. 

Ganzes, das im Wesen und Wollen Christi seinen einzigen Ursprung, seine 
letzte Erklärung, seinen ausschließlichen Antrieb, mit einem Wort sein 
Alles hat. Darin besteht die immanente Aszetik, die die Christenheit leitet 
und in der die mores christiani beschlossen sind. Was von ihr abweicht, ist 
für die lebendigen Glieder Christi nur eine künstliche und unangepaßte 
Regel. Im Hinblick auf dieses lebendige und innerliche Wachstumsgesetz 
ist alle Aszetik, die aus abstrakten Formeln besteht, eine Aszetik aus zwei- 
ter Hand, ähnlich wie die Beschreibungen der Botanik weit hinter der 
feinen Kunst zurückbleiben, mit der eine Pflanze ihr Blattwerk gestaltet 
und ihre Blüten färbt. 

Das Leben, dem seine Gesetze gegeben werden sollen, ist nicht aus- 
schließlich materielles Leben, das vor unserer Erkenntnis nur ein regungs- 
loser Gegenstand wäre. Es ist das hellste Licht und die höchste Weisheit in 
der Menschheit und allein imstande, das wunderbare Werk zu ersinnen, 
das es vollbringt. Darum ist jede Wissenschaft von diesem Leben, jede 
Aszetik, abgeleitet und empfangen, und ihr Verständnis ist wohl mehr 
dem Objekt als dem Subjekt zu verdanken; vom Objekt, d. h. von Chri- 
stus kommt sowohl das christliche Tun wie die Wissenschaft des christ- 
lichen Tuns. 

Die erste, man kann sogar sagen die einzige Regel der wissenschaftlichen 
Aszetik ist demnach die Hingabe, der Gehorsam gegen dieses Leben der 
Klarheit und der Heiligkeit, das uns erfüllen will; die Gelehrigkeit gegen- 
über dem einzigen Meister, der allein im vollen Sinne wissen kann, was 
Leben in ihm ist und auf welchen Wegen man zu ihm gelangt. Meine 
Schafe hören meine Stimme, und ich kenne sie, und sie kennen mich: und 
ich gebe ihnen das ewige Leben. 

Von der Aszetik gilt dasselbe wie von der Theologie: keine von beiden 
sagt in ihrem inneren Bereiche das letzte Wort. Wohl kann die Theologie 
die Glaubenswahrheiten zusammenstellen, erforschen, zeigen, wie alle von 
der Einheit mit Gott handeln, die uns in Christus gegeben ist, und wie sie 
dadurch, daß sie in Gott ihr letztes Objekt haben, in Christus ihren Mittel- 
punkt, ihr Alles, ihre Einheit besitzen. Aber die letzte Erklärung über 
ihren Gegenstand vermag sie nicht zu liefern. Das kann nur der, der unser 
Band mit Gott ist. Er allein vermag uns positiv zu sagen, welches dieses 
Band ist, und zwar dadurch, daß er sich selber ausspricht, indem er sich 
unserm Geiste mitteilt. Das Gleiche ist der Fall in der wissenschaftlichen 
Aszetik. Sie bestimmt alle Mittel, durch die wir in Christus zu Gott ge- 

102 



Aszetik  und  mystischer Christus 

langen; aber die letzten Aufschlüsse, die konkreten und praktischen Aus- 
künfte über diese Mittel vermag sie nicht zu geben. Das kann allein der, 
der das einzige Mittel ist, aus dem alle andern ihren Wert erhalten; der- 
jenige, der uns sagt, was er im Wachstum seines mystischen Leibes ist, und 
der uns damit alles sagt, was man wissen muß, um zum Vater zu kommen. 

Von dieser Vollendung, die die Aszetik in Christus hat, kommt die Un- 
fertigkeit ihrer Formulierungen. Sie enthält Räte, deren Sinn und deren 
vollkommen richtige Befolgung sie niemals erschöpfend bestimmen kann. 
Um Beispiele zu nennen: Das Geheimnis der vollkommenen Tugenden, der 
dritte Grad der Demut, die Torheit des Kreuzes, die Kühnheiten des rest- 
losen Vertrauens, die •Exzesse" der Liebe: zu solcherlei Heroismus und 
Enthusiasmus werden ihre abstrakten Prinzipien niemals führen, sowenig 
sie jemals solche außerordentliche Tugendübungen derart empfehlen kön- 
nen, daß das Gleichgewicht nicht gestört wird, daß der Kopf nicht ver- 
dorben, die menschliche Widerstandskraft nicht gebrochen, die soziale 
Ordnung nicht verletzt wird. Höchstens werden sie dieselben nicht miß- 
billigen können (• offenbar!), oder einige nützliche Aufschlüsse darüber 
zu geben vermögen. Aber Einer kann auch wilde Gluten in der Seele ent- 
fachen und bändigen, derjenige, der allein den Seinigen ein Leben und 
eine Liebe eingießt, die über alles menschliche Begreifen hinausgehen. 

6. Als lebendige Wissenschaft ist die Aszetik auch eine Wissenschaft, die 
Fortschritte macht. 

Wie der mystische Leib die Kraft in sich hat, zu wachsen • Christus, 
der immer größer ist, als was sein Leib an Größe erreichen kann •, so 
trägt sie auch den Antrieb zur Entwicklung in sich • Christi Wissen um 
das Wachstum seines Leibes, das immer umfassender ist als alles, was 
Menschen sagen können •. Das, was die Aszetik zum Ausdruck bringen 
muß • dieses Wissen Christi •, spricht sie in ihren Regeln aus, die in- 
folgedessen nichts anderes sind als die Forderung und die Triebfeder eines 
immerwährenden Voranschreitens. Aus den gleichen Gründen, aus denen 
es einen Fortschritt in der Glaubenslehre gibt, gibt es auch einen Fort- 
schritt in der Aszetik, der wegen der unerreichbaren Größe Christi sowohl 
notwendig als unaufhörlich ist. Weil er sich aber nur in Menschen ver- 
wirklicht, ist er allen Unvollkommenheiten und allen Unsicherheiten aus- 
gesetzt, die den Menschen eigen sind. Er wird darum gewahrt und ge- 
hemmt zugleich; gewahrt durch den Teil der Glaubenssätze, die Christus 

105. 



Emil Mersch S. J. 

selber in der Kirche zu verkünden und zu definieren geruht; gehemmt, bis- 
weilen gar zurückgeworfen • vorübergehende Rückläufe in nebensäch- 
lichen Punkten • durch den Teil, der der Initiative der Gläubigen und der 
theologischen Wissenschaft überlassen ist. 

Daraus ergibt sich für diejenigen, denen die wissenschaftliche Darstel- 
lung der christlichen Lebensführung aufgegeben ist, die Pflicht, oft in die 
Vergangenheit zurückzuschauen, um die Geradheit der Führungslinie für 
die Zukunft sicherzustellen. Ebenso sind sie verpflichtet, sich niemals nur 
auf eine Schwärmerei für das Altertum zu beschränken; denn wer vor- 
wärtsschreiten soll, darf nicht nur rückwärts blicken. Ein Beispiel: Es ist 
notwendig, historisch festzustellen, welches im Altertum die Begriffe des 
christlichen Gebetes und der Stellung Christi in der Kirche waren; aber 
nicht, um rein und einfach darauf zurückzugehen, wie wenn alle andern 
Auffassungen in der Folgezeit nur Verirrung gewesen wären; sondern im 
Gegenteil, man will diese späteren Auffassungen selber besser kennen ler- 
nen, so wie man das Leben eines Organismus besser versteht, wenn man 
seine früheren Entwicklungszustände kennt. Und man möchte die Fröm- 
migkeitsformen von gestern besser üben, dadurch, daß man sie in das Licht 
der Frömmigkeit von ehedem stellt, weil man sie so im gleichen Christus 
betrachtet, der immer die gleiche Frömmigkeit lebt. 

7. Der mystische Christus, das erste Prinzip der Aszetik, lebt in Fülle in 
der Kirche; daher ihre volle Zuständigkeit in Sachen der Aszetik. 

Die Aszetik kommt von der Kirche. Sie fließt aus ihrem offiziellen Kult 
und die ersten Mittel, die sie angibt, sind die Sakramente. Der Kirche 
allein steht es zu, die geistlichen Lehren, die aszetischen Schulen, die Or- 
densregeln und die Vorbilder heiligen Lebens in letzter Instanz gutzu- 
heißen. Ihre Gebote sind grundsätzlich keine juridischen Aufforderungen; 
es sind Angaben über die alleinigen Wege, auf denen das göttliche Leben 
in vollen Strömen fließt, Angaben über die einzige Art, mit der Christus 
in den Seinen lieben will. 

8. Der mystische Christus lebt das gleiche Leben, das er in der Kirche lebt, 
auch in den Gläubigen als den Gliedern der Kirche; daher die Zuständig- 
keit der Gläubigen in Sachen der Aszetik. 

Gewiß ist diese Zuständigkeit sekundär und abhängig, denn sie besitzen 
sie nur durch Christus und die Kirche, weil die Kirche der fortlebende 

104 



Aszetik und  mystischer Christus 

Christus in Fülle ist. Trotzdem ist diese Zuständigkeit nicht geringer als 
die der Kirche, sie ist ja die der Kirche selbst; nur ist ihr Besitz ein Besitz 
durch Teilnahme und in Abhängigkeit: infallibilitas in credendo et in oboe- 
diendo, Unfehlbarkeit im Fürwahrhalten und im Gehorchen. Es ist damit 
auch eine auf alles sich erstreckende Zuständigkeit, aber nur unter Wah- 
rung der Zuständigkeit der Kirche. Ferner fließt sie aus dem inneren Wesen 
der Gläubigen; denn die Zugehörigkeit zu Christus und der Kirche, die 
sein Leib ist, ist eine innerliche. Ist man doch Glied Christi und seines 
mystischen Leibes in der Substanz der Seele. In diesem Inneren, oder viel- 
mehr in der übernatürlichen Vertiefung dieses Inneren, hat man die Fähig- 
keit, die Regeln zu unterscheiden, nach denen der Christ handeln soll, d. h. 
die Fähigkeit, die christliche Aszese in ihrer Christlichkeit zu erkennen. Je 
eifriger einer Christ ist, um so klarer wird er darin sehen. Die Heiligen 
hatten über das christliche Leben Erleuchtungen, die keine "Wissenschaft zu 
geben vermag. 

Die Verpflichtung der Aszetik ist somit kein von außen kommender 
Zwang, sondern wohnt ihr inne. Wir haben oben gesagt (vgl. 4), daß sie 
im mystischen Christus in sich geschlossen, sich selbst immanent sei. Hier 
ist die Stelle, wo gesagt werden muß, daß sie in ihm auch uns immanent, 
innewohnend ist; innewohnend freilich nicht unserer Natur; das zu be- 
haupten wäre Modernismus und Widerspruch; aber innewohnend dem 
Leben der Gnade, das uns geschenkt ist. Wie das Naturgesetz, obwohl es 
ganz von Gott kommt, die Stimme unserer Natur ist, so ist auch die Asze- 
tik, obwohl sie mit allem Übernatürlichen ganz von Gott kommt, die 
Stimme unseres Seins, insofern es durch die Gnade übernatürlich erhoben ist. 

Richtig verstanden kann man sagen, daß das erste Prinzip der Aszetik 
• Christus, insofern er Glieder hat • auch die Glieder sind, insofern sie 
Christus gehören. Die Stellung Christi in der Aszetik wird dadurch nicht 
eingeschränkt, sondern seine Bedeutung in uns wird anerkannt. Alles, was 
wir als Glieder seines Leibes sind, kommt von ihm. Selbst wenn man also 
behauptet, daß die Aszetik von uns ausgeht, insofern wir Glieder sind, 
sagt man darum immer noch, vielleicht sogar eindringlicher, daß die Asze- 
tik von ihm allein ausgeht. Übrigens ist unsere natürliche Einsicht durch- 
aus unzureichend, um zu wissen, was wir als Glieder Christi sind. Gleich- 
jwie die Glieder das, was sie sind, nur durch Christus sind, so können sie 
auch nur durch Christus wissen, was sie sind, und Christus sagt es ihnen 
durch die christliche Lehre. Daraus folgt: 

105 



Emil Mersch S. ]. 

9. Die christliche Lehre ist Prinzip der Aszetik. 

Sie ist nichts anderes als die Botschaft vom Leben Jesu in der Heiligsten 
Dreifaltigkeit und in der Menschheit. 

Damit ist sie ganz und gar eine Lehre für unser Leben, und sie enthält 
keinen Punkt und kein Strichlein, das nicht Licht wäre für das Handeln. 
Was im natürlichen Leben das Bewußtsein ist, das psychologische sowohl 
wie das moralische, das ist die Lehre im übernatürlichen Leben. Indem 
uns das natürliche Bewußtsein sagt, was wir sind, sagt es uns, wie wir 
dementsprechend handeln müssen. Auf gleiche Weise sagt uns das Dogma, 
was wir in Christus sind, und wie wir dementsprechend in Christus han- 
deln müssen. Ebenso sieht man auch, wie aus dem Gesetz des Glaubens 
unmittelbar ein Gesetz des Handelns entspringt, und wie dieses nämliche 
Gesetz, ohne daß es aufhört, aus Lehrsätzen und Entscheidungen des kirch- 
lichen Lehramtes zu erfließen, gleichwohl aus den Einsprechungen der 
Gnade und dem Streben nach persönlichem christlichem Leben kommen 
kann. 

An dieses lebendige und einheitliche Ganze kann die Aszetik als abstrakte 
Wissenschaft nur mit Formeln herankommen. Sie ist aber trotzdem nicht 
unvollständig, weil Christus selber es ist, den man in den Formeln findet, 
vorausgesetzt, daß man sie recht versteht. Aber sie ist weder allumfassend 
noch exklusiv, weil Christus, der in den Formeln ist, nicht nur in den 
Formeln ist. 

Für den Plan, den man in der Aszetik befolgen will, ergeben sich ver- 
schiedene Möglichkeiten, weil sich der mystische Christus selber auf ver- 
schiedene Weise betrachten läßt: in den Gliedern, im Haupte, im Leben der 
Gnade, das hier mitgeteilt wird, in der Vergöttlichung, die sich dabei voll- 
zieht, in den Dogmen, die ihn in begriffliche Formen fassen usw. 

Der Plan, der in diesem Aufsatz befolgt werden soll, um die hier ange- 
stellten Erwägungen zu Ende zu führen, ist durch die bisher festgehaltenen 
Gesichtspunkte bestimmt. Darnach werden wir (im nächsten Heft) spre- 
chen: von Christus als Haupt 1. insofern er Gott ist, 2. insofern er die 
Einheit aller Wiedergeborenen ist, 3. insofern er Einzelwesen ist. Auch wer- 
den wir der Reihe nach einige Gedanken über die Vergöttlichung, über 
den katholischen Geist und über das persönliche christliche Leben be- 
sprechen. 

106 




