Constantin Kempf S. J.

thres Fortschrittes gesorgt, auch wenn sie den Wunsch, einen eigen t-
lichen Seelenleiter zu besitzen, nicht erfiillt sehen. Es fehlt ihnen nicht
an Moglichkeiten, sich im geistlichen Leben beraten zu lassen; sie haben
fremde Augen, die ihnen helfen zu sehen, wo Gefahren lauern oder Vor-
teile winken. Fremde Hinde sind da, um zu leiten und zu stiitzen. Ge-
legenheiten sind geboten, Rechenschaft von sich zu fordern und abzulegen.
Jedoch irrigen Idealen nachzutrdumen und nachzutrauern sollte unter-

bleiben.

Der Sinn der Heilig- und Seligsprechungen
des Heiligen Jahres

Von Constantin Kempf S. J,, Valkenburg

Is vorziigliche Menschenkennerin sucht die Kirche die Grofle und
ABedeutung ihrer Jubilden durch sinnvolle Feiern den Gliubigen

zum Bewuftsein zu bringen. Zu diesen Veranstaltungen zihlen
auch die Heilig- und Seligsprechungen. Bei jedem Jubilium pflegen einige
stattzufinden. Sie waren im Heiligen Jahr, dem 1900. Gedenkjahr des
Kreuzestodes Christi, der groflen Tat unserer Erlosung, recht zahlreich,
und das mit Absicht.

Sie sind nicht blof eine duflere Zutat zur Verherrlichung dieses Festes.
Denn die Heiligkeit hat zu dem jetzigen Jubilium die engste Bezichung,
mehr als das bei anderen Jubilden der Fall ist. Wir feiern das erbarmungs-
volle Werk unserer Erlosung. Ist sie nicht der Urquell der Heiligkeit?
Am Kreuze, aus den heiligen Wunden Christi, aus dem gedffneten Er-
l6serherzen entquoll jener Gnadenstrom, dessen Trank die Kraft zur Hei-
ligkeit gibt. Ist nicht die Heiligkeit die schonste Bliite des Kreuzesbaumes,
die kostbarste Frucht, ja die Krone des ganzen Heilswerkes?

Wenn uns also die Kirche in anschaulicher, allen verstindlicher Weise
zeigen wollte, wie groflartig die Erlosungstat in ihren Wirkungen ist, so
war nichts natiirlicher, als auf diese Edelfrucht der Erlésung hinzuweisen,
uns diese Minner und Frauen vor Augen zu halten, die durch volle Aus-
nutzung der Erl6sungsgnaden zu solch heldenhafter sittlicher Gréfe empor-
gestiegen sind. Das war der erste Grund, warum die Kirche bei diesem
Anlafl so viele auf die Altire erhob. Pius XI. betonte das 6fters in seinen
Ansprachen bei Verlesung eines Dekrets zur Bestitigung von Wundern

160



Der Sinn der Heilig- und Seligsprechungen des Heiligen Jabres

oder iiber ein ,, Tuto fiir eine Heilig- oder Seligsprechung. Die Welt solle
sehen, welche Heroen der Tugend, welche Wohltiter der Menschheit sie
dem Kreuzestode Christi verdanke.

Besonders hob der Papst des ofteren hervor, wir sollten die fortdauernde
Wirkung des Geheimnisses von Kalvaria sehen. So lief} er im offentlichen
Konsistorium vom 19. Oktober 1933 zur Heiligsprechung von Bernadette
Soubirous und Johanna Antida Thouret durch den Sekretir der Breven
unter den Griinden fiir diese Heiligsprechung anfiihren: der modernen
Welt solle gezeigt werden, welch herrliche Friichte der Erldsungstod Christi
auch heute noch hervorbringe — die beiden Heiligen gehdren der Neuzeit,
dem 19. Jahrhundert an. Also wir sehen, die Erlosungstat Christi ist nichts
Totes, sondern etwas Lebendiges, stets weiter Wirkendes, eine immerfort
fliefende Gnadenquelle.

Und zwar sehen wir diesen Gnadenstrom allein in der katholischen
Kirche so breit und miditig flieBen. Das zeigt uns, daff Christus bei ihr
ist, dafl er in ihr seine ganze Gnadenfiille mitteilt. Denn das ist ja gerade
eines der Kennzeichen der wahren Kirche Christi: die Heiligkeit. Da ist es
ein grofler Trost fiir alle wahrhaft Gliubigen, zu sehen, wie dieser Edel-
stein im Gewande der Kirche auch heute so prichtig und farbenreich fun-
kelt. Kriterien der Heiligkeit sind fiir die Kirche Wunder und helden-
miitige Tugend. Es ist einleuchtend, dafl die Wunder kein wesentlicher
Bestandteil der Heiligkeit sind, sie offenbaren sie nur, sie sind ein signum
manifestativum. Auch ohne sie kann die Heiligkeit in threm vollen Glanze
da sein. Im Notfall kann darum die Kirche von dem Beweis des Vorhan-
denseins eigentlicher Wunder dispensieren, bei der Seligsprechung von Mir-
tyrern pflegt es hiufig zu geschehen. Die heldenmiitigen Tugenden sind
zum mindesten eine notwendige Folge der Heiligkeit. Auflerordentliche
Heiligkeit ohne Tugend ist ein Unding. Darum kann die Kirche von dem
Erweis des heroischen Tugendgrades niemals absehen. Im Martyrium selbst
ist der heroische Tugendgrad eingeschlossen. Darum geniigt es hier zu zei-
gen, daf} es ein wahres Martyrium gewesen sei, ein gewaltsamer Tod aus
Glaubenshaf3.

Die Kirche Christi mufl zu allen Zeiten und unter allen Verhaltnissen
Bliiten auflergewohnlicher Heiligkeit hervorbringen. Denn das Erl6sungs-
werk Christi erreichte sonst nicht seine volle Wirkung, es wire mangelhaft.
Christus wollte uns durch seinen Kreuzestod nicht blof die Mdoglichkeit
verschaffen, dafl wir soeben das iibernatiirliche Leben besitzen. Nein, ,,ich

Aszese 1X/2 5 161



Constantin Kempf S. ].

bin gekommen, damit sie das Leben haben, und zwar in reicher Fiille
haben®. Es sollte ein gesundes, kriftiges Leben sein, das sich voll und ganz
entwickeln kann nach all den Kriften, die in seinem Keim, in seiner
Wurzel enthalten sind. Nun ist dieses neue Leben aber nichts anderes als
die Teilnahme an der géttlichen Natur, die Mitteilung der gottlichen Natur
an uns (2 Petr. 1, 4), die uns der Kreuzestod Christi verdient hat. Darin
liegt aber ganz bestimmt die Kraft, den Menschen Gott zu verihnlichen,
ihn in all seinem Denken und Handeln nur von den Absichten Gottes
leiten zu lassen. Gibe es jemals eine Zeit oder Umstinde, unter denen
diese gottliche Kraft die menschlichen Widerstinde nicht iiberwinden
konnte, dann wire es eben keine gottliche Kraft mehr. Das Wort des Hei-
landes, dal er uns die Fiille des Lebens geben werde, wire Liigen gestraft.

Wenn der hl. Paulus uns ermahnt, wir sollten alle umgestaltet werden in
Christus, wir sollten heranwachsen zur Vollreife Christi (Eph. 4, 13), so
meint er damit nichts anderes als das, was wir Heiligkeit nennen. Der
Apostel redet ganz allgemein. Es mufl also immer méglich sein, nicht blof
in Ephesus, diese minnliche Vollreife nach dem Vorbilde Christi zu er-
reichen. Sonst wire Christus eben nicht mehr ganz bei seiner Kirche, es
fehlte etwas an ihrer Integritit, sie hitte Runzeln und Makeln, sie litte an
Altersschwiche, ihr schonster Schmuck wire ihr geraubt und sie entbehrte
der Friichte, die der himmlische Girtner am meisten sucht. Denn die Ver-
herrlichung Gottes ist der oberste Zweck des Erlosungswerkes und darum
auch der Kirche. Der wird aber am meisten und am vollendetsten erreicht
durch die Heiligkeit. Wir konnen nicht annehmen, dafl das Werk Christi
nur unvollkommen seinen Zweck erreiche. Christus liebt seine Braut viel
zu sehr, als dafl er sie nur mangelhaft ausstattete.

Die neuen Heiligen und Seligen zeigen uns auch, dafl die Heiligkeit
nicht ein Sonderrecht bestimmter Klassen ist. Da ist der einfiltige,
demiitige Pfortner von Altotting, Br. Konrad, neben dem groflen Jugend-
bildner, dem pidagogischen Genie von Weltruf, Don Bosco. Wir sehen
ecinen cinfachen Pfarrer, Andreas Fournet, und einen Erzbischof und konig-
lichen Hofbeichtvater, Anton Claret. Da ist das Midchen von Lucca,
Gemma Galgani, zwar hochbegnadigt, aber bettelarm, krank, seiner Um-
gebung cigentlich nur zur Last, ohne irgend eine Stellung, ohne eine Arbeit
zum Besten ihrer Mitmenschen aufier Gebet und Leiden. Auf der anderen
Seite sehen wir Frauen, die aus den ersten Kreisen der Gesellschaft hervor-
gegangen sind und die als Ordensstifterinnen cinen weitreichenden Einfluf

162



Der Sinn der Heilig- und Seligsprechungen des Heiligen Jahres

besafien, wie Luise de Marillac, Michaela vom hl. Sakrament. Einige konn-
ten ungestdrt durch duflere Stiirme und Erschiitterungen in aller Ruhe
threm hohen Ideale zustreben, wie Margareta Redi, Bernadette Soubirous,
Katharina Labouré, Konrad von Parzham, andere trieb das rauhe Schick-
sal hin und her und schien ihnen nirgends eine Ruhestitte gewdhren zu
wollen, wie Antida Thouret, Joseph Pignatelli, Andreas Fournet .

Wenn auch die Wesensziige dieser Heiligkeit iiberall dieselben sind, so
war doch der konkrete Ausdruck derselben sehr verschieden. Ein Garten
mit Blumen von nur einer Art, ciner Farbe, einem Schmelze wire lang-
weilig. So liebt auch der Heilige Geist, der die Wirkursache der Heiligkeit
ist, in grofler Mannigfaltigkeit Bliiten und Friichte des Kreuzestodes
Christi hervorzubringen. Darauf spielte Pius XI. am 7. Februar 1933 an
beim Verlesen des ,, Tuto fiir die Seligsprechung von Maria v. d. heili-
gen Euphrasia Pelletier und Gemma Galgani, die beide auf ganz verschie-
dene Weise zur Heiligkeit gelangten, die erste, indem sie sich ganz in den
Dienst der Karitas stellte in der Fiirsorge fiir gefihrdete Midchen, die
andere hatte nur das Apostolat des Leidens auszuiiben unter ganz aufler-
gewGhnlichen Gunstbezeugungen des Himmels. Darum sagte der Papst?:
»Die Hand Gottes liebt es gleichsam zu spielen mit solcher Ungleichheit
und Verschiedenheit, ludit in orbe terrarum, sie ergdtzt sich daran. Aber

1 Es wurden auf die Altire erhoben:

als Heilige: als Selige:
Luise de Marillac, gest. 1660 Rochus Gonzalez S. J. | gest. 1628 als Mir-
Pompilius Pirrotri O. Sch. P., gest. 1754 Alfons Rodriguez S. J. ¢ tyrer in Rio Grande

Margareta Redi O. Carm., gest. 1770 Johannes del Castillo S. J. | do Sul, Brasilien
Johanna Antida Thouret, gest. 1826 Joseph Pignatelli S. J., gest. 1811

Andreas Hub. Fournet, gest. 1834 Vinzentia Gerosa, gest. 1847

Jos. Benedikt Cottolengo, gest. 1842 Maria v. d. hl. Euphrasia Pelletier, gest.
Michaela v. hl. Sakrament, gest. 1865 1868

Bernadette Soubirous, gest. 1879 Anton Claret, gest. 1870

Johannes Bosco, gest. 1888 Katharina Labouré, gest. 1876

Konrad v. Parzham O. M. Cap., gest. 1894  Gemma Galgani, gest. 1903

Die Heiligsprechung Konrad von Parzhams war auf den 19. Mirz festgesetzt,
wurde aber auf den 20. Mai, Pfingsten, verschoben.

Uber die meisten neuen Heiligen und Seligen findet sich niheres in dem Werke
des Verfassers, Die Heiligkeit der Kirche im 19, Jahrhundert, 8. Aufl., Einsiedeln,
Benziger & Co.

? Dieses und die folgenden Zitate sind dem Osservatore Romano entnommen,

5% 163



Constantin Kempf S. ].

eigentlich will sie uns nur die Hohe, die Tiefe, die Breite, den Glanz des
iibernatiirlichen Lebens sehen lassen, um unser Verlangen danach wachzu-
rufen.” Der Heilige Vater will offenbar damit sagen, die Wirkungen des
Kreuzestodes Christi seien so groflartig, so tief und weit, dafl ein Men-
schenleben, eine Art von Heiligkeit infolge ihrer Begrenztheit unméglich
die ganze Gnadenfiille der Etlosung zeigen kann. Eine Blumenart allein
wiirde uns nur ein schwaches Bild der Kraft und Herrlichkeit des Friih-
lings geben. Darum muf} sich uns die Heiligkeit in verschiedenen Formen
offenbaren.

Beim Verlesen des Dekrets fiir die Bestitigung des Martyriums von
Rochus Gonzalez und seiner Gefihrten hob der Papst hervor: auch das
Martyrium feiere dieses Jahr sein Jubilium, denn es habe mit dem Kreu-
zesopfer begonnen, de quo martyrium sumpsit omne principium, wie die
Kirche so schon bete (in der Sekret der Messe vom Donnerstag der dritten
Fastenwoche). Darum miifiten dieses Jahr auch Mirtyrer auf die Altire
erhoben werden, um zu zeigen, wie diese starke Liebe Christi, die selbst
das Leben hingibt, in seinen Anhingern weiter glitht.

Als einen Triumph der Eucharistie stellte der Papst die hl. Michaela
vom heiligsten Sakramente hin. Sie war der Sprofiling einer hochadeligen
Familie Spaniens, hatte in den ersten Kreisen an den Héfen von Madrid,
Paris und Briissel verkehrt. Aber nichts zog sie ab von ihrer Liebe zum
hi. Sakrament und zu den Armen. So wurde sie die Stifterin der Genos-
senschaft der ,,Dienerinnen des heiligsten Sakramentes und der Liebe*, die
ewige Anbetung haben und karitativen Werken obliegen. Auch die Eucha-
ristie feiere das 1900. Gedenkjahr ihrer Einsetzung, sagt der Heilige Vater,
darum diirfe die eucharistische Blume nicht fehlen, eine Heilige, die ihre
Heldenkraft vorziiglich aus der Eucharistie geschopft habe. Der Herr ist
lebendig in unseren Tabernakeln.

So sehen wir in der Tat die grofite Verschiedenheit in diesen Wunder-
blumen, die die Kirche in threm Garten gepfliickt und auf den Altar ge-
stellt hat, damit wir uns an ihrer Schonheit und an ihrem Wohlduft er-
freuen. Ganz verborgenes Leben hinter stillen Klostermauern (Konrad von
Parzham, Margareta Redi, Bernadette Soubirous), aufreibende Titigkeit
im Dienste der leidenden Menschheit (Jos. Ben. Cottolengo, Luise de Ma-
rillac, Antida Thouret, Vinzentia Gerosa, Katharina Labouré), stilles Dul-
den in armer Familie (Gemma Galgani), schweres Kreuztragen und kluges,
geduldiges Ausharren bei dufieren Verfolgungen (Joseph Pignatelli), Schul-

164



Der Sinn der Heilig- und Seligsprechungen des Heiligen Jabres

und Missionstdtigkeit (Pompilius Pirrotti), Hirtensorgen einer verwahr-
losten Herde (Anton Claret), Wiederaufbauen eines verwiisteten Wein-
bergs des Herrn (Andreas Fournet), Erziehung der werktitigen Jugend
(Johannes Bosco), Pionicrarbeit unter den Indianern des Urwaldes (Rochus
Gonzalez).

Wir finden Seclen darunter, die auflerordentliche Gnadenwirkungen an
sich erfuhren (Soubirous, Bosco, Labouré, Galgani), aber auch viele, von
denen nichts Auflergewdhnliches bekannt ist, als das stete Ringen um die
hochste Vollkommenheit.

Also ein reicher Wechsel. Die Kraft des Kreuzestodes Christi ist so
grofl, dafl sie alle Charaktere, Menschen in allen Lebensverhiltnissen, in
jedem Lebensberuf zu Helden sittlicher Gréfle umwandeln kann. Die Uber-
zeugung dringt sich uns auf: Heilige sind immer moglich.

Es ist indes nicht der einzige Zweck der Verherrlichung der Diener
Gottes, dafl wir uns iiber ihre Grofle freuen und sie bewundern, dafl wir
unserer Kirche froh werden ob des Strahlenkranzes ihrer Heiligkeit, der
so deutlich ihre Gottlichkeit verkiindet. Die dufleren Festlichkeiten sind
nicht die Hauptsache bei einem religiésen Jubilium. Das Wesentliche ist
die Forderung des geistlichen Lebens, das Wachstum der Seelen in der
Verinnerlichung, das tiefere Eindringen in den Glaubensinhalt, eine Stei-
gerung des Lebens nach dem Glauben, mit anderen Worten das Erfiillt-
werden vom Geiste Christi nach dem Beispiele dieser Heiligen.

Pius XI. wird nicht miide, das zu betonen. So sagte er beim Verlesen
des ,, Tuto™ fiir die Seligsprechung von Maria v. d. hl. Euphrasia Pelletier
und Gemma Galgani: ,,Auch die Heiligkeit in ihren vielgestaltigen For-
men ist Gemeingut aller wie das natiirliche Leben. Wir alle sind zur Hei-
ligkeit berufen. Und wenn nicht alle zu diesen Hohen gelangen kénnen
und nicht hinabsteigen konnen in die unergriindlichen Tiefen der Gottver-
emnigung, so miissen trotzdem alle immer hoher streben. Alle miissen sich
sagen, dafl sie den Weg der Heiligkeit noch nicht vollstindig durchlaufen
haben. Die grofien Athleten der Heiligkeit sagen uns mit beredtem Mund:
So weit kann man gelangen. Und jenes auserlesene innere Leben, das dem
gewohnlichen, oberflichlichen Auge entzogen ist, sagt uns seinerseits, bis
zu welcher Tiefe die Heiligkeit hinabsteigen kann und muff, um vollendet
zu sein. Wir sollen also niemals denken, wir hitten den Hohepunkt der
uns moglichen Heiligkeit erreicht und kénnten nun stehen bleiben, nein, es

165



Constantin Kempf S. ].

besteht fiir uns immer die Pflicht des Weiterstrebens, wir wissen nicht,
welche Gnaden Gott fiir uns noch in Bereitschaft hilt.

Noch klarer redete der Papst beim ,,Tuto® fiir Vinzentia Gerosa und
Katharina Labouré: ,,Was verlangt von uns dieses Jahr, ein wahres Jahr
der Erlosung? Es verlangt ein Mitwirken durch Gebet, Siihne, Heiligung,
damit es uns tatsichlich mit dem Werke der Erlosung vereinige. Dieses
Jahr ist eine Aufforderung, daff wir alle ein Brennpunkt der Liebe wer-
den, um immer mehr mit Hilfe der Gnade die Erlésung in uns und ande-
ren zu bewirken durch das Apostolat des Gebetes, des guten Wortes, des
guten Beispieles, des Handelns, der Karitas.” Also mit anderen Worten,
die Heiligkeit soll nicht nur gefeiert werden, nein, sie soll verwirklicht
werden im tdglichen Leben, sie soll das Familienleben und das ffentliche
Leben durchdringen, heben und beherrschen. Dann wird das Erlosungs-
werk seine umgestaltende Kraft zeigen kdnnen.

Welch schone Worte wufite der Heilige Vater wieder zu finden am
25. Februar dieses Jahres beim , Tuto” fiir Jos. Ben. Cottolengo und
Anton Claret, bei der Bestitigung der Wunder des Konrad von Parzham!
Er freue sich, wieder zeigen zu konnen, dafl das Feuer der Heiligkeit in
der Kirche nie erlosche. Welch grofle Gestalten konne er uns wieder vor-
stellen! Anton Claret, der unermiidliche Apostel trotz aller Verfolgungen,
Benedikt Cottolengo, ein so grofler Helfer der Notleidenden, Konrad von
Parzham, der so viele Jahre das franziskanische Ideal verwirklicht habe.
Welch eine Aufforderung liege in dem Leben dieser drei Minner, sich um
die wahren, ewigen Giiter zu bemihen! Drei verschiedenen Nationen ge-
horten sie an, Spanien, Italien und Deutschland. Jeder sei nicht nur eine
Zierde fiir sein Land, sondern auch ein Wegweiser, ein Fiihrer. Er wies
noch hin auf die besonderen Tugenden, bei Claret der Seeleneifer, bei
Cottolengo die Nichstenliebe, bei Konrad die Demut.

Am 1. Mirz wurde das ,,Tuto“ fiir die Heiligsprechung des Konrad
von Parzham verlesen. Der Papst hob wieder mit sehr eindringlichen
Worten hervor, wie das Leben dieses demiitigen Kapuzinerbruders uns
lehre, daff wir alle zur Heiligkeit berufen seien. Nicht hohe Geburt sei
dazu erforderlich, nicht glinzende Begabung oder auflergewshnliche Wil-
lenskraft, nicht Erfinder- oder Organisationstalent, nichts von all dem,
was einige Menschen natiirlicherweise vor andern voraus haben. Die Hei-
ligkeit des Br. Konrad bestehe in Reinheit und Demut, in Gottes- und
Nichstenliebe, in treuer Pflichterfiillung. Diese Tugenden konnten aber

166



Der Sinn der Heilig- und Seligsprechungen des Heiligen Jahres

alle erstreben, einerlei, in welcher Lebensstellung sie sich befinden. Es ge-
hore freilich noch die Gnade dazu, diese wiirde jedoch allen in reichem
Mafle gegeben, das Schlimme sei nur, dafl so viele die Gnade nicht be-
achteten. Es sei eine besondere Freude, neben so groflen Gestalten wie Don
Bosco, Cottolengo, Claret usw. den einfachen Bruder Konrad stellen zu
konnen, es sei zwar eine mehr bescheidene, aber deshalb nicht weniger
prachtvolle und wohlduftende Bliite. Die Vorsehung wolle ihn gerade jetzt
verherrlichen, weil er unserer Zeit so treffliche Lehren gebe.

Auch die Mirtyrer weil} der Papst in sehr eindringlicher Weise unserer
Nachahmung zu empfehlen. Am 3. Dezember anlifilich des ,, Tuto fiir die
siidamerikanischen Mirtyrer Rochus Gonzalez und Gefihrten fithrte er
aus, die hochst erzicherische Weisheit der Kirche stelle den Gliubigen
solche Heldengestalten vor allem zu dem Zweck vor Augen, um sie zur
heilsamen Nachfolge anzuspornen, ,ut imitari non pigeat, quos celebrare
delectat, ,,dafl man sich nicht verdriefen lasse, diejenigen nachzuahmen,
iber deren Feste man sich freue”, wie ein Kirchenvater sagte. Schon die
blofic Bewunderung solcher Grofle wecke in etwa den Nachahmungstrieb.
Es fanden sich tatsichlich auch viele Ziige, dic wir nachahmen konnten.
Das moderne Leben stelle oft Anforderungen, die mit dem Glauben un-
vereinbar seien. Hier miifiten wir den Mut der Mirtyrer haben, um ein-
mal ein entschiedenes Nein zu sprechen, auch wenn uns mancher Gewinn,
manches ehrenvolle Amt entgehe, wenn die Welt uns als riickstindig ver-
lache. Fiir viele sei das christliche Leben als solches ein Martyrium. So
mancher Mann, der als Gatte, Familienvater, Arbeiter, Geschiftsmann usw.
Tag fiir Tag bis ins Kleinste seine Pflicht erfiille, habe die ganze Ausdauer
eines Mirtyrers notig. Gar manche hitten eine furchtbar eintdnige Arbeit
unter unsaglichen Opfern oder ein Leben in bitterster Not, umgeben von
tausend Gefahren fiir ihre Seele, und doch miilten siec aushalten. Das sei
ein unblutiges Martyrium, aber um so schwieriger, weil es duflerlich den
Glanz des Martyriums nicht habe. Auch in den Kldstern gibe es oft
heroische Mirtyrer; so manche fithrten in ginzlicher Unschuld freiwillig
ein Leben der Bufle und Selbstverleugnung, um von der Welt Gottes Straf-
gerichte fern zu halten, andern lege der Beruf selbst ein schweres Kreuz
auf die Schultern. Von all diesen verborgenen Leiden erfahre die Welt
nichts. Und allen diesen Leidenshelden diene das blutige Martyrium als
Vorbild. Also wie viel hitten uns diese Mirtyrer zu sagen, wenn auch ihre
dufleren Verhiltnisse ganz andere gewesen als die unsrigen!

167



Constantin Kempf S. ].

Auf diesen Gedanken kommt der Heilige Vater bei seinen vielen An-
sprachen in irgend einer Wendung immer wieder zuriick: wir sollen die
Heéiligen nachahmen, das Heilige Jahr soll uns wirklich auch heiligen.

Pius XI. tut das nicht blof}, weil es zum Besten des einzelnen ist, son-
dern auch weil sein scharfer Blick erkannt hat, wie notwendig unserer Zeit
Heilige sind. Oft weist er hin anf die groflen Bedringnisse der Kirche, auf
die vielen sozialen Noten, auf das Anwachsen der Sittenlosigkeit, des Un-
glaubens, des Neuheidentums, des Christus- und Gotteshasses, auf das
grofle Hilfsbediirfnis und die brennenden Fragen in den Missionslindern,
auf die heute iiberall so sehr gefihrdete Jugend. Ja, da braucht’s Ménner
vom Format eines Don Bosco, Cottolengo, Pignatelli, Claret, Fournet,
Pirotti, Br. Konrad, Missionskonquistadoren wie Rochus Gonzalez,
Frauengestalten wie Marillac, Thouret, Gerosa, Michaela, Pelletier. Nicht
blof solche miissen es sein, die in der vordersten Schlachtreihe, in offener
Arena mit dem Feinde kimpfen, nein, auch solche, die wie Moses auf dem
Berge beten, die im Verborgenen biifien und leiden. Uberall sind die Heili-
gen notig zur Erneuerung der menschlichen Gesellschaft, jeder kann an
seinem Posten, so unansehnlich er sein mag, zur Losung dieser groflen Zeit-
aufgabe beitragen. Kamen die Grundsitze der Heiligen mehr zur Anwen-
dung, wie manche seelische und leibliche Not wire gelindert!

In der Audienz des kath. Jungminnerverbandes Deutschlands am
27. Oktober sagt der Papst, der Zweck des Heiligen Jahres solle die Be-
reicherung unseres Innenlebens sein, so dafl jeder die ,,Fiille des Lebens”
erlange, nur ein grofimiitiges Christenleben konne die Welt retten, diese
Frucht sei das Hochste und Dauerhafteste des Heiligen Jahres.

Wir diirfen aber nicht glauben, es seien dazu auflergewdhnliche Dinge
nétig — die neuen Heiligen lehren es uns —, nein, wir sollen die tagtdg-
lichen Vorkommnisse dazu benutzen. Auflergewohnliche Gelegenheiten
werden fiir die meisten nie kommen. Aber den Alltag sollen wir heiligen.
In unseren tiglichen Berufsarbeiten sollen wir den Heroismus der Heiligen
nachahmen durch Treue, Opferbereitschaft, Siindenreinheit, Demut und
vor allem durch Licbe. In unserem alltiglichen Leben sollen wir ein Brenn-
punkt der Liebe werden, wie der Papst sich ausdriickt. Dann wird das
Heilige Jahr fiir uns wirklich ein heiligendes Jahr. Dann werden die
Wunderblumen des Kreuzesbaumes immer zahlreicher, schoner und wohl-

duftender bliihen.

168





