Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lidhte einer

gesunden ‘Wertlehre
Von Joh. Bapt. Lotz S. ].,, Freiburg i. Br.

ir stehen heute in einer Wende vom Rationalen zum Irratio-

nalen. In unserer konkreten geistigen Situation ist das gleich-

bedeutend mit einem Zuriickstreben von der leergelaufenen
Schablone zum urspriinglich reichen Leben.

Daher der leidenschaftliche Haf} gegen alles Berechnete, kiinstlich Ge-
machte, technisch Erzeugte, Kommandierte, Methodische, Verstandes-
miflige: diese Erbfeinde des Lebens. Daher die ebenso leidenschaftliche
Begeisterung fiir alles frei Gewachsene, organisch Entstehende, naturhaft
Entspringende, spontan Hervorbrechende, unverbildet Gerade, Erlebnis-
miflige: diese Urheimat des Lebens.

Es steht zu erwarten, daff ein derartiger Umschwung zu Auseinander-
setzungen iber die ,;methodische® Betrachtung hintreibt. Tatsichlich ist
ihr eine starke Gegnerschaft erstanden. In den vielfiltigen Angriffen
iiberkreuzen sich mehr oder minder drei typische Grundhaltungen'.

1. Nicht selten ist ein Mifitrauen gegen jede Methode iiberhaupt zu
spiiren. Das Leben soll, seiner inneren Dynamik iiberlassen, sich frei ent-
falten. Der menschliche Zugriff 18scht das Leben aus, verdringt leben-
diges Wachsen durch unlebendige Maschinerie. Im besten Fall erzwingt
eine zweckhafte Leitung unnatiirliche Treibhauskultur, Spitzenleistungen,
die auf die Dauer untragbar sind und schlief}lich das Leben verkiimmern.
Die Gebetsmethode im besonderen hemmt den lebensvollen Aufschwung
zu Gott, ersetzt ihn durch ein fein abgezirkeltes System von Gebets-
»ibungen®.

Vielleicht hat man nicht immer genug den Unterschied von technischen
Methoden und Methoden, wie sie das Lebendige einzig zulidfit, beachtet. In
der Technik mufl der Mensch nur mit der Gesetzlichkeit seines Materials
rechnen; die Zielstrebigkeit und Gesetzlichkeit des Ganzen, zu dem er es
zusammenfiigt, bestimmt er selbt. Beim Lebendigen hingegen ist ein eigen-
stindiges Ganzes vorgegeben; sein Ziel und seine Gesetzlichkeit sind natur-

1 Hier kommt es also nicht auf die genaue Wiedergabe konkreter Meinungen an; viel-
mehr sollen gewisse Gedankenstrome in ihrer typischen Reinheit herausgehoben wer-
den; und das kann leichter geschehen, wenn man von bestimmten Namen absicht.

Aszese X111 1



Job. Bapt. Lotz S.].

kaft unabidnderlich festgelegt. Somit ist die lebendige Ganzheit der Willkiir
entzogen; der Mensch kann ihr nur dienen. Sein Bemiihen ist allein als
Unterstiitzen der inneren Bildungskrifte sinnvoll, sonst siindigt es gegen
das Leben.

Dies vorausgesetzt, vermag menschliches T'un, methodisches Helfen schon
das biologische Wachstum in seinem natiirlichen Raum wohltitig zu for-
dern: gutes Erdreich, sorgsame Pflege, Entfernen von Schidlingen. Noch
umfassender wird der bildende Einflufl beim Menschen sein konnen, da
er nicht der eindeutigen Notwendigkeit des Pflanzlichen unterliegt, seine
Geistigkeit dem inneren Reifen einen viel weiteren Spielraum gewihrt.
Ja, wegen der gesteigerten Bildsamkeit mufl sogar das methodische Leiten
entsprechend ausgedehnt werden, besonders auch deshalb, weil niedere
Strebungen der herrschensollenden Zielgerichtetheit des Menschen wider-
streiten.

Fine Gebetsmethode will demnach nicht das lebenswarme Fliigel-
breiten der Seele verdringen, durch Kunstprodukte ersetzen oder un-
natiirlich iiberspannen; sie will nicht Leben mit eigenen Mitteln erzeugen,
sondern hochstens vorhandene Lebenskrifte zur Titigkeit erwecken oder
spontan aufflammendem Leben angemessene Wachstumsbedingungen
schaffen. Wenn das nicht irgendwie methodisch geschieht, lduft das Le-
ben Gefahr zu ermatten, seinen Feinden zu erliegen.

2. Wenn schon ein methodisches Umhegen des Lebens notwendig ist,
dann miissen die Methoden wenigstens dem Leben nahe bleiben. Eine
Gebetsmethode mufl also dem inneren Wesensgesetz unseres iibernatiir-
lichen Seins entsprechen. Nun ist das Gnadenleben ein Teilhaben am
Leben Christi, und Christus lebt einzig in seiner Kirche fort. Folglich ist
unser Beten eine Teilnahme am Beten der Kirche, das sich seine natur-
gemifle Ausdrucksform in der Liturgie geschaffen hat. Also liturgisches
Gemeinschaftsgebet! Daneben tritt das Privatgebet, auch die Betrachtung
ziemlich zuriick.

Nihe zum Leben ist unstreitig ein Grunderfordernis jeder Methode.
Schon die Worterkldrung legt das nahe. ,,Methodos* bedeutet wortlich
»Nachweg®, besagt mithin einen Weg, welcher der ,,Hodos”, dem spon-
tanen Gang des Lebendigen mdglichst nachfolgt, abgelauscht, angeschmiegt
ist. Auch die Erfahrung zeigt: je weiter sich ein Tun von dem natur-
haften Ablauf des lebendigen Geschehens entfernt, desto drohender wird
die Gefahr einer technisierenden Verselbstindigung von Methoden, die

2



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

dann nicht mehr das Leben befruchten, sondern seine Triebkraft lihmen,
es willkiirlichen Konstruktionen opfern. Dasselbe ergibt sich aus dem
wesentlichen Dienstverhaltnis aller Methoden zum vorgegebenen Leben.

Dem liturgischen Gemeinschaftsgebet eignet zweifellos in hohem Mafle
die Nzhe zum Leben. Es entspricht unserer wesenhaften Verbundenheit
zu einer heiligen Gemeinde: eine Seite unseres iibernatiirlichen Seins, die
der herrschende Individualismus fast vollig verdunkelt hatte. Mitleben
der Liturgie macht wieder deutlich, dafl unser eigenes Tun (opus operan-
tis) nur eingebettet in das sakramentale Wirken der Kirche (opus opera-
twm) seinen vollen Sinn hat. Auch werden dem christlichen Bewufitsein
zentrale Gehalte der Offenbarungswirklichkeit von neuem erschlossen,
durch deren Vergessen die Frommigkeit einer unbegreiflichen Naturali-
sierung ihrer tragenden Ideen verfallen war.

Wire somit eine Methode lebensfeindlich, die das liturgische Beten nicht
zu seinem Recht kommen liefle, so wire doch auch jene Methode der
Lebensganzheit entfremdet, die das Privatgebet gering einschitzen oder
gar ausschalten wollte. Weil die Eingliederung in den mystischen Leib
Christi die Eigenpersonlichkeit des einzelnen bestehen 1ifit, entspringt das
Privatgebet ebenfalls unserem ibernatiirlichen Sein, verlangt die sakra-
mentale Wirksamkeit von oben das Entgegenkommen der menschlichen
Tdtigkeit von unten. Freilich wird sich das Privatgebet in Zukunft mehr
den zentralen Gehalten zuwenden, die uns die Liturgie zwar aufbewahrt
hat, die aber keineswegs dem Gemeinschaftsgebet vorbehalten sind. Da
endlich die Ubernatur die natiirlichen Gesetze unseres Seelenlebens nicht
aufhebt, wird liturgisches Erleben sehr bald zur toten Schablone herab-
sinken, wenn es nicht durch irgend eine Art von betrachtender Versenkung
immer wieder im lebendigen Fluf erhalten wird.

3. Vielfach hat man gegen die Notwendigkeit und Fruchtbarkeit der
Betrachtung in irgend ciner Form nichts einzuwenden; nur gegen die
ignatianische Methode des Betrachtens erhebt man den Vorwurf des leben-
totenden Rationalismus. Die Angriffe gelten gewdhnlich jener An-
leitung, die Ignatius in der ersten Woche der Exerzitien als ,,Betrachtung
mit den drei Seelenkridften® vorlegt?; deshalb beschiftigen sich auch diese
Darlegungen mit ihr allein, zumal sie heute sehr oft als di e ignatianische

2 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Nach dem spanischen Urtext iibertragen
von A. Feder, 4. Aufl.,, Regensburg 1926, 42.

1* 3



Joh. Bapt. Lotz §. ].

Betrachtungsmethode schlechthin angesehen wird?®. Die anderen Gebets-
weisen des Heiligen, die man meist zu wenig beachtet, kdnnten viel weni-
ger des Rationalismus angeklagt werden 4.

Dieser Vorwurf mufl auf den ersten Blids iiberraschen. Denn der Drei-
klang: Gedichtnis, Verstand, Wille scheint nur den spontanen Gang des
Geisteslebens in Worte zu fassen. Wenn ein Mensch sich in eine grofle
Wirklichkeit vertieft oder von ihr hingerissen wird, dann finden sich in
diesem Vorgang doch immer drei Momente, die eine wachsende Verinner-
lichung bedeuten: ein gewisses Sichvorfithren oder Festhalten der Wirk-
lichkeit (Gedichtnis), ein eindringendes Erfassen (Verstand), ein hingeben-
des Ergreifen oder in die Tat Umsetzen (Wille). Kann man sich etwas
weniger Gekiinsteltes, dem Naturhaften Niheres denken 5?

Der Stein des Anstofles kann also nicht darin liegen, dafl die drei
Seelenkrifte iiberhaupt ins Spiel treten; er wird vielmehr in der Art ge-
funden, wie Ignatius dies angeblich versucht. Vor allem in drei Dingen
sicht man das rationalistisch Unnatiirliche:

Die Seclenkrifte werden in einem diskursiven und darum unlebendigen
Nacheinander in Bewegung gesetzt, wihrend der unverfilschte lebendige
Vollzug gerade durch das organische Ineinander der seelischen Funktionen
charakterisiert ist.

Nach genau berechnetem Plan will man die Seelenregungen gleichsam
auf Kommando hervorrufen, wo doch dem urspriinglich lebendigen Ge-
schehen nichts so sehr eignet wie dic ungebrochene, lebensfrische Spon-
taneitit.

Damit hingt ein Uberwuchern der nackten Willensentschliisse zusam-
men, die das innere Erleben der iibernatiirlichen Wirklichkeiten unge-
biihrlich zuriickdringen, die alles — auch gegen die Notwendigkeit des
seelischen Ablaufs — erzwingen zu kénnen glauben.

So entfernt sich das ignatianische Betrachten bedenklich von dem unver-

Das ist auch historisch unrichtig, weil diese Methode schon vor Ignatius, und zwar viel
mehr ins einzelne durchgefiihrt, vorkommt.

Uber sie vgl. neben dem Exerzitienbiichlein die populire Schrift von A. Koch, Lehre
uns beten! Eine kleine Gebetsschule, Wien 1929. — Besonders die mit der zweiten
Woche ecinsetzende Kontemplation, jenes schlicht-anschauliche Sich-Versenken in die
evangelischen Geheimnisse ist doch von allem Rationalismus frei.

Uber das Ineinandergreifen der drei Seelenkrifte vgl. W. Bernhardr S. J.: Die vier
Zentralideen des Exerzitienbuches des hl. Ignatius. Regensburg, 1927, 12—19 (Schrift-
leitung).

'S

@



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

bildet natiirlichen Seelenleben, wird zu einem willkiirlich konstruierten
Methodenbau, dem alle Wirme und Frische abgeht, dem alles eigentliche
Leben entflieht, der die Seele mehr von Gott trennt als mit thm vereint;
schlieflich tritt eine Verkrampfung ein, die jeden frei gelosten Auf-
schwung zu Gott unmdglich macht.

Die hier skizzierten Einwinde verdienen eine ernste Priifung. Was
daran Berechtigtes ist, wird klar hervortreten, wenn die Ergebnisse einer
gesunden Wertforschung fiir die Auffassung der ignatianischen Betrach-
tungsmethode fruchtbar gemacht werden. Es wird sich zeigen, dafl zwar
nicht die Methode selbst, wohl aber ihre Darbietung in der jiingsten Ver-
gangenheit mit einem gewissen unbewufiten Rationalismus behaftet war.

Der Ansatzpunkt fiir den Einbau der Wertlehre in die Betrachtungs-
methode leuchtet unschwer ein. Was Lindworsky von den Exerzitien sagt,
gilt erst recht von der Betrachtung; sie ist nicht eine blofle Psychotechnik
rein formaler Willensbildung. Ihr Sinn liegt vielmehr darin, sich in die
iibernatiirlichen Wirklichkeiten so einzuleben, daf} sie unser ganzes Sein
und Wirken iiberformend erfassen. Sie erstrebt also das wirksame, leben-
bestimmende Einsenken der iibernatiirlichen Werte in die Seele®. — Diese
Wesensumschreibung der Betrachtung liflt als zentrale Frage, die hier zu
beantworten ist, erkennen: Wie dringen die Werte wirksam in die Seele
ein? Zwei Faktoren sind dafiir entscheidend: der Affekt und eine be-
stimmte Art von Erkenntnis?. Behandeln wir zunichst

Die Rolle des Affektes

Der Strukturanalyse der Betrachtung selbst miissen als Grundlegung
einige summarische Andeutungen aus der allgemeinen Werttheorie vor-
ausgehen.

I. Grundlegendes aus der Werttheorie

Die moderne, nichtscholastische Wertphilosophie ist weithin dem Irra-
tionalismus verfallen; am typischsten kommt das vielleicht in der pha-
nomenologischen Wertlehre (Scheler) zum Ausdruck. Nach ihr sind die
Werte eigenstindige Qualititen, die ihrem Gehalt nach vom Sein vollig

¢ Vgl. J. Lindworsky, Exerzitien und Charakterbildung. (Exerzitienschriften fiir Priester
und Laien 19), Innsbruck 1926, bes. 4 und 7.

7 Von der iibernatiirlichen Seite der Betrachtung wird hier bewufit abgesehen; nur ihre
natiirliche seelische Struktur soll von der Wertlehre her beleuchtet werden.

5



Job. Bapt. Lotz S. ].

unabhingig sind, wenn sie auch in der Daseinsordnung am Sein haften.
Da so der Wert kein Sein ist, kann er nicht auf dem Wege des Seins,
d. h. durch den Verstand, in die Seele eindringen. Er steht vielmehr in
ciner Korrelation mit dem Irrationalen oder Emotionalen, mit den gei-
stigen Affekten. Wie Farben nur im Sehen wahrgenommen werden, so
leuchten Werte nur im emotionalen Wertfithlen auf.

Brennpunkt der scholastischen Wertlehre ist das Axiom: ,ens et bonum
convertuntur. Das Sein ist von innen heraus Wert, und der Wert ist von
innen heraus Sein. Doch wird der Wert nicht in das Sein verfliichtigt;
er hebt sich vielmehr klar von ihm ab als seine innerwesentliche Bezogen-
heit, Abgestimmtheit auf das Streben. Insofern der Wert wesenhaft Sein'
ist, ist er der seinserfassenden Vernunft zuginglich; er kann also urspriing-
lich intellektuell in die Seele eindringen. Freilich ist das nur ein erster
Schritt. Insofern der Wert Abgestimmtheit auf das Streben besagt, dringt
er iiber die Erkenntnis hinaus zum Streben fort. Dort erst findet er die
ihm entsprechende seelische Antwort, dort erst entfaltet er seine Sendung
an die Seele, wird er ganz er selbst 8.

Das Streben umschliefit ein Doppeltes: das mehr ruhend erlebende
Fihlen und das mehr titig verwirklichende Wollen®. Zunichst wendet
sich der Wert an das Fiihlen. Bietet das Erkennen Werte dar, so springen
im Fiihlen Affekte auf, die als Antwort auf die Vielfalt der Werte,
bzw. Unwerte sich nach deren Verschiedenheit mannigfach abschatten 1°.
Weil so die affektive Wertantwort auf die ihr zugehdrigen Werte be-
zogen ist, vollzieht sich in ihr zugleich ein neuartiges Erfahren, Erleben

8 Zuar niheren Begriindung dieser Aufstellungen vgl. Joh. B. Lotz, Sein und Wert. Das
Grundproblem der Wertphilosophie: Zeitschr. f. kath. Theol. 57 (1933) bes. 600—613.

9 Es ist hier nicht der Ort zu untersuchen, ob Fithlen und Wollen nur verschiedene Funk-
tionen einer und derselben Seclenkraft sind, oder ob sie eigenstindige Vermogen aus-
machen. Zum wenigsten wird man mit Geyser beide nur in einer gemeinsamen Wurzel
verbunden, somit als Einheit der Erkenntnis gegeniiberstellen diirfen., Damit diese
Darlegung nicht mit cinem umstrittenen Problem belastet wird, soll die Frage offen
bleiben und die heute iibliche Terminologie zur Anwendung kommen. :

10 Uber die Wertantwort vgl. die feinsinnigen' Analysen von D. von Hildebrand, Die
Idee der sittlichen Handlung: Jahrbuch fiir Phil. und phin. Forschung III, 2. Ausg.,
Halle 1930. — Ob es innerlich qualitativ verschiedene Affekte gibt, oder nur das' Ge-
samtphdnomen kraft der enthaltenen Erkenntnismomente cine qualitative Verschieden-
heit aufweist, mufl offen bleiben. Ersteres lehrt die Phinomenologie, letzteres vertritt
die experimentelle Psychologie.



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre

des Wertes in seiner begliickenden Kraft, in seiner hinreiflenden Gewalt;
in diesem Sinne spricht man mit vollem Recht von einem emotionalen
Innewerden der Werte 11, |

Das fiihlende Antworten und Verkosten weckt spontan das Wert-
wollen. Diese Verkniipfung wurgelt darin, dafl die Werte in sich das
wesenhaft Seinsollende sind und deshalb an unsere Seele mit einer zwei-
fachen Forderung herantreten. Zum ersten soll der Wertgehalt in ent-
sprechenden Affekten anerkannt werden; da diese also ebenfalls etwas
Seinsollendes sind, verlangen sie vom Willen Billigung und Forderung; so
ist schon das affektive Erleben von Wollen durchzogen. Zum zweiten
beanspruchen die Werte als Normen alles Handelns zu gelten; so erzeu-
gen sie einen iiber das ruhende Erleben hinausstrebenden Tatwillen, der
sich in der Gestaltung der Wirklichkeit den ewigen Wertgesetzen ver-
pflichtet weifi.

Nach der Scholastik dringt somit der Wert in drei Stufen wachsender
Verinnerlichung in die Seele ein: Erkennen, Fiihlen, Wollen, wobei diese
drei eine in ungebrochener Linie fortschreitende, lebendige Entfaltung
darstellen. Thren Hohepunkt erreicht die Verinnerlichung im Willen, der
als Billigungswille das Erlebnis in den tiefsten Personkern hineinnimmt
und als Tatwille, daraus hervorsprossend, Ausdruck der transformieren-
den, assimilierenden Kraft des Wertes ist.

Fiir die Auffassung der Betrachtung ergeben sich zwei wichtige Fol-
gerungen:

Das affektive Werterleben ist fiir sich allein schon (ohne ausdriicklich
gefafiten Tatwillen) sinnvoll und auch — fruchtbar. Denn die Seele kann
nicht in jene Wertwirklichkeiten hmabtauchen ohne ihnen unmerklich
angeglichen zu werden.

Der Tatwille ist nichts dem Werterleben Fremdes, gar Feindliches; viel-
mehr ist er seine naturentsprechende Vollendung. Da er das wortlose
Erleben gleichsam artikuliert, in praktische Imperative umgieft, wird er
normalerweise nicht von ihm getrennt, sondern in diesen seinen Wurzel-
grund eingebettet auftreten.

11 Vgl. F. Dander, Religises Erleben: diese Zeitschr. 7 (1932) 261—65.



Joh. Bapt. Lotz S. ].

II. Das Fithlen in der Betrachtung

Im Gegensatz zum Studium, das sich um die Wahrheit miiht, richtet
sich die Betrachtung auf die iibernatiirlichen Wirklichkeiten als Werte.
Verstandesarbeit wird also weder ihre einzige noch auch nur ihre Haupt-
funktion sein. Wie alle Wertverinnerlichung hat sie im Fiihlen und
Wollen ihre eigentliche Heimat, die freilich wesenhaft im Erkennen ver-
wurzelt ist. Denn wiirde dieses die Werte nicht sichtbar machen, so kénnte
das Streben sie nicht umfassen; und wire das Erleben nicht in klaren,
tiefen Gedanken verankert, so wiirde es bald zerflattern und versanden.
Vernunfttitigkeit hat also insofern und nur insofern in der Betrachtung
einen Platz, als sie der Anregung von Fiihlen und Wollen dient?2. Daf}
Ignatius derselben Meinung ist, beweist der vielsagende, axiomatisch klin-
gende Satz: ,,Nicht die Menge des Wissens sittigt die Seele und gewihrt
ihr Befriedigung, sondern das innere Fiihlen und Verkosten der Dinge* 1.
Diese grundsitzliche Feststellung verdichtet sich in die praktische Regel:
man soll nicht dngstlich besorgt sein, den ganzen Stoff durchzunehmen;
wo man sich angeregt fiihlt, soll man vielmehr ruhig verweilen, bis man
alles ausgekostet hat 1. — Wer Ignatius schon deshalb verurteilt, weil er
den Verstand iiberhaupt fiir das Betrachten heranzieht, fillt in einen
ganzheitsfremden Irrationalismus zuriick.

Die Rolle von Fiihlen und Wollen schattet sich in verschiedenen Gei-
steshaltungen mannigfach ab. Bei vorwiegend kontemplativer Einstellung
tritt das fiihlende Erleben als der dominierende, charakteristische Zug des
betrachtenden Betens auf. Das Wollen erscheint vornehmlich als Bil-
ligungswille oder als dem Vollzug des Erlebens selbst zugewandter, es

12 Djese Aunsfithrungen stchen nicht im Gegensatz zn fritheren Anfstellungen des Ver-
fassers (Vgl. Wercphilosophie und Wertpadagogik: ZkTh 57 [1933] 1—43). Zwei-
fellos empfingt alles Werterleben seine letzte Sicherung und Festigkeit von Wert-
gedanken, welche die tragende Grundstruktur bilden. Aber wie Gefilhle ohne Gedan-
ken haltlos sind, so sind Gedanken ohne Gefithle unfrnchtbar. Und hier geht es um
das wirksame Fruchtbarwerden der Werte im Seelenleben. — Die Bildung soll das
objektive Wertreich dem Menschen einsenken, einen subjektiven Wertkosmos schaffen;
dazu tragen verschiedene Funktionen bei; Anleitung zum erlebenden Vollzug mufl die
belehrende Darbictung vollenden. In der religidsen Selbstbildung ist die Betrachtung
anf den erlebenden Vollzug gerichtet, wihrend die Belehrung Sache von Lesung und
Studinm ist.

18 Ignatins, Geistliche Ubnngen, 2. Vorbemerkung; bei Feder 20.

14 Ebd. 4. Zusatz; bei Feder 54.

8



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

umhegender Tatwille. Auf einen dariiber hinausschreitenden Tatwillen
braucht die Betrachtung oft nicht unmittelbar abzuzielen; denn durch die
(klosterliche) Umwelt, die Regeln, die Tagesordnung usw. ist der Tat-
wille schon so gesichert, daff er nicht mehr stindig ausdriicklich gefafit
werden muf}; es geniigt, die Seele durch die betrachtende Versenkung im-
mer wieder in jene Sphiren hinaufzuheben, in denen sie wie von selbst
der ihr vorgezeichneten Bahn treu bleibt.

Auch fiir solche, die im titigen Leben stehen, gilt oft etwas Ahnliches.
Zwar mufl bei ihnen wegen der sie stindig,umdringenden dufleren Hin-
dernisse der Tatwille, aufs Ganze gesehen, mehr hervortreten; das heifit
aber keineswegs, daf§ ihre tagtigliche Betrachtung immer in ausdriicklichen
Vorsitzen gipfeln, gar sich im Vorsdtzemachen erschopfen solle; die arme
Seele wiirde ja von der Fiille der Vorsitze erdriickt, besonders wenn sie
auf immer neue Entschliisse ausginge. Gewohnlich ist der Tatwille schon
lingst durch frither (vor allem in Exerzitien) gefaflite Vorsitze auf die
rechten Wege geleitet; es gilt nur noch, ihm immer wieder die Atmosphire
zu schaffen, in der er gedeihen und wachsen kann. Steht so das fiihlende
Erleben einerseits im Vordergrund, so erneuert und vertieft es anderseits
ganz von selbst den Tatwillen, der sich mehr oder weniger oft — je nach
dem Lebensraum und der seelischen Struktur des einzelnen — auch aus-
driicklich formulieren wird.

Wenn Ignatius in seinen Exerzitien den Tatwillen mehr in den Mittel-
punkt der Betrachtung riickt, so hat das seine volle Berechtigung darin,
daf alles auf eine Entscheidung fiir das vollkommene Leben oder doch
cine teilweise Lebensreform abzielt. Der Exerzitant soll die vollkommene
Lebenseinstellung gewinnen oder sich zu ihrer ungetriibten Reinheit er-
heben, soll also seinem Tatwillen erst die Richtung geben, in der kiinftig
sein Leben verlaufen mufl. Trotzdem die Betrachtung so in den Dienst
der Sinnesinderung gestellt wird, geht sie nicht in der bloflen Willens-
schulung oder Willensbemithung auf; ihre belebende Seele bleibt nach wie
vor ,,das innere Fiihlen und Verkosten der Dinge“. — An regelmiflige
Wiederholungsexerzitien hat Ignatius urspriinglich nicht gedacht; deshalb
kann man dafiir nicht ohne weiteres unter Berufung auf ihn dieselbe
Betonung des Tatwillens fordern. Im Gegenteil, je tiefer ein Charakter
im Guten gefestigt ist, desto mehr wird ihn die naturgemifle Entwicklung
seines Seelenlebens von der unmittelbaren Willensbildung zu der affek-
tiven Versenkung hinfithren. In gesteigertem Mafle gilt das, sicher auch

9



Joh. Bapt. Lotz S. ].

im Sinne von Ignatius, fiir die Zeit auflerhalb der Exerzitien. Leider sind
wir in dieser Hinsicht tiber die Meinung des Heiligen weniger unter-
richtet, da seine uberlieferten Auflerungen daraufhin noch nicht erschop-
fend untersucht sind.

So oft ein ausgesprochener Tatwille die Betrachtung kront, mufl er
moglichst in den naturgegebenen seelischen Zusammenhang eingelagert sein.
Normalerweise erwichst er aus dem fithlenden Erleben als seinem Wurzel-
grund, und zwar so, dafl ithm lebensgesittigte Urspriinglichkeit kaum
anders zuteil wird. Denn der- Wert ist erst dann in seinem eigentlichsten
Selbst in die Seele eingedrungen, wenn der Mensch ihn nicht nur theo-
retisch in seiner Wiirde erkannt, sondern auch praktisch in seiner Zug-
kraft erlebt hat; erst diese volle Werterfahrung treibt den Willen spon-
tan, ja mit vitaler Wucht, zur wertverwirklichenden Tat. Die Betrach-
tung kann also dem Tatwillen am besten die Wege bereiten, am meisten
Kraft zufithren, wenn sie ihm durch moglichst umfassendes und vertieftes
affektives Erleben der iibernatiirlichen Werte den Wurzelgrund schafft,
aus dem er hervorwichst und immer von neuem genihrt wird 15

Man konnte einwenden, Ignatius nenne neben Gedichtnis und Verstand
nur den Willen, beriicksichtige also das affektive Moment nicht oder lege
thm doch so wenig Bedeutung bei, dafl er es nicht einer eigenen Erwih-
nung fiir wert hilt. — Daf} Ignatius den Affekt nicht als eigene Seelen-
kraft vom Willen unterscheidet, hat mit Geringschitzung, gar Ausschal-
tung des Fihlens nichts zu tun. Das erkldrt sich einfach daraus, daff man
zur damaligen Zeit (wie im ganzen Mittelalter) beides derselben Seelen-
fihigkeit zuschrieb, in den Affekten also ebenfalls Willensakte erblickte.

15 Dieses Ergebnis wird durch eine rein psychologische Analyse der Wirkungen des Affek-
tes auf Erkennen und Wollen bestitigt: 1. Er fesselt dic Erkenntnis. Wie die Erfahrung
zeigt, denkt man oft und gern an das, worum der Affekt schwingt; ja, solches tritt
von selbst in den Geist ein, sobald er unbeschiftigt ist; dariiber anhaltend nachzu-
sinnen, ist leicht, macht einem Freude. — 2. Er verleiht dem Erkennen Fruchtbarkeit
fiir das Wollen. Zwar hat dic intellektuelle Werterfassung schon fiir sich allein (be-
sonders bei bestimmten Menschentypen) einc gewisse Motivkraft, aber die spontan
hinreifende Gewalt gewinnt sie im allgemeinen erst aus dem Affekt. — 3. Er ist da-
mit der naturgesetzte Anreger des Wollens. Indem er die Motiverkenntnis umkleidet,
gibt er den Beweggriinden die dem Wollen eigentiimlich angepafite Ténung. — Der
Affekt verdringt demnach, was ihm nicht entspricht, riickt dagegen in den Blickpunkt
und belegt mit Zugkraft, was ihm gemif ist. Der Tatwillec aber wird trotz sciner Frei-
heit entscheidend von dem beeinfluflt, was zentral und zugkriftig im Bewufitsein steht.

10



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

Dafl Ignatius tatsichlich die Affekte im Willen einschlieBt, zeigt deut-
lich die erste Betrachtung der ersten Woche, wo er gerade die Methode
der drei Seelenkrifte auseinandersetzt. Es heifit dort am Ende des ersten
Punktes, man solle ,,mit dem Willen die Affekte erwecken® (Feder 44,
der ,,Anmutungen® iibersetzt), und zwar sind damit Affekte in unserem
Sinne gemeint, wie aus dem Folgenden hervorgeht. Zu Anfang dieser Be-
trachtung ist als Frucht von Gott zu erbitten ,tiefste Beschimunz®
(F. 43); noch unzweideutiger bittet die zweite Betrachtung um ,einen
gewaltigen und heftigen Schmerz und um Reuetrdnen® (F. 47), und ihr
fiinfter Punkt ,ist ein staunender Ausruf, verbunden mit gesteigertem
Affekt (F. 48, der ,,Gemiitserregung® {iiberetzt); all das kann man
schwerlich von sogenannten ,trockenen, kalten Willensakten verstehen.
Von Wichtigkeit ist hierbei, dafl in beiden Fillen Affekte als Betrach-
tungsfrucht erfleht werden, nicht Willensentschliisse, die man offenbar als
selbstverstindliche Folge des fiihlenden Erlebens erwartet. Erst im ab-
schlieRenden Zwiegesprich erscheinen ausdriickliche Formulierungen des
Tatwillens; man soll sich fragen, ,,was ich fiir Christus getan habe, was
ich fiir Christus tue, was ich fiir Christus tun soll* (F. 46), ,,wobei ich
fiir die Zukunft mit seiner Gnade mir Besserung vornehme™ (F. 49). In
einer allgemeinen Bemerkung iiber die Bitte um die Betrachtungsfrucht
gibt Ignatius auch fiir die dritte und vierte Woche nur Affekte an: ,,Die
Bitte soll dem vorliegenden Gegenstand entsprechen. Handelt also die
Betrachtung von der Auferstehung, so mufl ich um Freude mit dem sich
freuenden Christus bitten; handelt sie vom Leiden, so mufl ich um
Schmerz, Trinen und Pein mit dem von Peinen erfiillten Christus bitten*
(F. 43); hiermit stimmen die Anweisungen in der dritten und vierten
Woche selbst iiberein 8.

Die angefiihrten Momente lassen wohl keinen Zweifel dariiber be-
stehen, dafl der affektive Faktor fiir Ignatius einen Angelpunkt der Be-
trachtung ausmacht und. somit der Tatwille in seinem natiirlichen Wur-
zelgrund verankert ist. Diese Feststellung wird von einer anderen Seite

16 Die erste Betrachtung der dritten Woche erbittet ,,Schmerz, Leid und Beschimung, weil
um meiner Siinden willen der Herr zum Leiden geht (F. 93); ebenso leitet der vierte
Punkt an: ,Hier soll ich mit starkem Aufgebot meiner Krifte einsetzen und mich
anstrengen, um mit zu leiden, zu trauvern und zu Weinen™ (Ebd.). Entsprechend er-
fleht die vierte Woche, ,,mich innig zu freuen und zu frohlocken iber die so grofie
Herrlichkeit und Freude Christi unseres Herrn® (F. 103).

11



Job. Bapt. Lotz S. ].

her bestitigt. Ignatius lifit in den Exerzitien ofters um eine zweifache
Gnade bitten, um die Erleuchtung des Verstandes und um die Bewegung
des Willens 17. Dabei verwendet er zur Umschreibung des Verstandesele-
mentes Ausdriicke, die mit einem kalt lassenden, rein theoretischen Wissen
schlecht zusammengehen, vielmehr ein von Affekten umkleidetes, mit-
reiffendes Erfassen, also ein fithlendes Erleben nahelegen. Die Wieder-
holung der beiden ersten Siindenbetrachtungen gipfelt in einem dreifachen
Zwiegesprach, in dem der Exerzitant darum anhalten soll: ,,daf} ich eine
tiefinnerliche Erkenntnis meiner Siinden und einen Abscheu davor fiihle,
daf} ich die Unordnung meiner Handlungen fithle, damit ich, dieselbe ver-
abscheuend, mich bessere und mein Leben neu ordne“ (F. 49). Der Be-
trachtung iiber die Holle geht die Bitte ,,um ein tiefgehendes Gefiihl der
Strafe* (F. 50) voraus, damit man dadurch in Zukunft von Siinden ab-
geschreckt werde. Die Beschauungen der zweiten Woche erstreben ,.eine
tiefinnerliche Erkenntnis® (d. h. doch wohl: eine das Innerste erfassende,
zu Herzen gehende Erkenntnis) des Menschgewordenen, damit man ihn
immer mehr liebt (sicher auch affektiv) und thm nachfolgt (F. 63). Der-
selbe Ausdruck kehrt schliefllich bei der Krénung der ganzen Exerzitien,
bei der Betrachtung iiber die Liebe, wieder (F. 107)18,

Welch bedeutungsvolle Rolle dem Affekt nach der Meinung von Igna-
tius zukommt, offenbart auch die uniibertreffliche Sorgfalt, mit der er
auf die Witterungen der Seele, die in Trost und Trostlosigkeit sich kund
tun, eingeht. So soll man in Wiederholungsbetrachtungen dort linger ver-
weilen, wo man grofleren Trost oder groflere Trostlosigkeit oder auch
lebhafteres geistliches Gefiihl verspiirt, mehr Anregung empfunden hat
(F. 49)1. Unter den verschiedenen Arten, eine gute Wahl zu treffen,
findet sich auch eine, die auf der ,,Erfahrung von Tréstungen und Trost-

17 So z. B. bei der ersten Art der Wahl; vgl. F. 88.

18 Welche Rolle Gedichtnis und Verstand beim Zusammenspiel der drei Seelenkrifte zu-
kommt, ist nicht leicht zu bestimmen; jedenfalls miissen wir uns hiiten, diesen Aus-
driicken ohne weiteres unsere heutigen Begriffe zu unnterlegen. Manches deutet darauf
hin, dafl das rein sachliche Durchdringen der Wahrheiten als schon vor der Betrachtung
geschehen vorausgesetzt und wihrend des Gebetes nur von neuem vergegenwirtigt,
also im Gedichtnis eingeschlossen wird. Danach wire es die Aufgabe des Verstandes,
die Wertkeime in den. Wahrheiten aufzuspiiren und wirksam zum Bewufitsein zu
bringen; er fragt nicht: ,wie ist das in sich?, sondern: ,,was bedeutet das fiir mich?“

19 Vgl. F. 67, wo Ahnliches beziiglich der Wiederholungen in der zweiten Woche gesagt
wird.

12



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

losigkeiten® beruht (F. 87). Ausfiihrlich ist von diesen irrationalen Fak-
toren in den ,Regeln fiir die Unterscheidung der Geister** (F. 142 ff.) die
Rede. Die Beschreibung des Trostes liflt seinen entscheidend affektiven
Charakter unverkennbar hervortreten: ,,wodurch die Seele in der Liebe
ihres Schopfers und Herrn zu entbrennen beginnt®, ,,wenn der Mensch
Trianen vergiefit™, ,,jede innere Freude, ,,Ruhe und Friede in ihrem
Schopfer und Herrn® (F. 143). Gewifl sind derartige Bewegungen der
Seele hiufig gnadenvolle Heimsuchungen Gottes; doch dndern sie oft nicht
die naturbedingten Abldufe unseres Seelenlebens, denen sie sich anpassen,
an die sie wenigstens (abgesehen von seltenen Fillen) ankniipfen.

Alle die Hinweise, die hier angefiihrt wurden, finden sich letzten Endes
(wie die Farben des Spektrums in der ungebrochenen Einfachheit des
Sonnenlichtes) in der genialen Schlichtheit des einen grundlegenden Prin-
zips zusammen: ,,Nicht die Menge des Wissens sittigt die Seele und ge-
wiahrt ihr Befriedigung, sondern das innere Fiihlen und Verkosten der
Dinge* (F. 20). Die Betrachtung wird offenbar mit der Speise verglichen;
wie diese den Korper, so soll jene die Seele nihren, und zwar nicht nur
kiimmerlich mit einem blassen Wissen, sondern durch das fiihlende Ver-
kosten der Glaubenswirklichkeiten bis zur geistigen Sittigung und der
daraus entspringenden inneren Befriedigung. In organischer Weiterfiih-
rung des Bildes kann man beifiigen: wie die Aufnahme von Speise den
Leib fiir sein Arbeiten kriftigt, so gibt die tibernatiirliche Speisung in der
Betrachtung — wodurch die ontisch-sakramental geschenkten Energien
auch psychologisch wirksam werden — dem Tatwillen Kraft und Antrieb
zu einem gottfdrmigen Leben.

Die ignatianische Betrachtungsmethode ist also nicht blutleere Willens-
technik, sondern vollbliitiges Leben; nicht ein Alles-Erzwingen-Wollen,
sondern ein Achten der irrationalen Krifte und seelischen Verkniipfun-
gen, die man nicht ungestraft niedertreten kann; nicht ein Herausquet-
schen von beliebigen Willensentschliissen, sondern Hilfe an der spontanen
Entfaltung der Seele, die durch das fithlende Verkosten der Glaubens-
werte von selbst zum Tatwillen heranreift, so daf dieser nicht in kiinst-
lich kommandiertem Vorsitzemachen untergeht, sondern in lebensgesittig-
ter Urspriinglichkeit nach seinem Ziele sich ausstreckt. Deshalb ist diese
Methode auch nicht ein Gegenpol zu kontemplativer Versenkung, sie
leitet vielmehr zu ihr hin. Thr Ideal ist ja nicht der blof leistungsfihige
Tatmensch (extrem ausgedriickt: der ,,Willensakrobat®), sondern der

13



Joh. Bapt. Lotz S. ].

Mensch des tiefen Innenlebens, der innerlich wirklich reiche Mensch, dessen
Taten nur ein Uberfliefen aus der Fiille seines inneren Erlebens dar-
stellen 20,

Das Bild der ignatianischen Betrachtung, das sich so ergibt, entfernt sich
ziemlich von dem diirren Gerippe, zu dem sie in manchen Biichern zu-
sammengeschrumpft ist. Aus einer begreiflichen Abneigung gegen un-
fruchtbares, rithrseliges Sich-Ergehen in ,,Gefiihlen® hat man die alles ent-
scheidende Rolle des Willens einseitig betont. Gewifl darf ein triges Ge-
nieertum nie aufkommen; aber wegen der Gefahr des Miflbrauches kann
nun doch das fithlende Erleben nicht einfach verdringt werden; freilich
soll der Tatwille nie verschwinden, doch muf} es eine seelisch normal ver-
ankerte Tat sein, nicht gewaltsam erzwungene Willensentschliisse, die
ihres naturgegebenen Anregers entbehren. — Man macht ferner geltend,
der Affekt sei nicht in unserer Gewalt; deshalb sei es am besten, sich von
thm moglichst unabhingig zu machen, nur auf Verstand und Willen zu
bauen, sonst entwickle sich notwendig der Typ des haltlosen Stimmungs-
menschen. Zuzugeben ist, daff wir wegen der ausgesprochenen Spontaneitit
des Affektes iiber ihn nicht jene absolute Herrschaft haben wie iiber den
freien Willen 2!; aber indirekt unterliegt auch er unserem regulierenden
EinfluB. Aus dieser grundsitzlichen Feststellung ergeben sich zwei Leit-
ideen fiir das praktische Verhalten:

Es gibt Willensentscheidungen, die ohne den Affekt, ja gegen ihn ge-
fallt werden konnen, sogar miissen. Das klassische Beispiel dafiir liefert
die Uberwindung so mancher Versuchungen, in denen der Wille trotz des
Zuges der Affekte nach unten nach oben strebt. Bei der Betrachtung
kFommt solch ein unmittelbarer Ubergang vom Verstand auf den Willen
vor allem dann in Frage, wenn das Affektleben noch sehr ungeordnet ist,
noch so stark am Irdischen haftet, dafy es sich zu einem fiihlenden Ver-
kosten hoherer Werte gar nicht aufschwingen kann. Dieser Fall wird nicht
selten am Anfange eigentlicher Bekehrungsexerzitien gegeben sein, wo dann
ganz natiirlich direkte Willensiibung und Willensanspannung in den Vor-
dergrund treten. Doch diirfte auch dabei der Wille gewdhnlich seine

20 Vgl. die Umschreibungen des hl. Thomas fiir das Ideal der gemischten Orden: ,ex
plenitudine contemplationis loqui, contemplata tradere.”

21 Die geistigen Affekte, von denen hier in erster Linie die Rede ist, sind vielleicht schon
mehr in unserer Hand als die sinnlichen, da jene von korperlichen Vorbedingungen
(wenigstens direkt) unabhingig sind.

14



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

Schwungkraft wenigstens aus einem gewissen Grundaffekt schopfen. Igna-
tius setzt jedenfalls etwas Derartiges bei seinem Exerzitanten voraus, wenn
er ihm anempfiehlt, ,,in die Ubungen mit Grofimut und Freigebigkeit
gegen seinen Schdpfer und Herrn einzutreten und all sein Wollen und
seine Freiheit ithm darzubringen® (F. 21). Von einem solchen Keim aus
kann sich der Affekt an den betrachteten Wahrheiten leichter entfalten, so
dafl schon in der ersten Woche das affektive Erleben michtig einsetzt, wie
es Ignatius zweifellos vorschwebt. — Auch bei im allgemeinen veredeltem
Affektleben kommen hie und da wieder Zeiten der Trodckenheit, in denen
all unser tieferes Empfinden erstorben scheint, oder Zeiten der Versuchung,
in denen wir den verfiihrerischen Reiz des Irdischen mit schier unwider-
stehlicher Gewalt an uns erfahren. Es wire natiirlich toricht, sich dem
wechselnden Auf und Ab der ungewissen Stimmungen zu iiberlassen, da
man ja sehr gut weif}, dafl es sich nicht um Erleben wahrer Werte oder
wirklicher Unwerte, sondern eben blof3 um ,,Stimmungen® handelt. Wenn
so der Affekt versagt, mufl man sich mit Verstand und Willen allein ab-
miihen, um dem Wiederaufflammen des Fiihlens die Wege zu bereiten. Und
die Kraft auszuharren wird gerade den frither erfahrenen und noch, wenn
auch verdunkelt, in der Seele fortbestehenden Werterlebnissen entstrémen.

Es ist moglich und iiberaus wichtig, den Affekt zu veredeln, so daf er
immer mehr mit den wahren Werten, bzw. Unwerten zusammenwichst. —
Die besprochenen Grenzfille konnen nie ein Ideal darstellen oder als
Norm gelten. Das Ideale und Normale ist eben das Mitwirken des Affek-
tes, wihrend sonst gewissermaflen ein seelischer Kurzschluf} vorliegt. Zwar
bilden Verstand und Willen das solide Knochengeriist der Betrachtung,
aber erst der Affekt umgibt das Ganze mit Fleisch und Blut. Deshalb wird
der unvermittelte Ubergang vom Verstand auf den Tatwillen immer als
ein blofler Behelf empfunden, als eine Art von Zwangsverfahren, das Not-
lage und Schwiche auferlegen. Ein solcher Tatwille ist gewdhnlich blaf}
und matt (wenigstens wenn er nicht von fritherem Erleben gespeist wird),
er hat immer etwas Gezwungenes, unter Umstinden sogar Gekiin-
steltes an sich, ja er kann schliefllich in seelische Verkrampfung ausarten,
wenn namlich der Affekt grundsitzlich unterdriickt wird. Auf die Dauer
ist ein klaffender Widerspruch zwischen Affekt und Tatwille fiir die
meisten Menschen untragbar; der Affekt wird mehr und mehr verwildern,
allmihlich den Tatwillen aush6hlen und am Ende mit sich in den Abgrund
fortreiflen. Oder es entwickelt sich der Typ des ,,geistlichen Spieflers,

15



Job. Bapt. Lotz S. ].

dessen Erkennen und Wollen unverbunden nebeneinander hergehen; wih-
rend im Verstand vielleicht noch allerlei tiefe Erkenntnisse der Glaubens-
wirklichkeiten ruhen, wird die Motivwelt des Willens immer seichter, ndhrt
er sich von Beweggriinden zweiter und dritter Ordnung; die groflen iiber-
natiirlichen Werte bleiben ein totes Wissen, werden nicht im Leben wirk-
sam, weil das affektive Erleben sie nicht fiir die Tat fruchtbar macht. —
Es ist demnach von der allergréfiten Bedeutung, das affektive Erleben zu
pflegen und so den Affekt in den iibernatiirlichen Werten tief zu ver-
wurzeln. Da diese Verwurzelung, besonders der Glaubenswelt gegeniiber,
nicht von selbst gegeben ist, mufl das Fiihlen in der Betrachtung dazu
herangebildet werden. Aber schlieft nicht die fiir das Fithlen so charakte-
ristische Spontaneitit jeden bildenden Einflufl aus? Gewifl 1t der Affekt
kein direktes Hervorlocken, gar Kommandieren zu, aber um so sicherer
kann er gerade wegen seiner Urspriinglichkeit mittels der Erkenntnis ge-
fesselt werden. Es kommt also alles darauf an, die Erkenntnis der iiber-
natiirlichen Werte so zu gestalten, dafl sie den Affekt anregt, mit sich
fortreilt und so innig mit ihren Gehalten verschmilzt, daf er einerseits
bei deren Eintritt ins Bewufitsein spontan hervorbricht, anderseits von
irdischen Inhalten aber immer mehr gelést wird. Damit sind wir an die
Schwelle des zweiten Faktors gelangt, der oben (S. 5) fiir das wirksame
Eindringen der Werte in die Seele gefordert wurde: eine bestimmte Art
von Erkenntnis, deren Behandlung wir einem weiteren Aufsatze vorbe-
halten.

16





