
Die ignatianisdie Betrachtungsmethode im Lidite einer 

gesunden  \Vertlehre 
Von Joh. Bapt. Lotz S. J., Freiburg i. Br. 

'X'T'TTrir stehen heute in einer Wende vom Rationalen zum Irratio- 
\ V /   nalen. In unserer konkreten geistigen Situation ist das gleich- 
VV bedeutend mit einem Zurückstreben von der leergelaufenen 

Schablone zum ursprünglich reichen Leben. 
Daher der leidenschaftliche Haß gegen alles Berechnete, künstlich Ge- 

machte, technisch Erzeugte, Kommandierte, Methodische, Verstandes- 
mäßige: diese Erbfeinde des Lebens. Daher die ebenso leidenschaftliche 
Begeisterung für alles frei Gewachsene, organisch Entstehende, naturhaft 
Entspringende, spontan Hervorbrechende, unverbildet Gerade, Erlebnis- 
mäßige: diese Urheimat des Lebens. 

Es steht zu erwarten, daß ein derartiger Umschwung zu Auseinander- 
setzungen über die •methodische" Betrachtung hintreibt. Tatsächlich ist 
ihr eine starke Gegnerschaft erstanden. In den vielfältigen Angriffen 
überkreuzen sich mehr oder minder drei typische Grundhaltungen *. 

1. Nicht selten ist ein Mißtrauen gegen jede Methode überhaupt zu 
spüren. Das Leben soll, seiner inneren Dynamik überlassen, sich frei ent- 
falten. Der menschliche Zugriff löscht das Leben aus, verdrängt leben- 
diges Wachsen durch unlebendige Maschinerie. Im besten Fall erzwingt 
eine zweckhafte Leitung unnatürliche Treibhauskultur, Spitzenleistungen, 
die auf die Dauer untragbar sind und schließlich das Leben verkümmern. 
Die Gebetsmethode im besonderen hemmt den lebensvollen Aufschwung 
zu Gott, ersetzt ihn durch ein fein abgezirkeltes System von Gebets- 
•übungen". 

Vielleicht hat man nicht immer genug den Unterschied von technischen 
Methoden und Methoden, wie sie das Lebendige einzig zuläßt, beachtet. In 
der Technik muß der Mensch nur mit der Gesetzlichkeit seines Materials 
rechnen; die Zielstrebigkeit und Gesetzlichkeit des Ganzen, zu dem er es 
zusammenfügt, bestimmt er selbt. Beim Lebendigen hingegen ist ein eigen- 
ständiges Ganzes vorgegeben; sein Ziel und seine Gesetzlichkeit sind natur- 

1 Hier kommt es also nicht auf die genaue Wiedergabe konkreter Meinungen an; viel- 
mehr sollen gewisse Gedankenströme in ihrer typischen Reinheit herausgehoben wer- 
den; und das kann leichter geschehen, wenn man von bestimmten Namen absieht. 

Asxese X/l      l ] 



Job. Bapt. Lotz S. ]. 

haft unabänderlich festgelegt. Somit ist die lebendige Ganzheit der Willkür 
entzogen; der Mensch kann ihr nur dienen. Sein Bemühen ist allein als 
Unterstützen der inneren Bildungskräfte sinnvoll, sonst sündigt es gegen 
das Leben. 

Dies vorausgesetzt, vermag menschliches Tun, methodisches Helfen schon 
das biologische Wachstum in seinem natürlichen Raum wohltätig zu för- 
dern: gutes Erdreich, sorgsame Pflege, Entfernen von Schädlingen. Noch 
umfassender wird der bildende Einfluß beim Menschen sein können, da 
er nicht der eindeutigen Notwendigkeit des Pflanzlichen unterliegt, seine 
Geistigkeit dem inneren Reifen einen viel weiteren Spielraum gewährt. 
Ja, wegen der gesteigerten Bildsamkeit muß sogar das methodische Leiten 
entsprechend ausgedehnt werden, besonders auch deshalb, weil niedere 
Strebungen der herrschensollenden Zielgerichtetheit des Menschen wider- 
streiten. 

Eine Gebetsmethode will demnach nicht das lebenswarme Flügel- 
breiten der Seele verdrängen, durch Kunstprodukte ersetzen oder un- 
natürlich überspannen; sie will nicht Leben mit eigenen Mitteln erzeugen, 
sondern höchstens vorhandene Lebenskräfte zur Tätigkeit erwecken oder 
spontan aufflammendem Leben angemessene Wachstumsbedingungen 
schaffen. Wenn das nicht irgendwie methodisch geschieht, läuft das Le- 
ben Gefahr zu ermatten, seinen Feinden zu erliegen. 

2. Wenn schon ein methodisches Umhegen des Lebens notwendig ist, 
dann müssen die Methoden wenigstens dem Leben nahe bleiben. Eine 
Gebetsmethode muß also dem inneren Wesensgesetz unseres übernatür- 
lichen Seins entsprechen. Nun ist das Gnadenleben ein Teilhaben am 
Leben Christi, und Christus lebt einzig in seiner Kirche fort. Folglich ist 
unser Beten eine Teilnahme am Beten der Kirche, das sich seine natur- 
gemäße Ausdrucksform in der Liturgie geschaffen hat. Also liturgisches 
Gemeinschaftsgebet! Daneben tritt das Privatgebet, auch die Betrachtung 
ziemlich zurück. 

Nähe zum Leben ist unstreitig ein Grunderfordernis jeder Methode. 
Schon die Worterklärung legt das nahe. •Methodos" bedeutet wörtlich 
•Nachweg", besagt mithin einen Weg, welcher der •Hodos", dem spon- 
tanen Gang des Lebendigen möglichst nachfolgt, abgelauscht, angeschmiegt 
ist. Auch die Erfahrung zeigt: je weiter sich ein Tun von dem natur- 
haften Ablauf des lebendigen Geschehens entfernt, desto drohender wird 
die  Gefahr  einer  technisierenden  Verselbständigung von  Methoden,  die 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

dann nicht mehr das Leben befruchten, sondern seine Triebkraft lähmen, 
es willkürlichen Konstruktionen opfern. Dasselbe ergibt sich aus dem 
wesentlichen Dienstverhältnis aller Methoden zum vorgegebenen Leben. 

Dem liturgischen Gemeinschaftsgebet eignet zweifellos in hohem Maße 
die Nähe zum Leben. Es entspricht unserer wesenhaften Verbundenheit 
zu einer heiligen Gemeinde: eine Seite unseres übernatürlichen Seins, die 
der herrschende Individualismus fast völlig verdunkelt hatte. Mitleben 
der Liturgie macht wieder deutlich, daß unser eigenes Tun (opus operan- 
ds) nur eingebettet in das sakramentale "Wirken der Kirche (opus opera- 
tum) seinen vollen Sinn hat. Auch werden dem christlichen Bewußtsein 
zentrale Gehalte der Offenbarungswirklichkeit von neuem erschlossen, 
durch deren Vergessen die Frömmigkeit einer unbegreiflichen Naturali- 
sierung ihrer tragenden Ideen verfallen war. 

Wäre somit eine Methode lebensfeindlich, die das liturgische Beten nicht 
zu seinem Recht kommen ließe, so wäre doch auch jene Methode der 
Lebensganzheit entfremdet, die das Privatgebet gering einschätzen oder 
gar ausschalten wollte. Weil die Eingliederung in den mystischen Leib 
Christi die Eigenpersönlichkeit des einzelnen bestehen läßt, entspringt das 
Privatgebet ebenfalls unserem übernatürlichen Sein, verlangt die sakra- 
mentale Wirksamkeit von oben das Entgegenkommen der menschlichen 
Tätigkeit von unten. Freilich wird sich das Privatgebet in Zukunft mehr 
den zentralen Gehalten zuwenden, die uns die Liturgie zwar aufbewahrt 
hat, die aber keineswegs dem Gemeinschaftsgebet vorbehalten sind. Da 
endlich die Übernatur die natürlichen Gesetze unseres Seelenlebens nicht 
aufhebt, wird liturgisches Erleben sehr bald zur toten Schablone herab- 
sinken, wenn es nicht durch irgend eine Art von betrachtender Versenkung 
immer wieder im lebendigen Fluß erhalten wird. 

3. Vielfach hat man gegen die Notwendigkeit und Fruchtbarkeit der 
Betrachtung in irgend einer Form nichts einzuwenden; nur gegen die 
ignatianische Methode des Betrachtens erhebt man den Vorwurf des leben- 
tötenden Rationalismus. Die Angriffe gelten gewöhnlich jener An- 
leitung, die Ignatius in der ersten Woche der Exerzitien als •Betrachtung 
mit den drei Seelenkräften" vorlegt2; deshalb beschäftigen sich auch diese 
Darlegungen mit ihr allein, zumal sie heute sehr oft als die ignatianische 

2 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Nach dem spanischen Urtext übertragen 
von A. Feder, 4. Aufl., Regensburg 1926, 42. 



Job. Bapt. Lotz S.J. 

Betrachtungsmethode schlechthin angesehen wird3. Die anderen Gebets- 
weisen des Heiligen, die man meist zu wenig beachtet, könnten viel weni- 
ger des Rationalismus angeklagt werden4. 

Dieser Vorwurf muß auf den ersten Blick überraschen. Denn der Drei- 
klang: Gedächtnis, Verstand, Wille scheint nur den spontanen Gang des 
Geisteslebens in Worte zu fassen. Wenn ein Mensch sich in eine große 
Wirklichkeit vertieft oder von ihr hingerissen wird, dann finden sich in 
diesem Vorgang doch immer drei Momente, die eine wachsende Verinner- 
lichung bedeuten: ein gewisses Sichvorführen oder Festhalten der Wirk- 
lichkeit (Gedächtnis), ein eindringendes Erfassen (Verstand), ein hingeben- 
des Ergreifen oder in die Tat Umsetzen (Wille). Kann man sich etwas 
weniger Gekünsteltes, dem Naturhaften Näheres denken5? 

Der Stein des Anstoßes kann also nicht darin liegen, daß die drei 
Seelenkräfte überhaupt ins Spiel treten; er wird vielmehr in der Art ge- 
funden, wie Ignatius dies angeblich versucht. Vor allem in drei Dingen 
sieht man das rationalistisch Unnatürliche: 

Die Seelenkräfte werden in einem diskursiven und darum unlebendigen 
Nacheinander in Bewegung gesetzt, während der unverfälschte lebendige 
Vollzug gerade durch das organische Ineinander der seelischen Funktionen 
charakterisiert ist. 

Nach genau berechnetem Plan will man die Seelenregungen gleichsam 
auf Kommando hervorrufen, wo doch dem ursprünglich lebendigen Ge- 
schehen nichts so sehr eignet wie die ungebrochene, lebensfrische Spon- 
taneität. 

Damit hängt ein Überwuchern der nackten Willensentschlüsse zusam- 
men, die das innere Erleben der übernatürlichen Wirklichkeiten unge- 
bührlich zurückdrängen, die alles • auch gegen die Notwendigkeit des 
seelischen Ablaufs • erzwingen zu können glauben. 

So entfernt sich das ignatianische Betrachten bedenklich von dem unver- 

3 Das ist auch historisch unrichtig, weil diese Methode schon vor Ignatius, und zwar viel 
mehr ins einzelne durchgeführt, vorkommt. 

4 Über sie vgl. neben dem Exerzitienbüchlein die populäre Schrift von A. Koch, Lehre 
uns beten! Eine kleine Gebetsschule, Wien 1929. • Besonders die mit der zweiten 
Woche einsetzende Kontemplation, jenes schlicht-anschauliche Sich-Versenken in die 
evangelischen Geheimnisse ist doch von allem Rationalismus frei. 

5 Über das Ineinandergreifen der drei Seelenkräfte vgl. W. Bernhardt S. J.: Die vier 
Zentralideen des Exerzitienbuches des hl. Ignatius. Regensburg, 1927, 12•19 (Schrift- 
leitung). 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

bildet natürlichen Seelenleben, wird zu einem willkürlich konstruierten 
Methodenbau, dem alle "Wärme und Frische abgeht, dem alles eigentliche 
Leben entflieht, der die Seele mehr von Gott trennt als mit ihm vereint; 
schließlich tritt eine Verkrampfung ein, die jeden frei gelösten Auf- 
schwung zu Gott unmöglich macht. 

Die hier skizzierten Einwände verdienen eine ernste Prüfung. "Was 
daran Berechtigtes ist, wird klar hervortreten, wenn die Ergebnisse einer 
gesunden Wertforschung für die Auffassung der ignatianischen Betrach- 
tungsmethode fruchtbar gemacht werden. Es wird sich zeigen, daß zwar 
nicht die Methode selbst, wohl aber ihre Darbietung in der jüngsten Ver- 
gangenheit mit einem gewissen unbewußten Rationalismus behaftet war. 

Der Ansatzpunkt für den Einbau der Wertlehre in die Betrachtungs- 
methode leuchtet unschwer ein. Was Lindworsky von den Exerzitien sagt, 
gilt erst recht von der Betrachtung; sie ist nicht eine bloße Psychotechnik 
rein formaler Willensbildung. Ihr Sinn liegt vielmehr darin, sich in die 
übernatürlichen Wirklichkeiten so einzuleben, daß sie unser ganzes Sein 
und Wirken überformend erfassen. Sie erstrebt also das wirksame, leben- 
bestimmende Einsenken der übernatürlichen Werte in die Seele 6. • Diese 
Wesensumschreibung der Betrachtung läßt als zentrale Frage, die hier zu 
beantworten ist, erkennen: Wie dringen die Werte wirksam in die Seele 
ein? Zwei Faktoren sind dafür entscheidend: der Affekt und eine be- 
stimmte Art von Erkenntnis7. Behandeln wir zunächst 

Die Rolle des Affektes 

Der Strukturanalyse der Betrachtung selbst müssen als Grundlegung 
einige summarische Andeutungen aus der allgemeinen Werttheorie vor- 
ausgehen. 

I. Grundlegendes aus der Werttheorie 

Die moderne, nichtscholastische Wertphilosophie ist weithin dem Irra- 
tionalismus verfallen; am typischsten kommt das vielleicht in der phä- 
nomenologischen Wertlehre (Scheler) zum Ausdruck. Nach ihr sind die 
Werte eigenständige Qualitäten, die ihrem Gehalt nach vom Sein völlig 

6 Vgl. J. Lindworsky, Exerzitien und Charakterbildung. (Exerzitienschriften für Priester 

und Laien 19), Innsbruck 1926, bes. 4 und 7. 
7 Von der übernatürlichen Seite der Betrachtung wird hier bewußt abgesehen; nur ihre 

natürliche seelische Struktur soll von der Wertlehre her beleuchtet werden. 



Joh. Bapt. Lotz S. J. 

unabhängig sind, wenn sie auch in der Daseinsordnung am Sein haften. 
Da so der Wert kein Sein ist, kann er nicht auf dem Wege des Seins, 
d. h. durch den Verstand, in die Seele eindringen. Er steht vielmehr in 
einer Korrelation mit dem Irrationalen oder Emotionalen, mit den gei- 
stigen Affekten. Wie Farben nur im Sehen wahrgenommen werden, so 
leuchten Werte nur im emotionalen Wertfühlen auf. 

Brennpunkt der scholastischen Wertlehre ist das Axiom: •ens et bonum 
convertuntur". Das Sein ist von innen heraus Wert, und der Wert ist von 
innen heraus Sein. Doch wird der Wert nicht in das Sein verflüchtigt; 
er hebt sich vielmehr klar von ihm ab als seine innerwesentliche Bezogen- 
heit, Abgestimmtheit auf das Streben. Insofern der Wert wesenhaft Sein; 

ist, ist er der seinserfassenden Vernunft zugänglich; er kann also ursprüng- 
lich intellektuell in die Seele eindringen. Freilich ist das nur ein erster 
Schritt. Insofern der Wert Abgestimmtheit auf das Streben besagt, drängt 
er über die Erkenntnis hinaus zum Streben fort. Dort erst findet er die 
ihm entsprechende seelische Antwort, dort erst entfaltet er seine Sendung 
an die Seele, wird er ganz er selbst8. 

Das Streben umschließt ein Doppeltes: das mehr ruhend erlebende 
Fühlen und das mehr tätig verwirklichende Wollen9. Zunächst wendet 
sich der Wert an das Fühlen. Bietet das Erkennen Werte dar, so springen 
im Fühlen Affekte auf, die als Antwort auf die Vielfalt der Werte, 
bzw. Unwerte sich nach deren Verschiedenheit mannigfach abschatten 10. 
Weil so die affektive Wertantwort auf die ihr zugehörigen Werte be- 
zogen ist, vollzieht sich in ihr zugleich ein neuartiges Erfahren, Erleben 

8 Zur näheren Begründung dieser Aufstellungen vgl. Joh. B. Lotz, Sein und Wert. Das 
Grundproblem der Wertphilosophie: Zeitschr. f. kath. Theol. 57 (1933) bes. 600•613: 

9 Es ist hier nicht der Ort zu untersuchen, ob Fühlen und Wollen nur verschiedene Funk- 
tionen einer und derselben Seelenkraft sind, oder ob sie eigenständige Vermögen aus- 
machen. Zum wenigsten wird man mit Geyser beide nur in einer gemeinsamen Wurzel 
verbunden, somit als Einheit der Erkenntnis gegenüberstellen dürfen. Damit diese 
Darlegung nicht mit einem umstrittenen Problem belastet wird, soll die Frage offen 
bleiben und die heute übliche Terminologie zur Anwendung kommen. 

10 Über die Wertantwort vgl. die feinsinnigen Analysen von D. von Hildebrand, Die 
Idee der sittlichen Handlung: Jahrbuch für Phil, und phän. Forschung III, 2. Ausg., 
Halle 1930. • Ob es innerlich qualitativ verschiedene Affekte gibt, oder nur das Ge- 
samtphänomen kraft der enthaltenen Erkenntnismomente eine qualitative Verschieden- 
heit aufweist, muß offen bleiben. Ersteres lehrt die Phänomenologie, letzteres vertritt 
die experimentelle Psychologie. 



Die ignatianische  Betrachtungsmethode im  Lichte  einer gesunden  Wertlehre 

des Wertes in seiner beglückenden Kraft, in seiner hinreißenden Gewalt; 
in diesem Sinne spricht man mit vollem Recht von einem emotionalen 
Innewerden der Werte n. 

Das fühlende Antworten und Verkosten weckt spontan das Wert- 
wollen. Diese Verknüpfung wurzelt darin, daß die Werte in sich das 
wesenhaft Seinsollende sind und deshalb an unsere Seele mit einer zwei- 
fachen Forderung herantreten. Zum ersten soll der Wertgehalt in ent- 
sprechenden Affekten anerkannt werden; da diese also ebenfalls etwas 
Seinsollendes sind, verlangen sie vom Willen Billigung und Förderung; so 
ist schon das affektive Erleben von Wollen durchzogen. Zum zweiten 
beanspruchen die Werte als Normen alles Handelns zu gelten; so erzeu- 
gen sie einen über das ruhende Erleben hinausstrebenden Tatwillen, der 
sich in der Gestaltung der Wirklichkeit den ewigen Wertgesetzen ver- 
pflichtet weiß. 

Nach der Scholastik dringt somit der Wert in drei Stufen wachsender 
Verinnerlichung in die Seele ein: Erkennen, Fühlen, Wollen, wobei diese 
drei eine in ungebrochener Linie fortschreitende, lebendige Entfaltung 
darstellen. Ihren Höhepunkt erreicht die Verinnerlichung im Willen, der 
als Billigungswille das Erlebnis in den tiefsten Personkern hineinnimmt 
und als Tatwille, daraus hervorsprossend, Ausdruck der transformieren- 
den, assimilierenden Kraft des Wertes ist. 

Für die Auffassung der Betrachtung ergeben sich zwei wichtige Fol- 
gerungen: 

Das affektive Werterleben ist für sich allein schon (ohne ausdrücklich 
gefaßten Tatwillen) sinnvoll und auch • fruchtbar. Denn die Seele kann 
nicht in jene Wertwirklichkeiten hinabtauchen, ohne ihnen unmerklich 
angeglichen zu werden. 

Der Tatwille ist nichts dem Werterleben Fremdes, gar Feindliches; viel- 
mehr ist er seine naturentsprechende Vollendung. Da er das wortlose 
Erleben gleichsam artikuliert, in praktische Imperative umgießt, wird er 
normalerweise nicht von ihm getrennt, sondern in diesen seinen Wurzel- 
grund eingebettet auftreten. 

11 Vgl. F. Dander, Religiöses Erleben: diese Zeitschr. 7 (1932) 261•65. 



Job. Bapt. Lotz S. ]. 

II. Das Fühlen in der Betrachtung 

Im Gegensatz zum Studium, das sich um die Wahrheit müht, richtet 
sich die Betrachtung auf die übernatürlichen Wirklichkeiten als Werte. 
Verstandesarbeit wird also weder ihre einzige noch auch nur ihre Haupt- 
funktion sein. Wie alle Wertverinnerlichung hat sie im Fühlen und 
Wollen ihre eigentliche Heimat, die freilich wesenhaft im Erkennen ver- 
wurzelt ist. Denn würde dieses die Werte nicht sichtbar machen, so könnte 
das Streben sie nicht umfassen; und wäre das Erleben nicht in klaren, 
tiefen Gedanken verankert, so würde es bald zerflattern und versanden. 
Vernunfttätigkeit hat also insofern und nur insofern in der Betrachtung 
einen Platz, als sie der Anregung von Fühlen und Wollen dient12. Daß 
Ignatius derselben Meinung ist, beweist der vielsagende, axiomatisch klin- 
gende Satz: •Nicht die Menge des Wissens sättigt die Seele und gewährt 
ihr Befriedigung, sondern das innere Fühlen und Verkosten der Dinge" 13. 
Diese grundsätzliche Feststellung verdichtet sich in die praktische Regel: 
man soll nicht ängstlich besorgt sein, den ganzen Stoff durchzunehmen; 
wo man sich angeregt fühlt, soll man vielmehr ruhig verweilen, bis man 
alles ausgekostet hat14. • Wer Ignatius schon deshalb verurteilt, weil er 
den Verstand überhaupt für das Betrachten heranzieht, fällt in einen 
ganzheitsfremden Irrationalismus zurück. 

Die Rolle von Fühlen und Wollen schattet sich in verschiedenen Gei- 
steshaltungen mannigfach ab. Bei vorwiegend kontemplativer Einstellung 
tritt das fühlende Erleben als der dominierende, charakteristische Zug des 
betrachtenden Betens auf. Das Wollen erscheint vornehmlich als Bil- 
ligungswille oder als dem Vollzug des Erlebens selbst zugewandter, es 

" Diese Ausführungen stehen nicht im Gegensatz zu früheren Aufstellungen des Ver- 
fassers (Vgl. Wertphilosophie und Wertpädagogik: ZkTh 57 [1933] 1•43). Zwei- 
fellos empfängt alles Werterleben seine letzte Sicherung und Festigkeit von Wert- 
gedanken, welche die tragende Grundstruktur bilden. Aber wie Gefühle ohne Gedan- 
ken haltlos sind, so sind Gedanken ohne Gefühle unfruchtbar. Und hier geht es um 
das wirksame Fruchtbarwerden der Werte im Seelenleben. • Die Bildung soll das 
objektive Wertreich dem Menschen einsenken, einen subjektiven Wertkosmos schaffen; 
dazu tragen verschiedene Funktionen bei; Anleitung zum erlebenden Vollzug muß die 
belehrende Darbietung vollenden. In der religiösen Selbstbildung ist die Betrachtung 
auf den erlebenden Vollzug gerichtet, während die Belehrung Sache von Lesung und 

Studium ist. 
13 Ignatius, Geistliche Übungen, 2. Vorbemerkung; bei Feder 20. 
14 Ebd. 4. Zusatz; bei Feder 54. 

8 



Die ignatianische  Betrachtungsmethode im  Lichte  einer gesunden  Wertlehre 

umhegender Tatwille. Auf einen darüber hinausschreitenden Tatwillen 
braucht die Betrachtung oft nicht unmittelbar abzuzielen; denn durch die 
(klösterliche) Umwelt, die Regeln, die Tagesordnung usw. ist der Tat- 
wille schon so gesichert, daß er nicht mehr ständig ausdrücklich gefaßt 
werden muß; es genügt, die Seele durch die betrachtende Versenkung im- 
mer wieder in jene Sphären hinaufzuheben, in denen sie wie von selbst 
der ihr vorgezeichneten Bahn treu bleibt. 

Auch für solche, die im tätigen Leben stehen, gilt oft etwas Ähnliches. 
Zwar muß bei ihnen wegen der sie ständig, um drängenden äußeren Hin- 
dernisse der Tatwille, aufs Ganze gesehen, mehr hervortreten; das heißt 
aber keineswegs, daß ihre tagtägliche Betrachtung immer in ausdrücklichen 
Vorsätzen gipfeln, gar sich im Vorsätzemachen erschöpfen solle; die arme 
Seele würde ja von der Fülle der Vorsätze erdrückt, besonders wenn sie 
auf immer neue Entschlüsse ausginge. Gewöhnlich ist der Tatwille schon 
längst durch früher (vor allem in Exerzitien) gefaßte Vorsätze auf die 
rechten Wege geleitet; es gilt nur noch, ihm immer wieder die Atmosphäre 
zu schaffen, in der er gedeihen und wachsen kann. Steht so das fühlende 
Erleben einerseits im Vordergrund, so erneuert und vertieft es anderseits 
ganz von selbst den Tatwillen, der sich mehr oder weniger oft • je nach 
dem Lebensraum und der seelischen Struktur des einzelnen • auch aus- 
drücklich formulieren wird. 

Wenn Ignatius in seinen Exerzitien den Tatwillen mehr in den Mittel- 
punkt der Betrachtung rückt, so hat das seine volle Berechtigung darin, 
daß alles auf eine Entscheidung für das vollkommene Leben oder doch 
eine teilweise Lebensreform abzielt. Der Exerzitant soll die vollkommene 
Lebenseinstellung gewinnen oder sich zu ihrer ungetrübten Reinheit er- 
heben, soll also seinem Tatwillen erst die Richtung geben, in der künftig 
sein Leben verlaufen muß. Trotzdem die Betrachtung so in den Dienst 
der Sinnesänderung gestellt wird, geht sie nicht in der bloßen Willens- 
schulung oder Willensbemühung auf; ihre belebende Seele bleibt nach wie 
vor •das innere Fühlen und Verkosten der Dinge". • An regelmäßige 
Wiederholungsexerzitien hat Ignatius ursprünglich nicht gedacht; deshalb 
kann man dafür nicht ohne weiteres unter Berufung auf ihn dieselbe 
Betonung des Tatwillens fordern. Im Gegenteil, je tiefer ein Charakter 
im Guten gefestigt ist, desto mehr wird ihn die naturgemäße Entwicklung 
seines Seelenlebens von der unmittelbaren Willensbildung zu der affek- 
tiven Versenkung hinführen. In gesteigertem Maße gilt das, sicher auch 



Joh. Bapt. Lotz S.J. 

im Sinne von Ignatius, für die Zeit außerhalb der Exerzitien. Leider sind 
wir in dieser Hinsicht über die Meinung des Heiligen weniger unter- 
richtet, da seine überlieferten Äußerungen daraufhin noch nicht erschöp- 
fend untersucht sind. 

So oft ein ausgesprochener Tatwille die Betrachtung krönt, muß er 
möglichst in den naturgegebenen seelischen Zusammenhang eingelagert sein. 
Normalerweise erwächst er aus dem fühlenden Erleben als seinem Wurzel- 
grund, und zwar so, daß ihm lebensgesättigte Ursprünglichkeit kaum 
anders zuteil wird. Denn der- Wert ist erst dann in seinem eigentlichsten 
Selbst in die Seele eingedrungen, wenn der Mensch ihn nicht nur theo- 
retisch in seiner Würde erkannt, sondern auch praktisch in seiner Zug- 
kraft erlebt hat; erst diese volle Werterfahrung treibt den Willen spon- 
tan, ja mit vitaler Wucht, zur wertverwirklichenden Tat. Die Betrach- 
tung kann also dem Tatwillen am besten die Wege bereiten, am meisten 
Kraft zuführen, wenn sie ihm durch möglichst umfassendes und vertieftes 
affektives Erleben der übernatürlichen Werte den Wurzelgrund schafft, 
aus dem er hervorwächst und immer von neuem genährt wird1Ä. 

Man könnte einwenden, Ignatius nenne neben Gedächtnis und Verstand 
nur den Willen, berücksichtige also das affektive Moment nicht oder lege 
ihm doch so wenig Bedeutung bei, daß er es nicht einer eigenen Erwäh- 
nung für wert hält. • Daß Ignatius den Affekt nicht als eigene Seelen- 
kraft vom Willen unterscheidet, hat mit Geringschätzung, gar Ausschal- 
tung des Fühlens nichts zu tun. Das erklärt sich einfach daraus, daß man 
zur damaligen Zeit (wie im ganzen Mittelalter) beides derselben Seelen- 
fähigkeit zuschrieb, in den Affekten also ebenfalls Willensakte erblickte. 

15 Dieses Ergebnis wird durch eine rein psychologische Analyse der Wirkungen des Affek- 
tes auf Erkennen und Wollen bestätigt: 1. Er fesselt die Erkenntnis. Wie die Erfahrung 
zeigt, denkt man oft und gern an das, worum der Affekt schwingt; ja, solches tritt 
von selbst in den Geist ein, sobald er unbeschäftigt ist; darüber anhaltend nachzu- 
sinnen, ist leicht, macht einem Freude. • 2. Er verleiht dem Erkennen Fruchtbarkeit 
für das Wollen. Zwar hat die intellektuelle Werterfassung schon für sich allein (be- 
sonders bei bestimmten Menschentypen) eine gewisse Motivkraft, aber die spontan 
hinreißende Gewalt gewinnt sie im allgemeinen erst aus dem Affekt. • 3. Er ist da- 
mit der naturgesetzte Anreger des Wollens. Indem er die Motiverkenntnis umkleidet, 
gibt er den Beweggründen die dem Wollen eigentümlich angepaßte Tönung. • Der 
Affekt verdrängt demnach, was ihm nicht entspricht, rückt dagegen in den Blickpunkt 
und belegt mit Zugkraft, was ihm gemäß ist. Der Tatwille aber wird trotz seiner Frei- 
heit entscheidend von dem beeinflußt, was zentral und zugkräftig im Bewußtsein steht. 

10 



Die ignatianische Betrachtungsmethode  im  Lichte  einer gesunden  Wertlehre 

Daß Ignatius tatsächlich die Affekte im Willen einschließt, zeigt deut- 
lich die erste Betrachtung der ersten Woche, wo er gerade die Methode 
der drei Seelenkräfte auseinandersetzt. Es heißt dort am Ende des ersten 
Punktes, man solle •mit dem Willen die Affekte erwecken" (Feder 44, 
der •Anmutungen" übersetzt), und zwar sind damit Affekte in unserem 
Sinne gemeint, wie aus dem Folgenden hervorgeht. Zu Anfang dieser Be- 
trachtung ist als Frucht von Gott zu erbitten •tiefste Beschämung" 
(F. 43); noch unzweideutiger bittet die zweite Betrachtung um •einen 
gewaltigen und heftigen Schmerz und um Reuetränen" (F. 47), und ihr 
fünfter Punkt •ist ein staunender Ausruf, verbunden mit gesteigertem 
Affekt" (F. 48, der •Gemütserregung" überetzt); all das kann man 
schwerlich von sogenannten •trockenen, kalten" Willensakten verstehen. 
Von Wichtigkeit ist hierbei, daß in beiden Fällen Affekte als Betrach- 
tungsfrucht erfleht werden, nicht Willensentschlüsse, die man offenbar als 
selbstverständliche Folge des fühlenden Erlebens erwartet. Erst im ab- 
schließenden Zwiegespräch erscheinen ausdrückliche Formulierungen des 
Tatwillens; man soll sich fragen, •was ich für Christus getan habe, was 
ich für Christus tue, was ich für Christus tun soll" (F. 46), •wobei ich 
für die Zukunft mit seiner Gnade mir Besserung vornehme" (F. 49). In 
einer allgemeinen Bemerkung über die Bitte um die Betrachtungsfrucht 
gibt Ignatius auch für die dritte und vierte Woche nur Affekte an: •Die 
Bitte soll dem vorliegenden Gegenstand entsprechen. Handelt also die 
Betrachtung von der Auferstehung, so muß ich um Freude mit dem sich 
freuenden Christus bitten; handelt sie vom Leiden, so muß ich um 
Schmerz, Tränen und Pein mit dem von Peinen erfüllten Christus bitten" 
(F. 43); hiermit stimmen die Anweisungen in der dritten und vierten 
Woche selbst überein 16. 

Die angeführten Momente lassen wohl keinen Zweifel darüber be- 
stehen, daß der affektive Faktor für Ignatius einen Angelpunkt der Be- 
trachtung ausmacht und somit der Tatwille in seinem natürlichen Wur- 
zelgrund verankert ist. Diese Feststellung wird von einer anderen Seite 

16 Die erste Betrachtung der dritten Woche erbittet •Schmerz, Leid und Beschämung, weil 
um meiner Sünden willen der Herr zum Leiden geht" (F. 93); ebenso leitet der vierte 
Punkt an: •Hier soll ich mit starkem Aufgebot meiner Kräfte einsetzen und mich 
anstrengen, um mit zu leiden, zu trauern und zu weinen" (Ebd.). Entsprechend er- 
fleht die vierte 'Woche, •mich innig zu freuen und zu frohlocken über die so große 
Herrlichkeit und Freude Christi unseres Herrn" (F. 103). 

1t 



Joh. Bapt. Lotz S.J. 

her bestätigt. Ignatius läßt in den Exerzitien öfters um eine zweifache 
Gnade bitten, um die Erleuchtung des Verstandes und um die Bewegung 
des Willens17. Dabei verwendet er zur Umschreibung des Verstandesele- 
mentes Ausdrücke, die mit einem kalt lassenden, rein theoretischen Wissen 
schlecht zusammengehen, vielmehr ein von Affekten umkleidetes, mit- 
reißendes Erfassen, also ein fühlendes Erleben nahelegen. Die Wieder- 
holung der beiden ersten Sündenbetrachtungen gipfelt in einem dreifachen 
Zwiegespräch, in dem der Exerzitant darum anhalten soll: •daß ich eine 
tiefinnerliche Erkenntnis meiner Sünden und einen Abscheu davor fühle, 
daß ich die Unordnung meiner Handlungen fühle, damit ich, dieselbe ver- 
abscheuend, mich bessere und mein Leben neu ordne" (F. 49). Der Be- 
trachtung über die Hölle geht die Bitte •um ein tiefgehendes Gefühl der 
Strafe" (F. 50) voraus, damit man dadurch in Zukunft von Sünden ab- 
geschreckt werde. Die Beschauungen der zweiten Woche erstreben •eine 
tief innerliche Erkenntnis" (d. h. doch wohl: eine das Innerste erfassende, 
zu Herzen gehende Erkenntnis) des Menschgewordenen, damit man ihn 
immer mehr liebt (sicher auch affektiv) und ihm nachfolgt (F. 63). Der- 
selbe Ausdruck kehrt schließlich bei der Krönung der ganzen Exerzitien, 
bei der Betrachtung über die Liebe, wieder (F. 107)18. 

Welch bedeutungsvolle Rolle dem Affekt nach der Meinung von Igna- 
tius zukommt, offenbart auch die unübertreffliche Sorgfalt, mit der er 
auf die Witterungen der Seele, die in Trost und Trostlosigkeit sich kund 
tun, eingeht. So soll man in Wiederholungsbetrachtungen dort länger ver- 
weilen, wo man größeren Trost oder größere Trostlosigkeit oder auch 
lebhafteres geistliches Gefühl verspürt, mehr Anregung empfunden hat 
(F. 49)19. Unter den verschiedenen Arten, eine gute Wahl zu treffen, 
findet sich auch eine, die auf der •Erfahrung von Tröstungen und Trost- 

17 So z. B. bei der ersten Art der Wahl; vgl. F. 88. 
18 Welche Rolle Gedächtnis und Verstand beim Zusammenspiel der drei Seelenkräfte zu- 

kommt, ist nicht leicht zu bestimmen; jedenfalls müssen wir uns hüten, diesen Aus- 
drücken ohne weiteres unsere heutigen Begriffe zu unterlegen. Manches deutet darauf 
hin, daß das rein sachliche Durchdringen der Wahrheiten als schon vor der Betrachtung 
geschehen vorausgesetzt und während des Gebetes nur von neuem vergegenwärtigt, 
also im Gedächtnis eingeschlossen wird. Danach wäre es die Aufgabe des Verstandes, 
die Wertkeime in den Wahrheiten aufzuspüren und wirksam zum Bewußtsein zu 
bringen; er fragt nicht: •wie ist das in sich?", sondern: •was bedeutet das für mich?" 

19 Vgl. F. 67, wo Ähnliches bezüglich der Wiederholungen in der zweiten Woche gesagt 
wird. 

12 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

losigkeiten" beruht (F. 87). Ausführlich ist von diesen irrationalen Fak- 
toren in den •Regeln für die Unterscheidung der Geister" (F. 142 ff.) die 
Rede. Die Beschreibung des Trostes läßt seinen entscheidend affektiven 
Charakter unverkennbar hervortreten: •wodurch die Seele in der Liebe 
ihres Schöpfers und Herrn zu entbrennen beginnt", •wenn der Mensch 
Tränen vergießt", •jede innere Freude", •Ruhe und Friede in ihrem 
Schöpfer und Herrn" (F. 143). Gewiß sind derartige Bewegungen der 
Seele häufig gnadenvolle Heimsuchungen Gottes; doch ändern sie oft nicht 
die naturbedingten Abläufe unseres Seelenlebens, denen sie sich anpassen, 
an die sie wenigstens (abgesehen von seltenen Fällen) anknüpfen. 

Alle die Hinweise, die hier angeführt wurden, finden sich letzten Endes 
(wie die Farben des Spektrums in der ungebrochenen Einfachheit des 
Sonnenlichtes) in der genialen Schlichtheit des einen grundlegenden Prin- 
zips zusammen: •Nicht die Menge des Wissens sättigt die Seele und ge- 
währt ihr Befriedigung, sondern das innere Fühlen und Verkosten der 
Dinge" (F. 20). Die Betrachtung wird offenbar mit der Speise verglichen; 
wie diese den Körper, so soll jene die Seele nähren, und zwar nicht nur 
kümmerlich mit einem blassen Wissen, sondern durch das fühlende Ver- 
kosten der Glaubenswirklichkeiten bis zur geistigen Sättigung und der 
daraus entspringenden inneren Befriedigung. In organischer Weiterfüh- 
rung des Bildes kann man beifügen: wie die Aufnahme von Speise den 
Leib für sein Arbeiten kräftigt, so gibt die übernatürliche Speisung in der 
Betrachtung • wodurch die ontisch-sakramental geschenkten Energien 
auch psychologisch wirksam werden • dem Tatwillen Kraft und Antrieb 
zu einem gottförmigen Leben. 

Die ignatianische Betrachtungsmethode ist also nicht blutleere Willens- 
technik, sondern vollblütiges Leben; nicht ein Alles-Erzwingen-Wollen, 
sondern ein Achten der irrationalen Kräfte und seelischen Verknüpfun- 
gen, die man nicht ungestraft niedertreten kann; nicht ein Herausquet- 
schen von beliebigen Willensentschlüssen, sondern Hilfe an der spontanen 
Entfaltung der Seele, die durch das fühlende Verkosten der Glaubens- 
werte von selbst zum Tatwillen heranreift, so daß dieser nicht in künst- 
lich kommandiertem Vorsätzemachen untergeht, sondern in lebensgesättig- 
ter Ursprünglichkeit nach seinem Ziele sich ausstreckt. Deshalb ist diese 
Methode auch nicht ein Gegenpol zu kontemplativer Versenkung, sie 
leitet vielmehr zu ihr hin. Ihr Ideal ist ja nicht der bloß leistungsfähige 
Tatmensch   (extrem   ausgedrückt:   der  •Willensakrobat"),   sondern   der 

15 



Job. Bapt. Lotz S. ]. 

Mensch des tiefen Innenlebens, der innerlich wirklich reiche Mensch, dessen 
Taten nur ein Überfließen aus der Fülle seines inneren Erlebens dar- 
stellen 20. 

Das Bild der ignatianischen Betrachtung, das sich so ergibt, entfernt sich 
ziemlich von dem dürren Gerippe, zu dem sie in manchen Büchern zu- 
sammengeschrumpft ist. Aus einer begreiflichen Abneigung gegen un- 
fruchtbares, rührseliges Sich-Ergehen in •Gefühlen" hat man die alles ent- 
scheidende Rolle des Willens einseitig betont. Gewiß darf ein träges Ge- 
nießertum nie aufkommen; aber wegen der Gefahr des Mißbrauches kann 
nun doch das fühlende Erleben nicht einfach verdrängt werden; freilich 
soll der Tatwille nie verschwinden, doch muß es eine seelisch normal ver- 
ankerte Tat sein, nicht gewaltsam erzwungene Willensentschlüsse, die 
ihres naturgegebenen Anregers entbehren. • Man macht ferner geltend, 
der Affekt sei nicht in unserer Gewalt; deshalb sei es am besten, sich von 
ihm möglichst unabhängig zu machen, nur auf Verstand und Willen zu 
bauen, sonst entwickle sich notwendig der Typ des haltlosen Stimmungs- 
menschen. Zuzugeben ist, daß wir wegen der ausgesprochenen Spontaneität 
des Affektes über ihn nicht jene absolute Herrschaft haben wie über den 
freien Willen 21; aber indirekt unterliegt auch er unserem regulierenden 
Einfluß. Aus dieser grundsätzlichen Feststellung ergeben sich zwei Leit- 
ideen für das praktische Verhalten: 

Es gibt Willensentscheidungen, die ohne den Affekt, ja gegen ihn ge- 
fällt werden können, sogar müssen. Das klassische Beispiel dafür liefert 
die Überwindung so mancher Versuchungen, in denen der Wille trotz des 
Zuges der Affekte nach unten nach oben strebt. Bei der Betrachtung 
kommt solch ein unmittelbarer Übergang vom Verstand auf den Willen 
vor allem dann in Frage, wenn das Affektleben noch sehr ungeordnet ist, 
noch so stark am Irdischen haftet, daß es sich zu einem fühlenden Ver- 
kosten höherer Werte gar nicht aufschwingen kann. Dieser Fall wird nicht 
selten am Anfange eigentlicher Bekehrungsexerzitien gegeben sein, wo dann 
ganz natürlich direkte Willensübung und Willensanspannung in den Vor- 
dergrund   treten.   Doch  dürfte   auch  dabei  der   Wille  gewöhnlich  seine 

20 Vgl. die Umschreibungen des hl. Thomas für das Ideal der gemischten Orden: •ex 
plenitudine contemplationis loqui, contemplata tradere." 

21 Die geistigen Affekte, von denen hier in erster Linie die Rede ist, sind vielleicht schon 
mehr in unserer Hand als die sinnlichen, da jene von körperlichen Vorbedingungen 
(wenigstens direkt) unabhängig sind. 

14 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

Schwungkraft wenigstens aus einem gewissen Grundaffekt schöpfen. Igna- 
tius setzt jedenfalls etwas Derartiges bei seinem Exerzitanten voraus, wenn 
er ihm anempfiehlt, •in die Übungen mit Großmut und Freigebigkeit 
gegen seinen Schöpfer und Herrn einzutreten und all sein "Wollen und 
seine Freiheit ihm darzubringen" (F. 21). Von einem solchen Keim aus 
kann sich der Affekt an den betrachteten Wahrheiten leichter entfalten, so 
daß schon in der ersten "Woche das affektive Erleben mächtig einsetzt, wie 
es Ignatius zweifellos vorschwebt. • Auch bei im allgemeinen veredeltem 
Affektleben kommen hie und da wieder Zeiten der Trockenheit, in denen 
all unser tieferes Empfinden erstorben scheint, oder Zeiten der Versuchung, 
in denen wir den verführerischen Reiz des Irdischen mit schier unwider- 
stehlicher Gewalt an uns erfahren. Es wäre natürlich töricht, sich dem 
wechselnden Auf und Ab der Ungewissen Stimmungen zu überlassen, da 
man ja sehr gut weiß, daß es sich nicht um Erleben wahrer "Werte oder 
wirklicher Unwerte, sondern eben bloß um •Stimmungen" handelt. "Wenn 
so der Affekt versagt, muß man sich mit Verstand und "Willen allein ab- 
mühen, um dem "Wiederaufflammen des Fühlens die "Wege zu bereiten. Und 
die Kraft auszuharren wird gerade den früher erfahrenen und noch, wenn 
auch verdunkelt, in der Seele fortbestehenden "Werterlebnissen entströmen. 

Es ist möglich und überaus wichtig, den Affekt zu veredeln, so daß er 
immer mehr mit den wahren "Werten, bzw. Unwerten zusammenwächst. • 
Die besprochenen Grenzfälle können nie ein Ideal darstellen oder als 
Norm gelten. Das Ideale und Normale ist eben das Mitwirken des Affek- 
tes, während sonst gewissermaßen ein seelischer Kurzschluß vorliegt. Zwar 
bilden Verstand und "Willen das solide Knochengerüst der Betrachtung, 
aber erst der Affekt umgibt das Ganze mit Fleisch und Blut. Deshalb wird 
der unvermittelte Übergang vom Verstand auf den Tatwillen immer als 
ein bloßer Behelf empfunden, als eine Art von Zwangsverfahren, das Not- 
lage und Schwäche auferlegen. Ein solcher Tatwille ist gewöhnlich blaß 
und matt (wenigstens wenn er nicht von früherem Erleben gespeist wird), 
er hat immer etwas Gezwungenes, unter Umständen sogar Gekün- 
steltes an sich, ja er kann schließlich in seelische Verkrampfung ausarten, 
wenn nämlich der Affekt grundsätzlich unterdrückt wird. Auf die Dauer 
ist ein klaffender "Widerspruch zwischen Affekt und Tatwille für die 
meisten Menschen untragbar; der Affekt wird mehr und mehr verwildern, 
allmählich den Tatwillen aushöhlen und am Ende mit sich in den Abgrund 
fortreißen. Oder es entwickelt sich der Typ des •geistlichen Spießers", 

15 



Job. Bapt. Lotz S. J. 

dessen Erkennen und Wollen unverbunden nebeneinander hergehen; wäh- 
rend im Verstand vielleicht noch allerlei tiefe Erkenntnisse der Glaubens- 
wirklichkeiten ruhen, wird die Motivwelt des "Willens immer seichter, nährt 
er sich von Beweggründen zweiter und dritter Ordnung; die großen über- 
natürlichen Werte bleiben ein totes Wissen, werden nicht im Leben wirk- 
sam, weil das affektive Erleben sie nicht für die Tat fruchtbar macht. • 
Es ist demnach von der allergrößten Bedeutung, das affektive Erleben zu 
pflegen und so den Affekt in den übernatürlichen Werten tief zu ver- 
wurzeln. Da diese Verwurzelung, besonders der Glaubenswelt gegenüber, 
nicht von selbst gegeben ist, muß das Fühlen in der Betrachtung dazu 
herangebildet werden. Aber schließt nicht die für das Fühlen so charakte- 
ristische Spontaneität jeden bildenden Einfluß aus? Gewiß läßt der Affekt 
kein direktes Hervorlocken, gar Kommandieren zu, aber um so sicherer 
kann er gerade wegen seiner Ursprünglichkeit mittels der Erkenntnis ge- 
fesselt werden. Es kommt also alles darauf an, die Erkenntnis der über- 
natürlichen Werte so zu gestalten, daß sie den Affekt anregt, mit sich 
fortreißt und so innig mit ihren Gehalten verschmilzt, daß er einerseits 
bei deren Eintritt ins Bewußtsein spontan hervorbricht, anderseits von 
irdischen Inhalten aber immer mehr gelöst wird. Damit sind wir an die 
Schwelle des zweiten Faktors gelangt, der oben (S. 5) für das wirksame 
Eindringen der Werte in die Seele gefordert wurde: eine bestimmte Art 
von Erkenntnis, deren Behandlung wir einem weiteren Aufsatze vorbe- 
halten. 

16 




