
Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

Ein Beitrag zur Geschickte und Psychologie der ignatianisdien Mystik 

Von Hugo Rah n er S. J, Innsbruck 

Immer noch wartet jeder, der sich mit der Geschichte der Frömmigkeit 
beschäftigt, auf eine abschließende Lebensbeschreibung des hl. Ignatius 
von Loyola. Heinrich Böhmer war bei all seiner Quellenkenntnis nicht 

imstande gewesen, das tiefste, nur vom Übernatürlichen her verständliche 
Wesen des Heiligen zu erfassen. Der bleibende "Wert seines Werkes liegt 
in der Richtung der Quellenkritik. Huonders nachgelassenes Ignatiusbuch 
imponiert ebenfalls durch die Beherrschung des überreichen Quellen- 
materials. Aber in der Art, wie das Werk veröffentlicht werden mußte, 
geht fast notwendig unter der Fülle des Materials die geistige Form, die 
großartige Einheit dieses begnadeten Lebens verloren. Das Ideal für ein 
abschließendes Leben wäre also zu suchen in der Synthese von Quellen- 
beherrschung mit dem Blick für die Grundkräfte, die das Leben des Heili- 
gen gestaltet haben. Daß wir diese Lebensgeschichte noch nicht besitzen, 
zeigt, wie schwierig es ist, gerade bei diesem einzigartigen Menschen, der 
sich doch wiederum so vollkommen hinter seinem Lebenswerk verbarg, 
die heimlichste und richtunggebende forma des Lebens aufzuzeigen. Man 
wird Ignatius nur verstehen, wenn man ihn dort schaut, wo er seinen 
Gott und Herrn •anrührt". Man wird ihn nur verstehen, wenn man 
ihn als Mystiker erkennt. Wenn man es gleichsam wieder miterlebt 
und mitgestaltet, wie sein ganzes, reich entfaltetes Lebenswerk aus einer 
schlichten Einheit emporquillt: aus seiner Einsamkeit mit Gott dem Drei- 

faltigen. 
Die hier vorgelegte Arbeit soll eine ganz vorläufige, unvollkommene 

Skizze sein zu diesem Lebensgemälde. Ein einziger Punkt aus Ignatius' 
Leben ist herausgegriffen: die Vision, die er auf der entscheidenden Reise 
nach Rom hatte, vor der Gründung seines Ordens. Es läßt sich gerade an 
diesem Ereignis zeigen, wie die Synthese von Quellenkritik und Einfühlung 
in die mystischen Grundkräfte dieses Lebens zu Erkenntnissen führt, die 
bisher für das Verständnis des heiligen Ignatius und seiner Frömmigkeit 
vielleicht zu wenig beachtet wurden. Diese für die Kenntnis der ignatia- 
nisdien Frömmigkeit allgemein wichtigen Ergebnisse mögen es erklär- 

Aszese X/l      2 17 



Hugo Rahner S. ]. 

lieh machen, warum hier auf das an sich vereinzelte Ereignis der Vision 
von La Storta so ausführlich eingegangen wird *. 

Einleitung 

Die Darstellung der Vision in der Kapelle von La Storta, wie man sie 
gewöhnlich erzählt, stammt aus dem Leben des heiligen Ignatius von Pater 
Pedro Ribadeneira1. Aus dieser klassischen Quelle haben alle folgenden 
Biographen geschöpft2. Ribadeneiras Buch erschien zum ersten Mal als 
Privatdruck für die Ordensgenossen im Jahre 1572 zu Neapel3. Kurze 
Zeit darauf trat die dritte Generalkongregation des Ordens zusammen, 
um nach dem Tod des heiligen Franz Borja den neuen General Mercurian 
zu wählen. In diesen Wochen (April bis Juni 1573) wurde die neue Bio- 
graphie den versammelten Patres bei Tisch vorgelesen 4. Da unter ihnen 
noch viele waren, die Ignatius persönlich gekannt hatten, regte P. Mer- 
curian den Gedanken an, man möge ergänzende oder kritische Bemerkun- 
gen zu der neuen Lebensgeschichte vorbringen. Die Patres fanden zwar, 
das Buch sei historisch vortrefflich geschrieben; aber nachdem sie in ihre 
Provinzen zurückgekehrt waren, liefen in Rom doch Briefe mit eindring- 
licher Kritik ein5. Petrus Canisius, der schon auf der Kongregation selbst 
einige kritische Bemerkungen nicht hatte unterdrücken können6, sandte 
aus Innsbruck eine Liste mit Wünschen ein7. Darunter sind mit die wich- 
tigsten, die er zur Darstellung der Vision von La Storta zu machen hat. 
Ribadeneira hatte die Begebenheit so dargestellt, als sei die Namengebung 
der •Compania de Jesus" einzig auf diese Vision zurückzuführen. Da- 
gegen bemerkt Canisius: •Vielleicht ist es nicht ganz richtig, diese Vision 
als einzigen oder auch nur hauptsächlichsten Grund anzuführen, der Igna- 
tius zu dieser Namengebung bewogen hat. Ich hätte sehr gerne, wenn 
über diesen Namen mehr gesagt würde, damit es klarer heraustrete, warum 
wir uns gerade .Gesellschaft Jesu' nennen. Man darf das nicht nur auf 
diese einmalige Vision des Ignatius zurückführen8".   Das ist bei Canisius 

* Siglen  für die Quellenangaben  der Arbeit:  MH  =  Monumenta historica  Societatis 
Jesu. Besonders zitiert werden MJ = Monumenta Ignatiana, Series I, II, III, IV. • 
Cämara   =  Urtext  der  Lebenserinnerungen  des  Heiligen  in  MJ   IV,   1,   31   ff.    
Ex. = Textausgabe des Exerzitienbuches in MJ II, 1., zitiert nach der üblichen Num- 
merneinteilung zusammen mit der Seitenzahl dieser Ausgabe. • Tg. = Tagebuch des 
Heiligen nach der Ausgabe des Urtextes MJ III, 1. Übersetzt von A. Feder, Aus dem 
geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius von Loyola, Regensburg 1922. 

18 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

nicht nur deutsche Nüchternheit, die eine so grundlegende Sache wie die 
Namengebung des jungen Ordens ungern auf einer Vision aufgebaut sieht. 
Canisius war ohne Zweifel durch den früheren Verkehr mit Ignatius und 
den ersten Patres ausgezeichnet unterrichtet auch über diese Vorgänge, 
und so wird er gewußt haben, was Pater Polanco dann in seinem Leben 
des hl. Ignatius berichtet9, daß die Gefährten bereits früher, in der Ein- 
samkeit von Vivarolo bei Vicenza, über diese Benennung ihrer Vereini- 
gung beraten haben. Gerade aus diesen früheren Erinnerungen kann Ca- 
nisius auch für den tatsächlichen Verlauf der Vision eine wertvolle Be- 
merkung beisteuern. Ribadeneira läßt bei der Vision den kreuztragenden 
Heiland sprechen: •Ich werde Euch in Rom gnädig sein." Dazu merkt 
Canisius an: •Ich glaube, hier muß jenes "Wort so wiedergegeben werden: 
,Jo sarö con voi', ,ich werde m i t Euch sein'. Denn das ist meiner Meinung 
nach viel tiefsinniger als der Inhalt des Wortes ,gnädig', obwohl man 
diese letztere Fassung häufiger erzählt10." 

Inwieweit Canisius hier recht hat, wird erst später darzulegen sein. 
Diese Vorgänge zeigen aber, daß man bereits bei der ersten offiziellen 
biographischen Festlegung des Ignatiuslebens unter den Zeitgenossen be- 
züglich der Stortavision geteilter Meinung war. Ribadeneira hat sich denn 
auch, was die Darstellung der Vision selbst angeht, durchaus nicht be- 
wogen gefühlt, auch nur ein Wort zu ändern. Das einzige, was die Kritik 
des Paters Canisius erreichte, war die Einschaltung einer längeren Aus- 
führung, in der Ribadeneira außer der Stortavision auch noch auf andere 
•häufige und erhabene Erleuchtungen" des hl. Ignatius hinweist, durch 
die er in der Namengebung bestärkt worden sei". In allen anderen Punk- 
ten besteht Ribadeneira auf dem Wortlaut seiner Darstellung: er fühlt 
sich als der Zeuge, denn in der zweiten Auflage (der ersten öffentlichen) 
seines Buches fügt er • mit deutlichem Hinweis auf die Kritik der Mit- 
brüder • die Quellen an, die er für seine Darstellung vorbringen kann: 

•Was ich bisher sagte über diese wundervolle Vision und über das liebevolle 
Versprechen des Erlösers, Ignatius in Rom gnädig zu sein, hat Pater Jakob Lay- 
nez, als er General der Gesellschaft war und in einer Konferenz zu uns Patres (der 
ich persönlich beiwohnte) sprach, auf eben die gleiche Weise erzählt, in der ich 
hier berichtet habe. Hat ja Ignatius selbst bei Lebzeiten auf eine Anfrage bezüg- 
lich der Vision geantwortet: ,Fragt doch den Jakob Laynez, denn ihm habe ich 
damals, als sich dies begab, alles getreulich berichtet.' Überdies hat Ignatius in den 
Jahren, da er die Konstitutionen schrieb, täglich in ein Heft seine Gebetserleuch- 

2« 19 



Hugo Rabner S. ]. 

tungen und geistlichen Stimmungen eingetragen, und in diesen Aufzeichnungen 
fand ich geschrieben: .Heute hatte ich eine ähnliche Anmutung wie damals, als der 
ewige Vater mich seinem Sohne zugesellte.' • Diese Einzelheiten bezüglich der 
herrlichen Vision wollte ich hier genauer darlegen und gleichsam mit dem Finger 
hinweisen auf die Quellen, aus denen ich schöpfte, weil die Vision von so grund- 
legender Bedeutung ist. . . ".12 

Damit geht Ribadeneira in der Tat auf die klassischen Quellen zur 
Stortavision zurück • er kann sich also ausgezeichnet verteidigen. Sein 
Zeuge ist vor allem P. Laynez, dem Ignatius gleich nach der Vision alles 
genau erzählt hat. Sagt ja Ignatius selbst später zu P. Goncalvez Cämara 
beim Diktat der Lebenserinnerungen, die Einzelheiten der Vision könne 
man stets bei Laynez erfahren13. Laynez hat zudem später im Jahre 1559 
mitten in der fürchterlichen Hitze des Sommers, wie Polanco eigens be- 
merkt14, wo man an sich schon längst Ferien hätte machen sollen, den 
römischen Patres Instruktionen über die Konstitutionen gehalten, denen 
Ribadeneira beiwohnte, und dabei eine genaue Darlegung der Vision von 
La Storta gegeben. Endlich weiß Ribadeneira genau, daß Ignatius in den 
der Vernichtung entgangenen Blättern seines Tagebuches einmal auf die 
Vision zu sprechen kommt15. 

Ribadeneira schöpft demnach aus folgenden Quellen: 1. aus der •Selbst- 
biographie" des hl. Ignatius von P. Goncalvez; 2. aus dem Tagebuch des 
hl. Ignatius; 3. aus der mündlichen Überlieferung, die von P. Laynez aus- 
geht. Daraus gestaltet er seine Darstellung in der Vita: seither ist bis auf 
Böhmer und Tacchi Venturi seine Darstellung klassisch und maßgebend 
geblieben. Nun sind wir aber in der glücklichen Lage, alle diese von Riba- 
deneira angeführten Quellen noch zu besitzen • wir können also nach- 
prüfen, was diese wirklich sagen und ob Ribadeneira diese seine Quel- 
len in der Tat auch richtig benutzt. Ja, wir können in einem Punkte noch 
über Ribadeneira hinauskommen • und zwar in dem wichtigsten. P. Lay- 
nez ist d e r Zeuge für den Vorgang, auf den Ignatius selbst hinweist. Was 
Ribadeneira aus der erwähnten Instruktion nur als Ohrenzeuge in der 
Erinnerung hat, ist zur gleichen Zeit von einem der anwesenden Patres 
schriftlich aufgezeichnet worden und ist uns noch erhalten. Diesen 
italienischen Originaltext hat zum ersten Mal im Jahre 1910 P. Tacchi 
Venturi veröffentlicht16. 

Damit ist uns der einzig mögliche Ausgangspunkt für eine quellen- 
kritische Untersuchung der Stortavision gegeben. Es kommt aber nun noch 

20 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

als weiterer günstiger Vorsprung gegenüber Ribadeneira hinzu, daß wir 
heute auf Grund der reichen Quellen, die uns über den heiligen Ignatius 
in den Monumenta historica Societatis Jesu zur Verfügung stehen, besser 
in der Lage sind, die seelischen Vorbedingungen und Begleit- 
erscheinungen der großen Vision aufzuhellen. 

Es ist deshalb der Zweck vorliegender Arbeit, einmal auf Grund aller 
uns heute noch zugänglichen Quellenberichte den tatsächlichen Ver- 
lauf der Storta vision klarzulegen • dann aber auch, den seelischen 
Verlauf und die Weiterwirkung der Vision im Innern des heiligen Igna- 
tius zu verfolgen oder, mit anderen "Worten, die Storta vision einzubauen 
in die reiche "Welt des mystischen Innenlebens des Heiligen, das gerade in 
jenen Monaten zwischen Priesterweihe und Primiz auf eine wundervolle 
Höhe emporgestiegen war. 

In diesem und drei folgenden Aufsätzen soll also geboten werden: 
1. Die äußeren Umstände der Vision und die seelische Verfassung des 
hl. Ignatius vor derselben. 2. Der tatsächliche Verlauf der Vision. 3. Die 
Mystik des hl. Ignatius und der Inhalt der Vision. 4. Die Psychologie der 
Vision von La Storta im Licht der Mystik des hl. Ignatius. 

i.  Die äußeren Umstände 

Nachdem die Pariser Magistri sich Mitte Januar 1537 in Venedig zu- 
sammengefunden hatten • Ignatius nennt sie seine •neun lieben Freunde 
in unserem Herrn1" • beschloß man, unverzüglich die geeigneten Schritte 
zu tun, um sich in Rom die notwendigen Erlaubnisse und womöglich auch 
das notwendige Geld zu der Wallfahrt nach Jerusalem zu verschaffen. 
Allein gerade jetzt wurde die geplante Wallfahrt unmöglich • P. Laynez 
macht darauf eigens aufmerksam, daß nie vorher und nie nachher, nur 
gerade in diesem Jahr, durch die politische Lage die Überfahrt verhindert 
wurde2. Das war ein Wink: nun stellte sich der Blick der vor Seeleneifer 
glühenden Magistri ganz auf das Gegenwärtige, Zunächstliegende ein, 
wenn auch der Wallfahrtsplan durchaus nicht aufgegeben wurde. Am Fest 
des heiligen Täufers Johannes empfingen sie die hl. Priesterweihe3. Das 
war ein Tag •von hoher Tröstung 4" für die neun Geweihten • aber auch 
der weihende Bischof, Vinzenz Nigusanti, gestand, daß er noch nie mit 
solcher Seelenfreude, solch süßem Trost die heiligen Weihen gespendet 
habe 5.   Die neuen Priester nahmen es aber auch heilig ernst mit ihrem 

21 



Hugo Rahner S. ]. 

Beruf. Sie fanden, daß ihre harte und ruhelose Arbeit für die Armen und 
Kranken ihnen keine innere Ruhe zur würdigen Vorbereitung auf die erste 
heilige Messe ließ 6. So beschlossen sie mit jener köstlichen Rücksichtslosig- 
keit, die sie bei ihrem Meister Inigo gelernt hatten, sich zur Vorbereitung 
auf diesen großen Tag gleich drei ganze Monate in die tiefste Einsamkeit 
zurückzuziehen, alle zwar auf venetianischem Gebiet bleibend, um sofort 
zur Stelle zu sein, wenn sich eine Gelegenheit zur Schiffahrt böte, immer 
zu zweien, um möglichst gehorsam sein zu können7, aber verteilt auf ver- 
schiedene einsame Orte, um sich ja nicht zu stören in der gotterfüllten 
Einsamkeit. •Wir wollten ganz einsam leben, losgelöst von allen irdischen 
Dingen", schreibt Faber in seinem Tagebuch 8. Er und Laynez durften mit 
Inigo nach Vicenza gehen, wo man sich in einem alten, fensterlosen und 
halbverfallenen Kloster namens San Pietro in Vivarolo niederließ9. Die 
Besitzer des verlotterten Hauses, die Mönche von Santa Maria delle 
Grazie in Vicenza, hatten nichts einzuwenden: mochten die merkwürdigen 
Einsiedler mit dem Hause machen, was sie wollten. Die übrigen Magistri 
waren schön im Kreis um Venedig herum verteilt, in Bassano, Verona, 
Treviso und Monselice. Vicenza war gleichsam das Hauptquartier, hier 
liefen die paar Nachrichten ein, mit denen sich die Gefährten gegenseitig 
Leid und Freude mitteilten, sich zu heroischer Tugendübung ermunter- 
ten10. Und nun begann die kleine, werdende Compania ihr Einsiedler- 
leben • ein entzückendes Idyll am Anfang der Ordensgeschichte, das noch 
nach langen Jahren der alte Simon Rodriguez nicht genug preisen kann. 
Sie ergaben sich mit •aller Sorgen ledigem Geist den himmlischen Betrach- 
tungen, einsamem Gebet und heiliger Beschauung11". Ignatius blieb meist 
im Hause, weil er infolge der himmlischen Heimsuchungen und der fast 
beständigen Tränen ganz erschöpft war, die beiden Gefährten erbettelten 
das karge und trockene Brot, das die offenbar etwas geizigen Vicentiner 
herausgaben, und Inigo kochte das zu Hause zu einem Brei zusammen. 
Es war für die Einsiedler ein wahrer Festtag, wenn es einmal etwas Butter 
oder öl gab12. •Ignatius saß auf dem Stroh und versah das Amt des 
Kochs, wenn etwas zum Kochen da war", sagt P. Polanco später13. 

Dennoch war diese selige Einsamkeit weit davon entfernt, zwecklos be- 
schaulich zu sein. Ignatius dachte ganz anders, und seine •lieben Freunde 
im Herrn" waren gute Schüler. Nur den zu allem leicht begeisterten Rodri- 
guez wandelte in seiner Zelle zu Bassano einmal eine Lust zu ständigem 
Einsiedlertum an. Er hatte dort einen alten, ungebildeten, aber sehr geist- 

22 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

liehen Einsiedler als Nachbar, und dieses Leben hatte es ihm angetan. Er 
wollte es dem frommen Fra Antonio gleichtun14. Ignatius heilte ihn bald 
von diesen Anwandlungen15. Er dachte sich auch diese Zeit der Einsamkeit 
ganz apostolisch. Er hielt darauf, daß die Gefährten das priester- 
liche Gewand nicht ablegten16, und sich so stets bewußt blieben, daß ihre 
Einsamkeit nicht die weltverneinender Einsiedler sei. Jener Fra Antonio 
dachte sich darum auch in seinem biederen Herzen beim Anblick des den 
todkranken Rodriguez besuchenden Magisters Inigo, der sei wohl auch im 
geistlichen Leben noch nicht weit voran, denn er bemerke an diesen Pariser 
Doktoren allerhand, das sich mit einem Leben der Buße, wie er es sich 
dachte, nicht vereinen ließe. Indes belehrte Gott den guten Antonio im 
Gebet, daß dieser Magister ein Mann sei •mit einer Seele voll glühenden 
Aposteleifers17". Ignatius schreibt denn auch gerade in jenen Tagen der 
Einsamkeit in einem Brief an den Padre Juan de Verdolay in Barcelona: 
•Möge es der göttlichen Güte gefallen, uns seine Gnade einzugießen, aber 
so, daß wir die Gaben und Gnaden, die er uns beständig mitteilt, nicht als 
unnütze Talente in der Erde vergraben18." So dauerte es denn nicht lange 
mit der an sich auf drei Monate festgesetzten Einsamkeit. Nachdem zu den 
dreien in Vicenza noch Codure gekommen war, läßt es ihnen keine Ruhe 
mehr: sie müssen hinaus und predigen 19. Zunächst denken sie sich das als 
reine Abtötung20, denn sie sprechen ein Italienisch, das sich aus drei ande- 
ren Sprachen zusammensetzt21, sie haben kein Auditorium, sondern 
schwenken auf der Straße ihre Hüte und sammeln so das neugierige Volk, 
das lachend und spottend auch wieder auseinanderläuft22 • sie, die Dok- 
toren aus dem Barbarakolleg in Paris! Aber es war dennoch der Beginn 
der •Compania" in Italien 2S. Und es war ein Symbol für alle kommende 
apostolische Arbeit: ein Künden dessen, was sie in der Einsamkeit mit 
Gott erbetet und geschaut hatten. 

Es scheint den anderen Gefährten ähnlich ergangen zu sein: wir finden 
sie schon am Anfang Oktober alle zusammen in ihrem Hauptquartier, bei 
Magister Inigo in dem verlotterten Kloster Vivarolo. Der Drang nach 
Seelenarbeit, wohl auch die materielle Not, die ein rechtes Beten nicht 
möglich machte, scheint sie aus der Einsamkeit getrieben zu haben. Aber 
vor allem auch das eine: jetzt wollten sie, mit Ausnahme des Magisters 
Inigo, ihre Primiz feiern24. Und dann sollte beraten werden, was man 
den Winter über tun wolle • denn erst im nächsten Frühjahr war wieder 
mit der Gelegenheit zur Wallfahrt zu rechnen. Ignatius war sich klar: den 

25 



Hugo Rahner S. ]. 

Winter hindurch mußte kräftig gearbeitet werden. Des Betens war es nun 
vorderhand genug. Und diese Arbeit mußte ein nicht nur aus bloßer Ab- 
tötung unternommenes, im ganzen doch planloses Straßenpredigen sein: 
es mußte im Zusammenhang stehen mit den seit langen Jahren immer 
deutlicher werdenden Plänen, die in Inigos Seele Gestalt annahmen. Die 
Magistri wurden nun nach weisem Plan auf die wichtigsten Universitäts- 
städte Italiens verteilt, wiederum in derjenigen geographischen Verteilung, 
daß die einzelnen Stationen wie eine kriegerische Front sich von Venedig 
bis nach Rom erstreckten: Padua, Ferrara, Bologna, Siena und endlich 
Rom selbst25: der alte Offizier Inigo de Loyola ist hier am Werk. Die 
Magistri sollten womöglich neue Gefährten gewinnen, sollten sich einer 
geregelten Seelsorge hingeben, dabei aber nie der Spitäler und der Kranken 
und der Armen vergessen: so hatte es sie der Magister Inigo in den großen 
Exerzitien gelehrt, jenes •magis", jenes •Angehen gegen die eigene Sinn- 
lichkeit", das sollte doch der Nerv ihrer ganzen Arbeit bleiben. Wir wissen 
aus dem schon erwähnten Brief, daß es für Inigo die größte Seelenfreude 
war, als er im Januar seine hochgelehrten Pariser Doktoren in Venedig 
bei den armen und schmutzigen Kranken sah. Da klang ihm das •magis" 
aus seinem geistlichen Ubungsbüchlein wieder durch die Seele; er freut sich, 
daß sie jetzt •dienen können den Ärmsten unter den Kranken in jenen 
Dienstleistungen, die besonders verdemütigend und besonders der 
Sinnlichkeit entgegengesetzt sind26". Am 15. Oktober brach man von Ve- 
nedig aus auf nach den einzelnen Städten. In Padua ließen sie Codure und 
den kleinen Bachiller Diego Hozes aus Malaga, der sich neulich ihnen an- 
geschlossen hatte, zurück • Inigo sollte ihn auf dieser Erde nicht wieder 
sehen, der Malagener war der erste Tote der kleinen compania, und im 
Tode verklärte sich sein braunes Gesicht so lieblich und so süß, daß sein 
Gefährte Codure sich nicht sattsehen konnte 27 • es war um die gleiche 
Stunde, da Inigo beim Confiteor der heiligen Messe, droben auf dem heili- 
gen Berge Monte Cassino, mit aufjubelnder Seele den kleinen •Freund in 
unserem Herrn" in der Herrlichkeit des Himmels erblickte28. • In Fer- 
rara blieben Le Jay und Rodriguez, in Bologna Javier und Bobadilla 
(welch ein Gespann hat der kluge Magister Inigo hier zusammengestellt!), 
in Siena Broet und Salmeron. Mit dem Vater durften wiederum Faber und 
Laynez gehen29. Von Siena führt die alte konsularische Straße, die Via 
Cassia, am See von Bracciano vorbei zum Tiber, über den Ponte Molle 
gelangt man zur Porta Pia. Auf dieser Straße wanderten die drei gen 

24 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

Rom. Unterwegs wurde jeden Tag von einem der beiden, die schon Primiz 
gefeiert hatten, die heilige Messe gelesen 30. Jeden Tag. Das wollte damals 
etwas bedeuten. Es war diese Reise nach Rom nun auch etwas Außerge- 
wöhnliches. Faber und Laynez konnten es jeden Tag beobachten, daß mit 
ihrem Vater Himmlisches geschehen müsse. Die Tröstungen, die Inigo nach 
eigenem Geständnis schon bei der Vorbereitung auf die heilige Weihe emp- 
fangen hatte, steigerten sich auf dieser Reise zu niegeahnter Höhe und 
Herrlichkeit31. Jeden Tag empfing er die heilige Kommunion. Es waren 
selige Stunden, in denen er dann in Gott versunken die alte Kaiserstraße 
hinab wanderte, am köstlich klaren See von Bracciano vorbei, in dem sich 
die herbstliche Natur spiegelte • die letzten Herbsttage sind ja in Italien 
so unvergleichlich schön in ihrer reifen, sonnigen Klarheit. So war es auch 
in Inigos Seele: er hatte das Gefühl, daß sich jetzt bald etwas Entscheiden- 
des ereignen müsse. Er hatte die Gefährten ausdrücklich gebeten, in allen 
ihren Gebeten dieser großen Sache zu gedenken32. Er hat das auf seiner 
"Wanderung nach Rom hinunter sicher selbst ununterbrochen getan. 

Zwischen dem See von Bracciano und dem Ponte Molle, zwei Wegstun- 
den vor der Stadt, liegt der Flecken La Storta 33. Etwas abseits der Straße 
steht hier ein halbverfallenes Oratorium. Die Gefährten sind eben daran, 
sich auszuruhen. Ignatius ist innerlich zu voll von Gott und von brennen- 
der Liebe zu Christus, den er an diesem Morgen empfangen hat, er muß 
beten gehen. In dem kleinen Raum ist es so ruhig. Rom liegt vor ihm, man 
kann die Stadt schon in der Ferne sehen. Jetzt ist es sein innerstes Drän- 
gen, dem Vater noch einmal alles, alles anzuempfehlen. Und da begnadigt 
ihn der dreifaltige Gott mit jener Vision, die wir als das Gesicht von La 
Storta kennen34. 

a. Die seeliscLe Verfassung des Heiligen vor Jer Vision 

Die himmlische Vision in dem kleinen Oratorium von La Storta ist nicht 
plötzlich und unvorbereitet in Inigos Seele eingeprägt worden. Wir kennen 
im Gegenteil die Stimmung jener einsamen Wochen in Vivarolo und auf 
der Fahrt nach Rom so genau, daß wir es wagen dürfen, gleichsam eine 
F ekonstruktion der seelischen Verfassung des Heiligen zu unternehmen • 
und in diesem Rahmen wird die Vision als solche nicht nur begreiflicher, 
sondern wir werden auch wertvolle Winke für deren Deutung gewinnen. 

Das halbzerfallene Haus in Vicenza, die köstliche Einsiedelei bei Fra 

25 



Hugo Rahner S. ]. 

Antonio in Bassano, der Winkel, in dem Javier zu Monselice hauste • all 
das war nur ein Symbol der inneren Hochstimmung, die nach der heiligen 
Weihe die Herzen der Pariser Magistri erfüllte. Es war auch zu gewaltig: 
jetzt waren sie Priester, hatten all dem Hoffen und Planen und der lok- 
kenden Zukunft, die sie sich einst in Paris gestalten wollten, endgültig 
durch das Gelübde der freiwilligen Armut abgesagt1 und fühlten nun, wie 
Gott in der Einsamkeit dieses ihm geschenkte leere Herz mit •der Fülle 
himmlischer Gaben und süßestem Seelentrost2" beschenkte. In den geist- 
lichen Übungen, die ihnen Magister Inigo gegeben hatte • der letzte, der 
sich ihnen neulich in Venedig unterzog, war der Bachiller Hozes gewesen, 
und Inigo hatte seine helle Freude an dem zähen Exerzitanten, der mit 
seinen theologischen Codices der Gnade widerstehen wollte3 • in diesen 
Übungen hatten sie ihre Lebensrichtung bekommen: jetzt wollten sie nur 
noch ausführen, um was sie Inigo in der Betrachtung von den zwei Fahnen 
beten gelehrt hatte: •unter Christi Banner aufgenommen zu werden in der 
größten geistlichen Armut, im Ertragen von Unbilden und Schmach4". 
Nun erlebten sie es im Gebet, wie süß es ist, ganz und ungeteilt dem 
armen, geschmähten Herrn nachzufolgen. Das Stroh, auf dem sie lagen, 
erinnerte sie an den Stall in Bethlehem, sie gedachten des Heilandes, der 
auch vierzig Tage in der Wüste weilte5 • und sie jubelten auf in dem 
Gedanken, daß sie ihm jetzt so ähnlich geworden waren, daß sie wie er 
bald aus dieser Wüste heraustreten wollten, um die göttlichen Geheimnisse, 
die sie hier durchgebetet, den Menschen zu künden: •ex umbra in arc- 
nam 6" •aus dem Dunkel in die Kampfbahn" wollten sie gehen, ihren ein- 
zigen Herrn Christus zu verkündigen. 

Das ist ohne jeden Zweifel das allen Gefährten Eigenartige in diesen 
Wochen • und sie haben es gewiß von Inigo gelernt, der ihnen im geist- 
lichen Leben so unendlich weit voraus war, daß sie nur stets mit heim- 
licher Scheu auf seine von Andachtstränen wie verbrannten Augen blick- 
ten •: diese jubelnde Freude im Gedanken an die Angleichung an den 
armen, einsamen, leidenden Herrn Jesus Christus. Als Codure und Hozes 
in Padua von dem gestrengen Bischof für eine Nacht ins Gefängnis gesetzt 
wurden, empfanden die beiden eine unsägliche Freude daran in dem Ge- 
danken an die Schmach Christi: ja, der kleine Hozes konnte seine geradezu 
unbändige Freude nicht mäßigen: er jubelte und lachte die ganze Nacht 
hindurch7. Rodriguez erinnert sich nach Jahren noch, wie sie damals 
•Hunger, Kälte und alle anderen Mühen als süße Gnaden betrachteten und 

26 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

Gott dafür unsterblichen Dank sagten8". Und Inigos reifster Schüler, 

Franz Xaver, erlebt gerade in jenen Monaten tiefste mystische Gnaden, da 

er mit Vorliebe die hl. Messe vom Leiden des Herrn liest und an einem 

Freitag beim Lesen der Heiligkreuzmesse eine Ekstase hat: das war die 

•priesterliche Mystik", wie sie in dem Vater seiner Seele, in Ignatius 

lebte8". Am bezeichnendsten ist ein Brief, den Magister Le Jay damals 

aus Bassano an einen der Gefährten schrieb: er ist geradezu das klassische 

Dokument für die Seelenstimmung jener Tage 9. 

Gebe uns Gott nach dem Reichtum seiner Glorie die Kraft, durch seinen hei- 
ligen Geist umgewandelt zu werden in den inneren Menschen. Amen. 

Am Samstag Morgen, den ersten September, sind Herr Ignatius und Herr Peter 
Faber wieder von uns nach Vicenza weggegangen. Nach ihrem Weggang hatte 
Magister Simon (Rodriguez) nur noch einen leichten Fieberanfall. Gepriesen sei 
Jesus Christus, um dessen Namens willen wir in Geduld alle Widerwärtigkeiten 
und Leiden dieses gegenwärtigen Lebens tragen wollen. Ja, noch mehr: wir müssen 
jubeln im Leiden, weil diese Leiden Geduld bewirken, die Geduld aber Bewäh- 
rung, die Bewährung Hoffnung, die Hoffnung aber trügt nicht. Die Welt giert 
nach Gold und Silber, scharrt es zusammen und freut sich darüber • dem Knecht 
Christi aber gefällt allein die Armut, und in ihr jubelt er. Denn •selig, der nicht 
dem Golde nachlief und nicht auf Geld und Schätze hoffte". Die Welt hat ihre 
Freude am Menschenlob • der Knecht Gottes aber freut sich, um des Namens 
Jesu willen Schmach zu leiden. Christi Kreuz kommt der Welt wie Torheit vor 
und Narren nennt sie jene, die Christus das Kreuz nachtragen. Aber Paulus hat 
gesagt: •Fern sei von mir, mich in etwas zu rühmen außer im Kreuze Christi." 
Deshalb, lieber Bruder in Christus, wollen wir nackt dem nackten Christus nach- 
folgen. Unsäglich reich ist der, der mit Christus arm ist. Die Reichen, sagt David, 
leiden Mangel und Hunger; aber wer den Herrn sucht, leidet nimmer Mangel. 
Weilend in der Einsamkeit, schreibe ich Dir wie ein guter Eremit. Lebe wohl in 
Christus. San Vito in Bassano, 5. September 1537. 

Magister Inigo wird an diesen Schülern seine heilige Freude gehabt 

haben. Wundervoll war die Saat aufgegangen, die er in diesen großmüti- 

gen Seelen während der Exerzitientage gesät hatte. Ihre frohlockende 

Kreuzesliebe, ihre köstlichen Übertreibungen, die •heiligen Torheiten", für 

die er auch später noch so viel Verständnis hatte10, all das mochte ihn an 

seine eigene geistliche Erstlingszeit vor 15 Jahren erinnern. Er nannte ja 

jene seligen Monate in Manresa fast mit ein wenig Heimweh seine •Ur- 

kirche 11"; denn in den Jahren des Studiums, vor allem in Paris, hatte Gott 

mit den inneren Tröstungen fast ganz zurückgehalten. Aber jetzt, nach der 

27 



Hugo Rahner S. ]. 

heiligen "Weihe, begann für Inigo eine vollkommen neue Periode seines 
mystischen Lebens. •Während dieser Zeit, da der Pilger in Vicenza weilte, 
hatte er viele geistliche Gesichte und viele, ja fast beständige Tröstungen, 
also umgekehrt wie in Paris12", so bekennt er selbst. Ja, er gibt einen un- 
schätzbaren Wink für die genauere Kenntnis dieser neuen mystischen 
Welle, die Gott durch seine priesterliche Seele fluten ließ, indem er sagt: 
•Besonders, als er begann, sich auf die Priesterweihe vorzubereiten, ebenso 
als er sich auf die erste heilige Messe vorbereitete, hatte er auf allen seinen 
Reisen große übernatürliche Heimsuchungen von jener Art, wie er sie 
während seines Aufenthaltes in Manresa zu haben pflegte13." Für Inigo 
war also in dieser Einsamkeit in Vivarolo ein neues Manresa gekommen. 
Was in den Seelen seiner Schüler klang, das lebte und betete vor allem in 
Inigos Seele, hinaufgehoben in die mystische Höhe, zu der Gott ihn seit 
den Tagen von Manresa begnadigt hatte. Dieser neue Zustand seines my- 
stischen Innenlebens, sein zweites Manresa, bestand also vor allem in 
einem Zunehmen dessen, was wir vielleicht am besten •priesterliche My- 
stik" nennen können, ein Überquellen der sakramentalen Gnade des 
Weihesakramentes, wie es auch P. Polanco ausdrücklich sagt: •All die Zeit 
hindurch, da er sich nach der heiligen Weihe auf die erste Messe vorbe- 
reitete, empfing er von Gott erhabene innere Begnadigungen und geist- 
lichen Trost14." Auch vor seiner nun mit Christws auf ganz neue Weise 
geeinten Seele steht der •arme Christus", der ihn zur Nachfolge ruft, •in 
aller geistlichen, ja in wirklicher Armut, zu Schmach und Unbilden 15". 
Inigos Mystik ist gebildet von jenen erhabenen Grundgedanken, die er 
einst (eben aus mystischer Begnadigung heraus) in seinem geistlichen 
Übungsbüchlein niedergelegt hatte. Die himmlischen Gesichte in Vivarolo, 
wenn er dort auf dem armseligen Stroh saß und der Wind durch die öden 
Fensterlöcher wehte, werden sich mehr und mehr um das Eine bewegt 
haben, wie Christus, der aus der unendlichen Dreifaltigkeit herabkam, für 
uns arm wurde, auch auf Stroh lag und auch in der Einsamkeit hungerte. 
Da hat er denn wohl unter strömenden Tränen sich diesem armen Christus; 
zur Nachfolge unter seinem Banner angeboten, hat, wie er selbst sagt, die 
Madonna gebeten, sie möge ihn doch ihrem lieben Sohn zugesellen16. 
•Christus z u g e s e 111 w e r d e n" • das war der Inhalt dieser prie- 
sterlichen Mystik von Vicenza und • von La Storta. Mit welcher Glut 
dieser eine Gedanke sein Herz durchwogte, zeigt uns ein Brief aus jenen 

28 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

Tagen, einer der wenigen, die sich erhalten haben. Inigo schreibt im August 
1537 an Pietro Contarini17: 

•Bis heute ist es uns mit Gottes Güte immer gut gegangen. Wir erfahren jeden 
Tag mehr, wie wahr jenes Wort ist: .Nichts habend besitzen wir alles!' Alles, sage 
ich, jenes ,alles', das Gott denen versprochen hat, die zuerst sein Reich und dessen 
Gerechtigkeit suchen. Und wenn dieses schon jenen versprochen wird, die zuerst 
das Gottesreich und seine Gerechtigkeit suchen • was kann dann denen noch 
mangeln, die nur die Gerechtigkeit des Reiches, ja das Reich selbst suchen? Was 
kann denen mangeln, die innerlich ungeteilt sind? Die mit beiden Augen nur auf 
das Himmlische blicken? Diese Gnade gebe uns jener, der, obwohl er reich war 
an allen Dingen, sich aller Dinge entäußerte, um uns eine Lehre zu geben, • er, 
der in einer solchen Glorie von Macht und Weisheit und Güte war und dennoch 
sich der Macht, dem Urteil und dem Willen des allerniedrigsten Menschen unter- 
warf. . . In der Nähe von Vicenza, eine kleine Meile außerhalb des Heiligkreuz- 
tores, haben wir ein Klösterlein gefunden, das man Sankt Peter in Vivarolo nennt, 
und das ganz unbewohnt ist. Da die Mönche von Santa Maria delle Grazie nichts 
dagegen haben, bleiben wir hier, so lange wir wollen, einige Monate, wenn es 
dem Herrn so gefällt. Und so bitte ich Sie, beten auch Sie mit uns zum Herrn, 
er möge uns allen die Gnade geben, seinen heiligen Willen vollkommen zu erfül- 
len, denn das ist die Heiligkeit für alle. Leben Sie wohl in Jesus Christus, unserem 
Herrn, der unsere Schritte lenken möge auf dem Weg des Friedens, jenes Friedens, 
der da ist in Ihm allein." 

Wir gehen also nicht fehl, wenn wir den Inhalt der mystischen Begnadi- 
gungen in Inigos Seele vor allem in jenem erhabenen Zwiegespräch er- 
blicken, das er in der Betrachtung von zwei Fahnen lehrt. Dieses Bitten an 
Unsere liebe Frau, sie möge bei Jesus für den Beter die Aufnahme unter 
das Banner des armen und doch göttlichen Königs erflehen • dieses Bitten 
an Jesus, er möge diese Gnade beim Vater erflehen • dieses Bitten 
an den Vater, er möge die Gnade gewähren • all das trägt in seinem 
dogmatisch so ungemein tiefsinnigen Aufbau deutlich die mystische Her- 
kunft aus den Visionen von Manresa an sich. Ignatius sagt ja selbst später 
öfter, daß er in Manresa vor allem einen tiefen Blick für die organi- 
schen Zusammenhänge der Glaubenswahrheiten erhalten habe18, und 
dieser mystische Einblick in den Aufstieg von den •heiligen Mittlern19" 
zum Ewigen Vater, zur Heiligsten Dreifaltigkeit, ist es, der sowohl das 
Gebet aus dem Exerzitienbüchlein als auch das gesamte Gebetsleben Inigos 
gestaltet hat. Hier nun, wo die so lang entbehrten himmlischen Erleuchtun- 
gen der Tage von Manresa mit neuer Gewalt über seine Seele kamen, 

29 



Hugo Rahner S. J. 

leuchtete auch dieser innere Aufstieg durch die Mittler zum Vater von 
neuem auf; aber er gestaltete sich in Vivarolo doch auch wieder ganz neu, 
entsprechend den Fortschritten, die Inigo auf den geistlichen Wegen ge- 
macht hat. War es früher ein trunkenes, selbstvergessenes, ja selbstver- 
nichtendes Sichhingeben an das Göttliche, so ist jetzt alles gehalten und 
verklärt von dem immer deutlicher sich gestaltenden Ziel der Gründung 
einer sichtbaren, der hierarchischen Kirche einzugliedernden Gemeinschaft, 
die nur ein einziges Ziel kennt: •den Seelen helfen20". Wohl steht auch 
jetzt noch, genau wie einst in Manresa, der König Christus vor seiner 
Seele, der um die heroischen Seelen wirbt und sie zur Nachfolge seiner 
Armut und seiner Schmach auffordert • aber diese Nachfolge hat nun 
ganz greifbare Gestalt angenommen. Inigo bittet die himmlischen Mittler 
nicht mehr nur für sich um ihre Fürsprache, nein, überall um sich herum, 
in den Einsiedeleien im Venediger Gebiet, weiß er jetzt seine •lieben 
Freunde in unserem Herrn" versammelt, mit denen er sich Christus hin- 
geben will, Christus und seinem Stellvertreter auf Erden, dem Papst. Diese 
unlösliche Verbindung aller Christushingabe und aller Mystik mit dem 
sichtbaren Haupt der Kirche, mit der lebendigen, greifbaren Christus- 
wirklichkeit, der Kirche, wird von nun an das Kennzeichnende all seiner 
Begnadigungen sein21. Und als die Gefährten im Oktober des Jahres in 
Vicenza zusammenkamen, um die nächste Zukunft zu beraten, als sie in 
der Armut von Vivarolo in nächtelangen Gesprächen überlegten, wie sie 
nun die in ihrem Herzen mächtig glühende Christusliebe in die Tat um- 
setzen könnten • Inigo war sich jetzt vollkommen klar: die Gemeinschaft 
kann nur einen Namen tragen: es soll die •compaiiia de Jesus" sein, die 
Vereinigung jener Männer, die der Vater auf die Bitten der heiligen Mitt- 
ler ganz dem Sohne zugesellt hat, die in ihrem Herzen nur ein Ideal 
kennen und verwirklichen wollen: Christus allein zu dienen, ihn 
als Haupt und Führer zu haben, ihm, dem Armen und Geschmähten und 
Gekreuzigten nachzufolgen. Hier in Vivarolo ist der Ursprung 
der Namengebung der Gesellschaft. Jetzt verstehen wir, warum P. Polanco 
später schreiben konnte22: 

•Über den Namen der Gesellschaft steht folgendes fest: Den Namen .Gesell- 
schaft Jesu' haben sich Ignatius und seine ersten Gefährten bereits beigelegt, bevor 
sie nach Rom kamen. Als sie nämlich unter sich berieten, welche Antwort sie auf 
die Frage nach dem Wesen dieser neuen Vereinigung geben wollten, begannen sie 
zu beten und zu überlegen, welcher Name wohl am meisten zu ihnen passe. Sie 

30 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

bedachten, daß sie eigentlich kein anderes Haupt hätten als Jesus Christus, dem 

allein sie zu dienen verlangten. Und so schien es ihnen das Treffendste, sich den 

Namen dessen zu geben, den sie als ihr Haupt erkannten, und daß somit ihre 

Vereinigung ,Gesellschaft Jesu' genannt werden müsse." 

Diese Namengebung ist somit eine Auswirkung der priesterlichen 
Mystik, mit der Gott die Seele Inigos in dieser zweiten Periode seines 
mystischen Innenlebens begnadigte. Und die Gefährten, deren Seele noch 
ganz erfüllt war von den Gnaden des einsamen Gebetes in ihren Klausen, 
verstehen ihren Meister, sie verteilen sich nun auf die Universitätsstädte, 
d'e gegen Rom hinunter führen, um Genossen ihres neuen Lebensideals zu 
gewinnen, sie arbeiten in Demut und erschütternder Armut •unter ihrem 
einzigen Führer Christus", sie jubeln, wenn sie für Ihn Schmach erleiden 
dürfen, der kleine Hozes arbeitet sich im wahren Sinn des Wortes zu 
Tode für seinen Herrn Jesus Christus. Und Inigo zieht mit seinen zwei 
Gefährten nach Rom hinunter, dorthin, wo •Sein" Stellvertreter wohnt, 
wo sich die Zukunft der compania entscheiden muß. Auch im Herzen der 
drei Rompilger glüht nur dies eine: Nachfolge des armen, kreuztragenden 
Herrn. Die tägliche heilige Messe ist der erhabenste Ausdruck ihrer inneren 
Gesinnung. •Auf dieser Reise wurde der Pilger ganz besonders viel von 
Gott heimgesucht. Er hatte immer wieder Unsere liebe Frau gebeten, sie 
möge ihn ihrem Sohne zugesellen", so beschreibt Inigo selbst später seine 
seelische Stimmung auf der entscheidenden Romfahrt23. Und in diese so 
vorbereitete Seele, die •mit beiden Augen nur auf das Himmlische blickte", 
die •jenen Frieden suchte, der in Ihm allein ist": in diese Seele brach mit 
göttlicher Gewalt die Vision in der Kapelle von La Storta. 

Anmerkungen: Einleitung 
1 Über diese im offiziellen Sinn erste Vita Ignatii (erschienen in Spanisch und in latei- 

nischer Übersetzung 1586 zu Madrid bei der Witwe Gomez), vgl. H. Böhmer, Studien 
zur Geschichte der Gesellschaft Jesu I., Bonn 1914, S. 335 ff. • Wir benützen die Aus- 
gabe, die 1587 zu Antwerpen in der Offizin des Plantinus herauskam. Weitere Ausgaben 
dieser klassisch gewordenen Vita, die uns zur Verfügung stehen: Ingolstadt bei David 
Sartorius 1590. • Köln bei Birckmann 1602. • 2 Von den neueren Biographen, die auf 
Grund der von den Monumenta historica Societatis Jesu veröffentlichten Texte sich mit 
der Vision von La Storta beschäftigen, seien hier nur genannt: Böhmer, S. 212 f. • Huon- 
der, Ignatius von Loyola, Beiträge zu seinem Charakterbild, Köln 1932, S. 23 und 331. • 
P. Tacchi Venturi, Storia della Compagnia I, 2 (2. Aufl.), Rom 1931, S. 13 f. und S. 216; 
II (Rom 1922), S. 3 f. • Zutreffende, wenn auch ganz kurze Darstellungen der Vision 
bei S. von Dunin-Borkowski, Ignatius von Loyola, Breslau 1930, S. 36; V. Kolb (herausg. 

51 



Hugo Rahner S. J. 

v. Fr. Hatheyer), Das Leben des hl. Ignatius von Loyola, Freiburg 1931, S. 85. • 3 Diese 
erste Ausgabe von 1572 war nur für den Privatgebrauch der Mitglieder der Gesellschaft 
bestimmt. Vgl. MJ IV, 1, 713: •Ay un ordert de nuestro Padre (Mercurian) que, a qual- 
quiera parte que se embiare, se avise que no se muestre d ninguno de fuera de la Com- 
pania hasta que su Padernidad de otro orden." Von diesem seltenen Druck ist ein Exem- 
plar in der Staatsbibliothek zu München. Auf fol. 60 f. ist die Darstellung der Storta- 
vision abgedruckt • genau der gleiche Text, wie später in den offiziellen Drucken der 
Vita; über Zusätze vgl. unten Anm. 11 und 12. Zur Geschichte dieser Erstausgabe vgl. 
P. Tacchi Venturi, Delia prima edizione della vita del N. S. P. Ignazio scritta dal 
P. Pietro Ribadeneira. Note storiche e bibliografiche = Estratto dalle Lettere edificanti 
della Provincia Napoletana Serie IX, 1, Napoli 1900. Vgl. auch Storia della Com- 
pagnia II, S. XXXIII f. • l Vgl. die genaue Darstellung der Ereignisse bei O. Brauns- 
berger, S. Petri Canisii Epistulae et Acta VII, Freiburg 1922, S. 251 f. • 5 Was sich von 
diesen Zuschriften erhalten hat, ist veröffentlicht in MJ IV, 1, 712•744. • 6 P. Oliver 
Manare bemerkt (MJ IV, 1, 720 f.), daß Pater Canisius bereits auf der Kongregation nicht 
ganz zufrieden war mit der Komposition der Lebensgeschichte, vor allem, weil P. Riba- 
deneira seinem spanischen Patriotismus allzu sehr habe die Zügel schießen lassen. • 
7 MJ IV, 1, 714 ff. • Ebenso (und in dankenswerter Weise mit den Parallelstellen aus 
den beiden Viten des Ribadeneira von 1572 und 1586) bei Braunsberger a. a. O. S. 252 
bis 270. • 8 MJ IV, 1, 715. • Braunsberger 258 f. • » Polanco, Vita Ignatii Loyolae 
et rerum Societatis Jesu historia (d. sogenannte Chronicon, veröffentlicht in den MH 
Madrid 1894 ff.), I, 72 f. Vgl. über die Geschichte dieses Werkes Böhmer, S. 331 ff., und 
Pedro Leturia, Nuevos datos sobre San Ignacio, Bilbao 1925, S. 35 ff. • 10 MJ IV, 1, 
715. • Braunsberger 258. • " Vita II, 11 (Ausgabe 1587, S. 124): •Et turn praeclaro 
Mo visu turn aliis divinis illustrationibus multis magnisque ita Dominus Jesus in eius 
mentem sacratissimum suum nomen impressit penitusque infixit, ut eius ex nomine Socie- 
tati nomen imponeret." • Dagegen hatte er in der Urausgabe von 1572 (fol. 61) einfach- 
hin gesagt: •Societatemque Jesu praeclaro Mo videlicet visu animatus appellari voluit." • 
12 Vita II, 11 (S. 125). • Braunsberger 259 f. • Ribadeneira fügt hier übrigens ausdrück- 
lich bei, er könne diese Quellenangaben auch für die anderen von ihm berichteten Gna- 
dengaben des Heiligen angeben, unterlasse es aber, um nicht zu weitschweifig zu wer- 
den. Das zeigt, daß er es sich in jedem Fall etwas kosten ließ, möglichst getreu und histo- 
risch seinen Bericht abzufassen; Böhmers Kritik S. 331 ist deshalb zu scharf. Vgl. auch 
P. Leturia, Nuevos datos, S. 30 ff. • 13 Camara (= Acta antiquissima, die •Acta a 
P. Ludovico Gonzales ex ore ipsius Patris", das •Pilgerbüchlein" oder die •Selbstbio- 
graphie" des hl. Ignatius, vgl. Böhmer, 310 ff.), § 96 (MJ IV, 1, 95). 14 Vgl. MH Polanco, 
Complementa I, 205. • MJ IV, 2, 74. • 13 MJ III, 1, 104. • " Storia I (1910), 586 f. 
• MJ IV, 2,74 f. 

Die äußeren Umstände 
1 MJ I, 1, 119: De Paris llegaron aqui, mediado Enero, nueve amigos mios en el Senor, 

todos maestros en artes y assaz versados en theologia. • ä Epistula Lainii c. 4 (der älteste 
Versuch, aus dem Jahre 1547, das Leben des Magisters Ignatius und die Anfänge der Ge- 
sellschaft  darzustellen,  vgl.  P.  Leturia,  Nuevos  datos,  S.  2 ff.)   (MJ   IV,   1,   116). • 

32 



Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta 

3 Vgl. den •Titulus pro sacris ordinibus suscipiendis in favorem Ignatii et sociorum eius" 
MJ IV, 1, 543 ff. • Vgl. auch Epist. Lainii c. 4 (MJ IV, 1, 117). • Simon Rodriguez, 
De origine et progressu Societatis Jesu: MH Mon. Broet, Le Jay,  Codure, Rodriguez 
(Madrid 1903), 487 f. • Zu den kirchenrechtlich interessanten Fragen der Ordination und 
des Titels der •voluntaria paupertas" des hl. Ignatius vgl. N. Nilles, Zur Geschichte der 

Ordination des heiligen Ignatius von Loyola und seiner Gefährten: Zeitschrift f.  kath. 
Theologie 15 (1891), 146. Vgl. auch Tacchi Venturi, Storia II, S. 94 ff. • 4 Ep. Lainii c. 4 
(MJ IV,  1,  117) •con mucha consolaciön". • 5 Rodriguez, De origine 487 f. • Ep. 
Lainii c. 4 (MJ IV, 1, 117). • 6 Ep. Lainii c. 4 (MJ IV, 1, 117). • ' Rodriguez, De 
origine 489 f. • 8 Memoriale nr. 17 (MH Mon. Fabri 497). • » Ignatius beschreibt diesen 

Ort selbst in einem Brief an Pietro Contarini MJ I, 1. 125. • Er bezeichnet in dem noch 
erhaltenen Original  des Briefes  den Ort als •San Pietro  in Vianello".  Der Ausdruck 
•Riccasolo", den man noch häufig findet, beruht auf einer späteren Beifügung zum Brief- 
text. In Wirklichkeit hieß das alte Kloster •San Pietro in Vivarolo"; vgl. Tacchi Venturi, 
Storia II, S. 96. • Beschreibungen des Klosters, das für die nächste Entwicklung der Ge- 
sellschaft, aber auch für die Kenntnis des Seelenlebens des Heiligen vor der Stortavision 
so wichtig ist, bei Polanco Chronicon I, 60; Rodriguez, De origine 489. Die Kapuziner, 

die das Kloster später für ihren Gebrauch herrichteten, hielten das Andenken an Ignatius 
mit folgender Inschrift fest: Hunc venerare locum: fuit hie Ignatius hospes, Sanctus qui 

toto grandior orbe fuit." Vgl. MJ I, 1, 125, Anm. 4, und Tacchi Venturi, Storia II, S. 96. 
• 10 So, als Magister Simon am Fieber erkrankte: vgl. Camara § 95 (MJ IV, 1, 94; 

Ep. Lainii 148; Rodriguez De origine 489; Polanco I, 60). • " Rodriguez 488. • 12 Ep. 
Lainii (MJ IV, 1, 117). • Ribadeneira Vita II, 8. • 13 Polanco I, 60. • 14 Vgl. die 
Schilderung, die Rodriguez selbst von seiner Einsiedleridylle gibt (De origine 488 ff.), wie 
er auf einem Brett schlief, mit dem Esel des Fra Antonio auf den Feldern das Getreide 
ablas, wie der Frater erst sehr kritisch die neuen Standesgenossen ansah, weil er seine 
Erfahrungen hatte mit derlei romantischen Leuten, die es doch niemals ausgehalten hatten. 
Nach Ribadeneira II, 88 muß San Vito aber auch ein entzückender Ort der Einsamkeit 
gewesen sein. Kein Wunder, wenn dem guten Simon Versuchungen kamen, dies •himm- 
lische Leben, weit weg von dem Lärm und den Sorgen der Menschen" für immer zu er- 
wählen. • 15 Er nahm ihn lächelnd auf und sagte nur dieses eine Wort: •So, Simon, 
also du bist schwankend geworden, du Kleingläubiger, warum zweifelst du?" Das half, 
Ein solches Wort aus dem Munde des Inigo wirkte mehr als langes Zureden. Viele Jahre 
später kann ihm Ignatius in viel wichtigeren Dingen schreiben: •Magister Simon, mein 
Sohn, erinnern Sie sich, wie Sie seinerzeit auf mein bloßes Wort hin, ohne daß ich Be- 
fehlsgewalt über Sie hatte, mitten im viertägigen Fieber nach Portugal reisten . . . ." 
(MJ I, 5, 190). Simon mochte mehr als alle anderen die unendliche Überlegenheit des 
schweigsamen Basken spüren, er ist denn auch, der uns aus diesen Tagen von Vivarolo 
berichtet, mit welch heimlicher Ehrfurcht die Gefährten damals schon ihren Vater Ignatius 
bewunderten  (De origine 490). Über den Aufenthalt  des  Simon  in Bassano vgl.  jetzt 
Francisco Rodriguez, Historia da Companhia de Jesus na Assistencia de Portugal, Porto 
1931, I, S. 72 ff. Vgl. auch S. 73, Anm. 2. • 16 Rodriguez, De origine 489. • " Po 
lanco I, 61. • 18 MJ I, 1, 121. • 10 Polanco I, 60. • Rodriguez 490 f. • 20 Ep. Lainii 
c. 4 (MJ IV,  1,  117): •mäs por mortificacion que por otra cosa." Vgl. Camara § 95 

Aszese X/l      3 33 



Hugo Rahner S. ]. 

(MJ IV, 1, 94). • 21 Ribadeneira Vita II, 8. • 22 MJ IV, 1, 117: •com poco 6 ningiin 
auditorio." • 23 Vgl. Böhmer S. 209 f. S. 217. • 2< Rodriguez, De origine 490. • Po- 
lanco I, 61. • Ep. Lainii (MJ IV, 1, 118). • 25 Rodriguez, De origine 491. Lainii 118 f. 
• 26 MJ I, 1, 119. • " Polanco I, 62. • 28 Camara § 98 (MJ IV, 1, 95 f). • 
28 Camara § 96 (MJ IV, 1, 96). Vorher hatte Ignatius gesagt, die Wahl gerade dieser 
zwei Gefährten sei zufällig, wohl durch das Los, geschehen: •AI pelegrino tocco andare 

con Fabro et Laynez a Vicenza" (Camara § 94 MJ IV, 1, 93). Deswegen blieben sie 
jetzt beieinander. • 30 Laynez in der Instruktion von 1559: MJ IV, 2, 75. • 31 Camara 
§ 96 (MJ IV, 1, 94): •molto specialmente viskato da Iddio." • 32 MJ IV, 2, 74: •// 
Padre comandö ehe per questo negotio si facesse oratione." • 33 Über die Lage der 
Kapelle, die Geschichte der via Cassia mit ihrem seit der Antike in dem Flecken von 
La Storta gebräuchlichen letzten Rastplatz vor dem Einzug in Rom, über die Umgebung 
von La Storta und den zur Porta Pia führenden Weg vgl. Leopold Fonck, La Storta, un 
antico Santuario di S. Ignazio di Loiola alle porte di Roma, Roma 1924. • 34 Den 
genauen Zeitpunkt der Vision können wir nicht mehr bis auf den Tag bestimmen. Ob- 
wohl Faber (Memoriale nr. 17, S. 497) den Oktober als Reisemonat angibt (nach ihm 
bestimmt Orlandini, Historia Soc. Jesu, I, Rom 1615, 1. II, c. 32, S. 44, die Ankunft auf 
die letzten Oktobertage), so müssen wir doch den November, und zwar die zweite 
Hälfte, als die Ankunftszeit annehmen; denn die 600 km von Venedig nach Rom konnten 
die Gefährten in vier Wochen zurücklegen, sie waren aber am 15. Oktober in Venedig 
abgereist. Vgl. Tacchi Venturi, Storia II, S. 3, Anm. 1. 

Die seelische Verfascung des Heiligen 

1 Um den Titel der •voluntaria paupertas" zu haben, mußten sie vor der heiligen 
Weihe in die Hände des Apostolischen Legaten Veralli das Gelübde der Armut ablegen. 
Vgl. MJ I, 1, 120. • Rodriguez, De origine 487. Polanco I, 59. • Dieses Gelübde hatte 
durchaus privaten Charakter und bedeutete noch keineswegs den Willen, zu einer 
dauernden Gemeinschaft sich zusammenzuschließen, was die Gefährten später in ihren 
Beratungen zu Rom ausdrücklich betonten (vgl. die •Deliberatio primorum Patrum", MJ 
III, 1, S. 4.). • 2 Maffei, Vita Ignatii (Coloniae 1585) II, 4, S. 158. • 3 Camara § 92 
(MJ IV, 1, 92). • 4 Exercitia spiritualia, De duobus vexillis, colloquium, nr. 147 (MJ 
II, 354). • s Maffei II, 4. • « Ebd. • ' Ep. Lainii (MJ IV, 1, 118). • Polanco I, 632. 
• Ribadeneira, Vita II, 10. • 8 Rodriguez, De origine 492. • 8a MH Mon. Xavenana 
II, 116. • • Zum ersten Mal veröffentlicht von P. Tacchi Venturi, Storia I (1910) 439 f. 
• 10 Vgl. den Brief an die Scholastiker von Coimbra MJ I, 1, 507. • " Ep. Lainii (MJ 
IV, 1, 127.150). Ribadeneira, De actis Ignatii (MJ IV, 1, 353 f). • 12 Camara § 95 
(MJ IV, 1, 94). Dieses Zurücktreten der Tröstungen ist gewiß zunächst eine Prüfung 
Gottes gewesen. Aber wir wissen auch, wie sehr Inigo gegen diese die Studien hindernden 
Tröstungen ankämpfte: Camara § 54 (MJ IV, 1, 68 f). Zudem wird es auch eine per- 
sönliche Erfahrung gewesen sein, die ihn später schreiben ließ: •Die verstandesmäßige 
Beschäftigung mit dem Lernstoff hat naturgemäß eine gewisse Ernüchterung des Gemüts- 
lebens zur Folge." MJ I, 7, 270. • 13 Camara § 95 (MJ IV, 1, 94). • " Polanco I, 63. 
Auch Laynez betont (MJ IV, 2, 75), daß die Erleuchtungen sich vor allem auf die heilige 
Eucharistie bezogen: •principalmente nella santissima Eucharistia." • 15 MJ II, 354. • 

34 



Die Stellung Gerhard  Groot's  und der Windesheimer zum  Zisterzienserorden 

16 Camara § 96 (MJ IV, 1, 95): •pregando la Madonna lo volesse mettere col suo 
figliuolo." • " MJ I, 1, 123 ff. • 18 MJ IV, 1, 473: •vidi (inquit) sensi et intellexi 
omnia fidei christianae mysteria." • Vgl. auch MJ IV, 1, 337 f. • 19 •Los mediadores": 
Lieblingsausdruck aus dem geistlichen Tagebuch. Vgl. die Übersetzung von A. Feder, Aus 
dem geistlichen Tagebuch des heiligen Ignatius von Loyola, Regensburg 1922, S. 38, 41, 
45, 48, 59 etc. • 2° Vgl. Camara §§ 50, 70, 98 (MJ IV, 1, 66, 79, 96): •ayudar a las 
änimas." • 21 Vgl. etwa MJ I, 1, 105. • MJ IV, 1, 305 f. • MJ I, 12, 632 ff. • 
MJ IV, 2, 76. • 22 Polanco I, 72 f. Vgl. Astrain, I, 89, Anm. 2. • 23 Camara § 96 
(MJ IV, 1, 94). 

Die Stellung Gerhard Groot's und der lVmdesheimer zum 

Zisterzienserorden 
Von Dr. Heinrich Gleumes, Emmerich a. Rh. 

Um den Einfluß zu bestimmen, den der hl. Bernhard von Clairvaux 
auf Thomas von Kempen, den Verfasser der Nachfolge Christi, 
ausgeübt hat, soll zunächst in diesem und einem folgenden Aufsatz 

die Stellung untersucht werden, die Gerhard Groot und der bekannte 
Windesheimer Reformkreis zum Zisterzienserorden und seinem Stifter ein- 
genommen haben. 

I. 

Gerhard Groot, sein Leben und seine Einstellung zu den kirchlichen Orden 

In den Schriften von Thomas a Kempis haben wir den literarischen 
Niederschlag einer gewaltigen Reformbewegung, deren Urheber der nieder- 
ländische Bußprediger Gerhard Groot ist. Aus zwei Geschichtswerken, die 
ungefähr hundert Jahre nach Groots "Wirken entstanden, aus der •Chronik 
von Windesheim" des Johannes Busch sowie aus der •Lebensbeschreibung 
des ehrwürdigen Magisters Gerhard Groot", die uns Thomas von Kempen 
hinterlassen hat, weht uns noch der Hauch dieses Geistesmannes ent- 
gegen, der durch die Wucht seiner Predigt und durch das Vorbild seines 
strengen Lebenswandels die Gemüter aufrüttelte und den im Irdischen 
versunkenen Menschen das ewige Ziel wieder klar vor die Seele stellte. 
•Denn unser ganzes Vaterland erleuchtete und entzündete er durch seinen 
Lebenswandel, durch sein Wort, seine sittliche Strenge und seine Gelehr- 
samkeit. Deshalb war er der Tat und dem Namen nach groß (groot), ehe- 

35 




