
Joh. Bapt. Lotz S. ]. 

langen. Dazu ist erforderlich, daß man sein Herz loslöse von den Eitel- 
keiten der Welt und es mit Tugenden schmücke, besonders mit der Demut, 
um so zu der höchsten Stufe der Gottesliebe zu gelangen. 

Wenn nun die Schriften der Windesheimer für Thomas Hemerken Vor- 
bild und Quelle für seine literarischen Werke gewesen sind, dann darf 
man auch annehmen, daß er mit ihnen in der Verehrung für den hl. Bern- 
hard übereinstimmt, zumal da er in seiner Vita Gerardi Groots Vorliebe 
für den heiligen Abt von Clairvaux ausdrücklich hervorhebt. 

Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer 

gesunden Wertlehre 
Von Joh. Bapt. Lotz S. J., Freiburg i. Br. 

Von den zwei Faktoren, die für das wirksame Eindringen der Werte 
in die Seele entscheidend sind, haben wir im ersten Teil unserer Ar- 
beit die Rolle, die dem Affekt in der Betrachtung zukommt, ein- 

gehend behandelt (S. 5•16). Im folgenden wenden wir uns dem andern 
Faktor zu: einer bestimmten Art von Erkenntnis. Wir benennen sie 

Das ganzheitlidie Erfassen 

Oft wirft man der ignatianischen Betrachtungsmethode weniger vor, daß 
sie den Affekt brutal ersticke, als vielmehr, daß sie ihn mechanisiere, 
rationalisiere, künstlich erzeugen wolle. Soweit derartige Verirrungen 
wirklich vorkamen, haben sie in einer unzureichenden erkenntnismäßigen 
Fundierung des Fühlens ihren Grund. Denn wenn man das affektive Er- 
leben an eine Erkenntnisart zu knüpfen sucht, die dazu kaum oder gar 
nicht geeignet ist, dann muß es freilich erzwungen und •gemacht" erschei- 
nen. Sehen wir näher zu! 

I. Werttheoretische Grundlagen 

Nach der nichtscholastischen Wertlehre führt einzig das emotionale 
Wertfühlen ursprünglich in das Reich der Werte hinein. Man spricht von 
Wert•fühlen", weil das in Frage stehende Erfassen einen unmittelbaren, 
nichtdiskursiven, intuitiven Charakter aufweist. Das Erkennen des Ver- 
standes gilt als eine rein theoretische Funktion, die wesentlich an den Dis- 

112 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

kurs gebunden ist; mit "Werten hat sie ursprünglich nichts zu tun, sie 
kann sich höchstens nachträglich analysierend auf die im emotionalen 
Erleben gegebenen Gehalte richten. Nur weil das Erkennen so einseitig 
verstümmelt und eingeschränkt wird, kann es ein derart schroffer Ab- 
grund von dem Wertfühlen trennen. 

Die Scholastik unterscheidet zwei Arten von Gewißheit: die natürlich 
spontane und die wissenschaftlich reflexe. Die erste ist das Erkennen im 
lebendigen seelischen Vollzug, die zweite die wissenschaftlich analysierende 
Reflexion darauf. Wir müssen beide in ihren Wesenszügen näher um- 
schreiben, um zu verstehen, wie dieser ausgeweitete Erkenntnisbegriff den 
Abgrund der Modernen schließt und zugleich ihrem Wahrheitsgehalt ge- 
recht wird1. 

Die spontane Erkenntnis geht aufs Ganze in seiner Ganzheit, ist ein 
ganzheitliches Erfassen, sieht auch bei einem Diskurs kaum die einzelnen 
Glieder, sondern nur das Ergebnis, die Wahrheit in ihrer Gesamtheit; so 
erscheint sie als unmittelbare Intuition, obwohl sachlich Mittelglieder da- 
zwischen liegen. Die wissenschaftliche Erkenntnis dagegen bemüht sich, alle 
Einzelglieder herauszufinden, alle Stufen, eine nach der andern hinaufzu- 
steigen, sie ist (abgesehen von den ersten Prinzipien) wesentlich diskursiv. 
Direkte, lebensvolle Berührung des Wirklichen steht somit dem analysie- 
renden Eindringen in die unmittelbaren Gegebenheiten gegenüber. 

Deshalb hat das spontane Erfassen die Wahrheit in ihrer Gesamtwir- 
kung vor sich, während das wissenschaftliche Erkennen oft in Einzelheiten 
untergeht, das Ganze in seiner Geschlossenheit aus den Augen verliert. Die 
Gesamtschau reißt den Menschen mit, der Berg von begrenzten Teil- 
aspekten läßt ihn kalt; so kann ein Regenbogen entzücken, das Wissen 
aber um die Lichtbrechungen in den unzähligen Regentropfen macht gar 
keinen Eindruck. 

Dazu kommt der größere Reichtum des spontanen Erfassens. Ihm ist 
vieles unzweideutig zugänglich, was sich in wissenschaftlich scharf geschlif- 
fene Begriffe nicht (wenigstens noch nicht) einfangen läßt. Meist können 
wir gerade die Momente mit rein logischen Denkmitteln nicht ergreifen, 

1 Es ist hier nicht möglich, die Beziehungen zwischen den beiden Erkenntnisarten allseitig 
darzustellen. Deshalb soll nur das ganzheitliche Erfassen in seiner Eigenwertigkeit um- 
rissen werden; wenn hierbei am abstraktiven Erkennen einzig das hervorgehoben wird, 
was ihm gegenüber der spontanen Gewißheit abgeht, so ist damit natürlich nur eine 
Seite berührt. Einige Ergänzungen werden weiter unten geboten. 

113 



Job. Bapt. Lotz S.J. 

die den Lebenswert gewisser Wahrheiten ausmachen, die den Gesamtmen- 
schen urgewaltig mitreißen, Affekt und Willen anregen. So tritt das ganz- 
heitliche Erfassen mit gesteigerter Lebensfülle und Wirkkraft dem Diskurs 
gegenüber, dem die genannten Faktoren abgehen, und dessen Einzel- 
forschung für den ganzen Menschen oft wenig Zugkraft besitzt. 

Das wird dadurch verstärkt, daß sich die spontane, unmittelbare Erfah- 
rung auf das Konkrete richtet oder auf das Abstrakte nur an einem kon- 
kreten Träger; die wissenschaftliche Analyse dagegen beschäftigt sich vor 
allem mit dem Abstrakten. Nun ist schon bei der Erkenntnis das Konkrete 
das eigentlich Wirksame: eine abstrakte Wahrheit leuchtet uns erst an 
einem konkreten Beispiel recht ein. Noch mehr gilt das vom Streben: die 
abstrakt erfaßte Zugkraft eines Wertes packt uns ganz anders, wenn wir 
den betreffenden Wert in einem Menschen verwirklicht am Werke sehen. 
Worte klingen, Beispiele ziehen! 

Zu diesen mehr objektiven Faktoren tritt ein mehr subjektives Moment. 
Die natürliche Gewißheit ist ganz und gar individuell; das heißt einer- 
seits: die Wahrheit leuchtet mir ein, sie hat ihre Leuchtkraft meinem Den- 
ken mitgeteilt, oder der Wert bewegt mich ganz persönlich, er entfaltet 
seine Zugkraft in meiner Seele; anderseits: der objektive Gehalt kommt 
mir nur eingebettet in seine Beziehung-zu-mir, in seine Bedeutung-für-mich 
zum Bewußtsein. Anders die wissenschaftliche Untersuchung; sie bewegt 
sich in der Sphäre der Allgemeinheit, wendet sich dem An-sich zu, weist 
nach, daß Wahrheit und Wert an sich einleuchtend und zugkräftig sind 
und darum auch von jeder Seele entsprechend aufgenommen werden 
müssen. Es ist klar, daß das individuell Persönliche unmittelbarer das 
Leben beeinflußt als das abstrakt Allgemeine. 

Die Folge von alldem ist, daß die spontane Erkenntnis tief in den Ge- 
samtlebenszusammenhang hineinverwoben ist. Den Verstand gab uns Gott 
zunächst nicht um des bloßen Erkennens willen, sondern er ist auf den 
ganzen Menschen hingerichtet, auf die gesamtmenschliche Tat. Auch die 
anderen Seelenkräfte sind nicht nur für sich selbst da, alle sollen vielmehr 
zu einer seelischen Gesamttat, zu einer Gesamtstellungnahme des Men- 
schen zur Wirklichkeit zusammenhelfen. Die Einzelfunktionen sind aus 
sich unvollständig, sie ergänzen sich zu der einen Vollantwort des Men- 
schen an Wahrheit und Wert. Nach dem Gesagten kommt einzig das spon- 
tane Erfassen als Baustein der Gesamttat in Frage, während das wissen- 
schaftliche  Erkennen  wegen  seiner  theoretisierenden  Einstellung  diesen 

114 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

innigen Zusammenhang unberücksichtigt läßt, das Wissen für sich allein 
heraushebt und zunächst um seiner selbst willen auszubauen sucht. 

Hieraus erklären sich die Treffsicherheit und Festigkeit der spontanen 
Erkenntnis. Ein unverbildeter Mensch findet sozusagen instinktiv die 
Wahrheit, weil die anderen Seelenkräfte das bloße Erkennen stützen und 
leiten; ebenso kann nicht leicht etwas seine Überzeugungen erschüttern, 
weil sie eben nicht nur ein blasses Wissen darstellen, sondern in der Ge- 
samtseele verankert sind. Da der Wissenschaft diese Hilfen fehlen, ver- 
steht man ihre vielfach tastende Unsicherheit. 

Fassen wir die Wesenszüge der spontanen Erfassung zusammen. Wegen 
ihres ganzheitlichen Charakters erscheint sie als eine Art von Intuition, 
die das Wirkliche in einer eigenartig ganzheitsbezogenen Weise sichtet und 
deshalb ihrer Natur nach, ganz von selbst das Streben anregt. Dieses Er- 
kennen wird darum kaum je anders als in Streben eingelagert auftreten, 
so daß im spontanen Seelenleben fast nie bloße Wissensakte vorkommen. 
Es gibt da nur die eine menschliche Gesamttat, in der die einzelnen Ele- 
mente so verschmolzen sind, daß es oft nicht leicht ist, sie herauszulösen. 
Nicht selten drängt sich die Emotion als der charakteristische Zug auf, und 
so kann dann das Ganze den Anschein eines durchaus irrationalen Er- 
lebens erwecken, obwohl genauerem Zusehen die rationalen Grundstruk- 
turen unverkennbar sind. Mit den hier aufgezeigten Einschränkungen 
kann man von einem irrationalen Wertfühlen als dem Sitz der ursprüng- 
lichen Werterfassung sprechen. • Jedenfalls ist klar geworden, daß jene 
Erkenntnisart, die das Fühlen aufruft, naturgemäß weckt, nur die ganz- 
heitliche sein kann; durch sie allein läßt sich der Affekt leiten, veredeln 
und festigen, ohne seine taufrische Ursprünglichkeit einzubüßen. Nur so 
dringt der Wert mit naturgegebener Spontaneität wirksam in die Seele ein. 

II. Folgerungen für die Betrachtung 

In den verflossenen Jahrzehnten haben die theoretischen Anleitungen 
• das praktische Beten verlief sicher oft ganz anders • zum Betrachten 
den Unterschied zwischen dem ganzheitlichen Erfassen und dem diskur- 
siven Erarbeiten kaum oder doch nur sehr unvollkommen beachtet. Unbe- 
wußt in den Vorurteilen des Rationalismus befangen, setzte man den Dis- 
kurs mehr oder minder mit dem Erkennen schlechthin gleich, ja man be- 
tonte die schlußfolgernde Überlegung so stark, daß sie zum Wesen der 

115 



Joh. Bapt. Lotz S. J. 

Betrachtung zu gehören schien. Freilich mußte dann der Affekt den Cha- 
rakter des Gekünstelten und Kommandierten an sich tragen, mußte einem 
die ganze Betrachtung unlebendig und gemacht vorkommen 2; die Spon- 
taneität ist eben an das ganzheitliche Erfassen geknüpft. Deshalb muß vor 
allem diese Erkenntnisart für die intellektuelle Grundstruktur der Be- 
trachtung angestrebt werden, obwohl man auch den Diskurs nicht ganz 
zu entbehren vermag. Nach scholastischer Lehre sind ja Diskurs und •In- 
tuition" nicht durch einen Abgrund getrennt wie bei den Modernen; es 
sind nur verschiedene Funktionen derselben Fähigkeit, verschiedene Er- 
fassungsweisen derselben Wirklichkeit, die allein nach dem Grad ihrer 
Analysiertheit und reflexen Bewußtheit, nach der Art ihrer Einbettung 
von einander abweichen. Wenn nun auch der Diskurs nicht die tragende 
Erkenntnisfunktion schlechthin darstellt, so kann er doch wegen seiner 
wurzelhaften Homogeneität mit der Intuition dieser die Wege bereiten, in 
der Seele immer mehr Dispositionen schaffen, welche den Geist befähigen, 
die Intuition zu zeugen. So hat der Diskurs für den innersten Kern der 
Betrachtung: das fühlende Verkosten des Übernatürlichen, nur vorberei- 
tende Arbeit zu leisten. Einzig in der Diensthaltung zur Intuition darf 
ihm Eingang in die Betrachtung gewährt werden; nur wenn das diskursiv 
Erarbeitete in die schlichte Einfachheit und auch Einfalt einer Intuition 
eingeht (ähnlich wie sich die Farben im weißen Licht zusammenfinden), 
ergreift das Erkannte spontan den Affekt, setzt sich das Licht der Er- 
kenntnis von selbst in die Wärme des Fühlens um. 

Gegen eine solche Ausdeutung des Verstandesfaktors in der Betrachtung 
scheinen die klaren Worte von Ignatius selbst zu sprechen. Denn er ge- 

Zu dieser extrem einseitigen Entwicklung hat sicher auch die gerade in den letzten 
Jahrzehnten steigende Hochflut von Betrachtungsbüchern beigetragen. Sie wollten 
nicht nur im Sinne des hl. Ignatius kurze •Punkte" vorlegen, sondern ausgeführte Be- 
trachtungen bieten, um so ihren Benutzern das Betrachten zu erleichtern. Doch schei- 
terten sie dabei oft an der Klippe, daß sich über das ganzheitliche Erfassen und das 
affektive Erleben nicht viel sagen läßt; so kamen sie eben in diskursive Überlegungen 
hinein, die mehr den Verstand interessieren als das Herz mitreißen konnten. Länger 
ausgeführte Betrachtungspunkte sind eigentlich nur dann ein Ideal, wenn es einem ge- 
geben ist, sein eigenes inneres Erleben vorzuvollziehen, d. h. so bildhaft und wirksam 
zu umschreiben, daß es im andern ganz spontan das gleiche Geschehen auslöst. Im 
gesprochenen Vortrag ist das noch leichter möglich, weil sich dabei das innere Fühlen 
auf mannigfache Weise Ausdruck verschaffen kann; aber im geschriebenen Wort, wo 
all das wegfällt, ist solche Mitteilung nur wenigen vergönnt. 

116 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

braucht des öfteren den Ausdruck discurrir und fügt bei •mas en parti- 
cular", womit doch nur ein richtiggehender Diskurs gemeint sein kann 3. 
Bei näherem Zusehen ist das nicht so klar, wie es einem auf den ersten 
Blick vorkommt. Das Wort discurrir hat nicht eindeutig den Sinn von 
•schlußfolgernd denken", es behält seine vom Körperlichen herkom- 
mende Urbedeutung •durchlaufen, durchgehen". Im fünften Punkt der 
zweiten Betrachtung (erste "Woche) kann es gar nicht anders verstanden wer- 
den; •discurriendo por todas las criaturas" (n. 60) übersetzt Feder mit Recht: 
•indem ich alle Geschöpfe durchgehe4". Dasselbe gilt vom Zwiegespräch 
der ersten Betrachtung, wo es heißt: •discurrir por lo que se offresciere" 
(n. 53); deutsch muß man das sicher übersetzen: •sich ergehen in dem, was 
sich darbietet", oder mit Feder (46), der statt des allgemeinen Ausdrucks 
von Ignatius durchaus sinngemäß angibt, was sich darbieten wird: •sich 
ergehen in jenen Gedanken und Anmutungen, die sich darbieten"; denn 
ein eigentlicher Diskurs ist in einem affektvollen Zwiegespräch weniger 
angebracht, bezieht sich nicht auf Anmutungen und überläßt sich auch 
nicht dem, was sich darbietet. Nicht so eindeutig klar ist das "Wort bei der 
vierten Übung, die eine Zusammenfassung der vorausgehenden darstellt. 
Das •porque el entendimiento sin divagar discurra assiduamente por la 
reminiscencia de las cosas contempladas" (n. 64) lautet bei Feder (50): 
•damit der Verstand ohne Abschweifung sich ständig an das erinnert und 
das überdenkt, was er in den vorausgehenden Übungen betrachtet hat"; 
wörtlicher könnte man übersetzen: •damit sich der Verstand in der Er- 
innerung an die schon betrachteten Dinge bewegt". Jedenfalls ist die Ur- 
bedeutung •Durchlaufen" hier noch ziemlich deutlich im Vordergrund, 
mischt sich aber schon mit dem Sinn •Durchdenken". Die anderen Stellen, 
wo discurrir vorkommt, sind in der ersten Übung; Feder gibt sie deutsch 
mit: •nachdenken, im einzelnen mit dem Verstände überdenken, mit dem 
Verstände mehr im einzelnen durchgehen, erwägen" (44 ff.). Die Bedeu- 
tung •Durchdenken" nimmt nun wohl den ersten Platz ein, obgleich sich 
auch jetzt noch das •Durchgehen" der Wahrheiten damit verbindet; der 
Absicht von Ignatius wird man vielleicht am besten gerecht, wenn man 
von einem •denkenden Durchgehen" der Wahrheiten spricht. Von einem 
ausgesprochenen Diskurs im strengen Sinne ist also auch hier nicht die 

3 Vgl. die spanisch-lateinische Ausgabe der Exerzitien, Taurini 1928, n. 50, Ende. 
4 Die geistl. Übungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext über- 

tragen von Alfred Feder S. J., Regensburg 1926, S. 48. 

117 



Job. Baft. Lotz S. J. 

Rede; freilich wird man praktisch an einem gewissen Diskurs nicht vorbei- 
kommen, wovon gleich noch einiges zu sagen ist. • Außer discurrir könnte 
man den Ausdruck razonando im Zwiegespräch der zweiten Betrachtung 
(n. 61) gegen die ganzheitliche Erfassung ins Feld führen; tatsächlich gibt 
Roothaan dafür ratiocinando. Doch hat schon die ziemlich wortgetreue alte 
lateinische Übersetzung colloquendo und Feder (49) übersetzt im Anschluß 
daran •sich aussprechen", was dem Zwiegespräch mehr angepaßt ist und 
dem spanischen Sprachgeist durchaus entspricht. 

Die Untersuchung des Wortes discurrir hat zu dem Ergebnis geführt, 
daß das denkende Durchgehen der Wahrheiten praktisch auf einen ge- 
wissen Diskurs hinauskommt. "Wie läßt sich diese Feststellung mit der 
Forderung des intuitiven Erfassens in Einklang bringen? Hier ist der Ort, 
die oben dargelegte Theorie etwas genauer zu bestimmen. 

Es wurde gesagt, der Diskurs könne die Intuition vorbereiten. Bei 
natürlichen, den Sinnen zugänglichen Wahrheiten ist das weniger not- 
wendig, weil sie sich unmittelbar, erlebnismäßig aufdrängen. Aber bei 
übersinnlichen, vor allem übernatürlichen Wirklichkeiten wird sehr oft 
oder meist der Diskurs erst die Voraussetzungen und Dispositionen für 
das ganzheitliche Aufleuchten schaffen müssen. Daher können nur Fort- 
geschrittene sich ohne weiteres in der Intuition bewegen, während Leute, 
die erst mit dem Betrachten beginnen, sich noch ausgiebig im Diskurs zu 
üben haben, um ihre Seele so zur Zeugung einer Intuition zu befähigen. 
In der ersten Woche hat nun Ignatius gerade Anfänger vor Augen, bei 
denen das diskursive •praeparare et disponere animam" (n. 1) noch einen 
breiteren Raum einnehmen muß. In der zweiten und den folgenden Wo- 
chen, die im Gebet schon einigermaßen erfahrene Seelen voraussetzen, 
tritt das intuitive Moment sozusagen beherrschend in den Vordergrund: 
man denke nur an die Beschauung der evangelischen Geschehnisse und die 
Anwendung der Sinne. 

Schließlich ist zu beachten, daß sich Diskurs und Intuition überhaupt 
nicht vollständig von einander ablösen lassen. Wie der Diskurs immer von 
Intuition durchsetzt ist, so ist in der Intuition immer ein gewisser ein- 
schließlicher Diskurs enthalten. Um sich nun den ganzen Reichtum des 
ganzheitlich Erfaßten zum Bewußtsein zu bringen, muß man diesem impli- 
ziten Diskurs irgendwie im einzelnen nachgehen, ihn wohl auch weiter- 
führen, ohne ihn aber • und das ist hier entscheidend • zu verselbstän- 
digen und so aus seiner Einbettung in die Intuition und den Gesamt- 

118 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

lebenszusammenhang herauszureißen, ohne die reflexive Analyse um ihrer 
selbst willen bis zum Letzten vorzutreiben. Es ist das eine Art von vor- 
wissenschaftlichem Diskurs, die sich noch im Raum des ganzheitlichen 
Erfassens bewegt, weil sie nur dessen unmittelbare Entfaltung darstellt. 
Sie ist es auch, die wohl am besten dem •denkenden Durchgehen" des 
hl. Ignatius entspricht, das von der affektbewegenden Intuition nicht weg- 
führt, sondern sie nur vertieft. 

Die bisherigen Ausführungen legen die Frage nahe: Wie kommt man 
zu einem derartigen Betrachten? Wird die Betrachtung in dieser Auffas- 
sung nicht zu etwas, das sich jeder Methode entzieht, das man nicht me- 
thodisch lehren kann? Denn schließlich kann man das ganzheitliche Er- 
fassen nicht nach Belieben, mit Hilfe gewisser Kunstgriffe erzeugen. 

Bei Beantwortung dieser Frage sind zwei Typen von Menschen zu 
unterscheiden. Theresia, die große Klassikerin der Mystik, stellt jenen, 
•die mit dem Verstände wirken können", solche gegenüber, •die mit dem 
Verstände nicht nachsinnen können", wobei sie der Ansicht ist, daß letz- 
tere Gebetsweise •eher zur Beschauung führt"5. In der Ausdrucksweise 
der vorliegenden Arbeit heißt das: neben vorwiegend diskursiven und 
damit betont intellektuellen gibt es vorherrschend intuitive und deshalb 
stark oder durchgängig affektive Typen. Intuitiv-affektive Menschen 
brauchen oft gar keine Gebetsanleitung; von Kindheit an immer tiefer 
in die Glaubenswelt mit ihrer ganzen Seele hineingewachsen, ist ihnen 
das ganzheitliche Fühlen und Verkosten der Dinge eine solche Selbstver- 
ständlichkeit, daß sie sich nicht selten ihres Schatzes gar nicht bewußt 
sind. Durch Hineinzwängen in ein diskursives Betrachtungsschema könnte 
man ihrem Gebetsleben nur schaden. Die mehr diskursive Bemühung ist 
deshalb nur mit Vorsicht an sie heranzubringen; doch sollte man sie ihnen 
nicht ganz vorenthalten, da sie in Zeiten der Trockenheit helfen kann, die 
Seele zu bereiten und schal gewordenes spontanes Erfassen wieder zur 
Fruchtbarkeit aufzulockern. • Während solche mit einer heiligen Einfach- 
heit begnadete Seelen unter den ganz schlichten Leuten häufiger sind, 
weisen die Gebildeten mehr diskursiv-intellektuelle Typen auf; das ist in 
ihrer habituellen Einstellung auf die Erkenntnis (wenigstens zunächst) um 
ihrer selbst willen begründet, was zugleich ein Sich-Bewegen im reflexiv 

5 Das Leben der heiligen Theresia von Jesu (Sämtliche Schriften, I), deutsch von A. Al- 
kofer, München 1933, 52. 

119 



]oh. Ba.pt. Lotz S. J. 

bis zu Ende analysierten und deshalb von der Lebensganzheit gelösten 
Diskurs besagt. Bei diesen vor allem gilt es, sie vom kalten theoretischen 
Wissen zum fühlenden praktischen Erleben der Glaubenswirklichkeiten 
hinzuleiten. Die Anfänge werden mehr oder weniger diskursiv sein; aus 
dem Überdenken der Wahrheiten wird man praktische Schlußfolgerungen 
zu gewinnen suchen, die man dann in der früher erwähnten Weise des 
•Kurzschlusses" mit dem Willen umfaßt; das ist schon eine Art von be- 
trachtendem Beten, wenn auch keine ideal vollendete 8. Doch erwacht da- 
bei allmählich ganz von selbst der Affekt. Wie schon bemerkt wurde, ist 
jeder Diskurs von Intuition getragen und durchsetzt; naturgemäß entzün- 
det sich an diesen versprengten Intuitionen der Affekt. Während nun die 
Wissenschaft intuitive Momente notgedrungen mit in Kauf nimmt, alle 
Sorge aber der Verfeinerung des Diskurses zuwendet, ist die Einstellung 
des Betrachtenden gerade umgekehrt; er ist bestrebt, den Diskurs immer 
mehr in Intuition überzuführen. Zwar kann er diese nicht unmittelbar 
erzeugen, doch kann er ihr durch geeignete diskursive Überlegungen die 
Wege bereiten. Dafür können etwa folgende Richtungen fruchtbar sein: 

Wenn es einem vergönnt ist, durch intensive diskursive Arbeit etwas 
Neues, wenigstens eine neue Seite an einer alten Wahrheit zu entdecken, 
so tritt eine derartige Erkenntnis meist in einer intuitiven Unmittelbarkeit 
auf, die den Affekt spontan mit sich reißt. Doch dürfte das nur bei 
schöpferischen Geistern häufiger sein und auch bei ihnen im Laufe der 
Jahre seltener werden. 

Einer Neuerkenntnis kommt es gleich, wenn bisher getrennte Teilan- 
sichten sich zu einer lebendigen Ganzheit zusammenfügen und so die 
Wahrheit in ihrer Gesamtwirkung vor die Seele tritt. 

Ein ähnliches Erlebnis ist es, wenn eine bisher nur theoretisch gewußte 
Wahrheit sich in ihrem Lebenswert offenbart, zeigt, was sie für das Men- 
schenleben bedeutet, was sie mir ganz persönlich zu sagen hat. Deshalb 

6 In dieser Weise müssen sich auch Seelen helfen, die schon weiter fortgeschritten sind. 
Es wäre natürlich ein Ideal, wenn man immer so zum Beten aufgelegt wäre, daß man 
mit ganzer Seele dabei ist. Da aber solche Zeiten des hohen Schwunges zuweilen ziem- 
lich selten sind, kann man sie nicht abwarten, muß man sich auch in Trockenheit ab- 
mühen. Insbesondere kann nicht eine Ordensgemeinschaft es ihren Mitgliedern voll- 
ständig freistellen zu betrachten, wann sie sich angetrieben fühlen, sonst würde bei 
der menschlichen Schwäche aller Voraussicht nach der Gebetsgeist bald bedenklich sin- 
ken. Schließlich kann es für die Selbstlosigkeit des Betens nur förderlich sein, wenn der 
Mensch sich manchmal auch ohne alle persönliche Befriedigung abplagen muß. 

120 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

soll sich der Diskurs nicht in allerlei abstrakten Spekulationen ergehen, 
sondern gerade die Wertkeime aufzuspüren und zur Entfaltung zu brin- 
gen suchen. 

Da unmittelbar auf den Affekt vor allem das Konkrete einwirkt, wird 
sich der betrachtende Diskurs am leichtesten am Konkreten in mitreißende 
Intuition umsetzen. Zweifellos hat Ignatius einen psychologischen Meister- 
griff getan, wenn er von der zweiten Woche der Exerzitien ab nicht über 
abstrakte Tugenden betrachten läßt, sondern sie in der Persönlichkeit 
Christi verwirklicht der Seele vorführt. Neben dem Leben Jesu kann das 
Vorbild der Heiligen in dieser Beziehung befruchtend wirken. Von hier 
aus ist vielleicht auch ein leichterer Zugang zu für uns abstrakteren Glau- 
benswirklichkeiten zu gewinnen; man kann sich z. B. bemühen, irgendwie 
nachzuvollziehen, wie große Seelen derartige Dinge erlebt haben. • 
Sicher können liturgische Formen ebenfalls als konkreter Ansatzpunkt 
oder Medium des Glaubenserlebens dienen. 

Ein letztes Moment, das den Menschen unmittelbar packen kann, ist 
eine neue Klarheit, mit der schon Gewußtes einleuchtet. So hat schon 
manchen Exerzitanten die unerbittliche Folgerichtigkeit des Fundamentes 
einfach überwältigt. Eine Art von Intuition der Folgerichtigkeit reißt 
Affekt und Willen im Sturme mit. 

Wie aus dem Gesagten hervorgeht, ist die Betrachtung nicht etwas, das 
ein für alle Male fertig ist, sondern etwas Lebendiges, das sich entwickelt, 
das sich mit dem ganzen Innenleben des Menschen entfaltet. Man kann 
deshalb verschiedene Stufen fortschreitender Verinnerlichung, wachsender 
Erfassung der ganzen Seele feststellen. Danach nimmt auch die metho- 
dische Beeinflußbarkeit verschiedene Grade an. Während man die An- 
fänge direkt methodisch erzeugen kann, entzieht sich das Gebet, je mehr 
es sich vervollkommnet, desto mehr einer solch unmittelbaren Einwirkung, 
läßt nur noch ein mehr oder minder methodisches Schaffen von Dispo- 
sitionen zu. Das gilt schon von den sogenannten Lumina, die je nach ihrer 
Intensität ein wenigstens kurz dauerndes, unter Umständen ziemlich hoch- 
gradiges Gelingen des fühlenden Verkostens darstellen. Vor allem ist das 
natürlich vom affektiven Gebet und vom Gebet der Einfachheit zu sagen, 
in denen das fühlende Verkosten und das ganzheitliche Erfassen in einen 
Dauerzustand übergehen. • Die Anleitung des hl. Ignatius unterscheidet 
nicht zwischen diesen verschiedenen Stufen, sie bezieht sich auf die Be- 
trachtung im allgemeinen. Deshalb hebt sie nur den Dreiklang hervor, der 

121 



Joh. Bapt. Lotz S. ]. 

in jeder Entwicklungsform wiederkehrt, ohne dabei die verschiedenen Ge- 
staltungen zu erwähnen, die er erfährt. Da Ignatius Anfänger vor Augen 
hat, ist seine Darlegung mehr ihnen angepaßt. Doch ist das, was er an 
Methode bietet, der Entwicklung bis zu den höchsten Stufen der erwor- 
benen Beschauung fähig. Da diese die beste und nächste Disposition für 
die Mystik sind, ist seine Methode keineswegs ein Gegensatz zur Mystik, 
sondern vielmehr die naturentsprechende Vorbereitung • soweit der 
Mensch eine solche leisten kann • für die göttliche Liebesmitteilung. 

Wenn ganzheitliches Erfassen und fühlendes Verkosten die naturent- 
sprechende Vollendung der ignatianischen Gebetsweise sind, dann ist ihr 
auch, wenigstens auf den höheren Stufen, das organische Ineinander der 
seelischen Funktionen eigen. Anfänger werden freilich oft über das Nach- 
einander kaum hinauskommen. Aus der Absicht, ihnen Fingerzeige zu 
geben, erklärt es sich, daß Ignatius scheinbar die Seelenkräfte nachein- 
ander in Tätigkeit treten läßt7; dieses trennende Auseinanderlegen ent- 
springt nur pädagogischer Anpassung, bedeutet aber keineswegs eine prin- 
zipielle Forderung. Tritt mithin in der Betrachtung das innere Tun in 
seinem wesenhaften Verschlungensein, als lebendige Ganzheit, die den 
ganzen Menschen umfaßt, auf, so gewinnt das Beten eine gewisse gesunde 
Irrationalität. Einerseits von rationalen Strukturen durchformt und ge- 
tragen, gipfelt es anderseits in Intuition und Affekt, die beide weder (rest- 
los) in rationale Kategorien aufgelöst noch direkt methodisch erzeugt 
werden können. Irrationalität besagt untrennbar eine gewisse Passivität; 
wir müssen warten, bis aus den von uns gesetzten Dispositionen das 
Schauen und Fühlen entspringt; insofern empfangen wir beides passiv. • 
Die Berücksichtigung aller dieser Momente zeigt mit voller Klarheit, daß 
die ignatianische Methode keineswegs die ungebrochene Ursprünglichkeit, 
die lebensvolle Wärme und unverbogene Natürlichkeit des Betens aufhebt 
oder auch nur stört, sondern vielmehr sichert und zur Entfaltung bringt. 

Zum Schlüsse könnte man geltend machen, in der vorliegenden Arbeit 
sei gar nicht vom eigentlichen Beten die Rede. Dieses habe notwendig 
seinen Zweck in sich selbst, während es hier immer als aszetisches Mittel 
gesichtet wurde. Trifft das Gesagte für das •aszetische Mittel" zu, so kann 
es noch lange nicht auf das in sich selbst ruhende Beten ausgedehnt 
werden. • Dienstbarkeit an dem aszetischen Mühen könnte nur dann dem 

7 Vgl. Feder, 44 ff. 

122 



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlehre 

Gebet sein Wesen rauben, wenn zwischen beiden ein Widerspruch be- 
stünde. Ein Schein davon steht für ein Denken auf, das die Aszese rein 
formal faßt und im Gebet nur ein statisches Bei-Gott-Sein sieht. Doch ist 
das eben eine Einseitigkeit. Bei aller Anerkennung der zunächst entgegen- 
gesetzten Sinnrichtung von Aszese und Gebet • Aszese wendet sich dem 
Menschen zu, Gebet aber geht auf Gott • kann man ihr inneres Zuein- 
anderstreben, ihr innigstes Zusammengehören nicht verkennen: Aszese in 
ihrem Vollsinn und Beten auf seiner Höhe treffen einander. Denn Inhalt 
jeder reif gewordenen und erfüllten Aszese ist die Umgestaltung des Men- 
schen in Gott, wie er uns in Christus erscheint, ist das gestaltete Christus- 
leben in uns; und dasselbe ist schließlich die naturgemäße Frucht jedes 
wahren Betens, da ja niemand Gottes Größe erfahren, in seiner Unend- 
lichkeit schweigend versinken kann, ohne von seiner umformenden, 
Christo gleichgestaltenden Kraft erfaßt zu werden, ohne sich mit ganzer 
Seele in den vergöttlichenden Lebensstrom hineinzugeben. Deshalb wird 
ein Lehrer wirklichen Betens gerade als solcher auch Führer zur Aszese 
sein, wie die großen spanischen Mystiker unzweideutig zeigen; ebenso 
wird eine Lehre der Aszese, der christlich erfüllten natürlich, nicht einer 
stoisch entleerten, sich von selbst in eine Lehre vom Gebet entfalten. Von 
hier aus ist die Umgestaltung des Menschen nicht mehr dem Gebet äußer- 
lich aufgezwungene, seine Lebendigkeit erstickende Zweckhaftigkeit, son- 
dern der spontane Ausfluß seiner innerwesentlichen Formkraft8. Obwohl 
so Gotteseinigung und eigene Umwandlung untrennbar sind, kann es doch 
Akzentverschiebungen nach der einen oder anderen Seite geben. Der Kon- 
templative wird die Einigung in den Vordergrund stellen, während der 
Aktive die Umwandlung stärker betonen wird. Ignatius gehört seiner ganzen 
Veranlagung und seiner göttlichen Berufung nach zu den aktiven Typen, 
ohne aber deshalb weniger einer der größten Mystiker aller Zeiten zu sein. 

Jede Epoche durchdringt das von früher überkommene Geistesgut mit 
ihrer eigenen Mentalität. Haben die Generationen vor uns ihren unbe- 
wußten Rationalismus in die ignatianische Betrachtungsmethode hinein- 
getragen, so gilt es heute, sie unter Ausmerzung aller rationalistischen 
Überbleibsel wieder in die flutende Lebensganzheit einzutauchen, damit sie 
nicht von einem einseitigen Irrationalismus verflüchtigt oder • was zu- 
nächst die größere Gefahr ist • als veraltet beiseitegeschoben wird. 

8 Vgl. E. Böminghaus, Aszese oder Gebet? Diese Zeitschrift, 4 (1929), 126•40. 

125 




