Joh. Bapt. Lotz S. ].

langen. Dazu ist erforderlich, dafl man sein Herz loslése von den Eitel-
keiten der Welt und es mit Tugenden schmiicke, besonders mit der Demut,
um so zu der hochsten Stufe der Gottesliebe zu gelangen.

Wenn nun die Schriften der Windesheimer fiir Thomas Hemerken Vor-
bild und Quelle fiir seine literarischen Werke gewesen sind, dann darf
man auch annehmen, daf er mit ihnen in der Verehrung fiir den hl. Bern-
hard ibereinstimmt, zumal da er in seiner Vita Gerardi Groots Vorliebe
fir den heiligen Abt von Clairvaux ausdriicklich hervorhebt.

Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lidhte einer

gesunden ‘Wertlehre
Von Joh. Bapt. Lotz S.J., Freiburgi. Br.

on den zwei Faktoren, die fiir das wirksame Eindringen der Werte

in die Seele entscheidend sind, haben wir im ersten Teil unserer Ar-

beit die Rolle, die dem Affekt in der Betrachtung zukommt, ein-
gchend behandelt (S. 5—16). Im folgenden wenden wir uns dem andern
Faktor zu: einer bestimmten Art von Erkenntnis. Wir benennen sie

Das ganzheitlidie Erfassen

Oft wirft man der ignatianischen Betrachtungsmethode weniger vor, daf
siec den Affekt brutal ersticke, als vielmehr, daf sie ihn mechanisiere,
rationalisiere, kiinstlich erzeugen wolle. Soweit derartige Verirrungen
wirklich vorkamen, haben sie in einer unzureichenden erkenntnismiRigen
Fundierung des Fiihlens ihren Grund. Denn wenn man das affektive Er-
leben an eine Erkenntnisart zu kniipfen sucht, die dazu kaum oder gar
nicht geeignet ist, dann mufd es freilich erzwungen und ,,gemacht® erschei-
nen. Sehen wir niher zu!

I. Werttheoretische Grundlagen

Nach der nichtscholastischen Wertlehre fiihrt einzig das emotionale
Wertfiihlen urspriinglich in das Reich der Werte hinein. Man spricht von
Wert,,fiihlen“, weil das in Frage stehende Erfassen einen unmittelbaren,
nichtdiskursiven, intuitiven Charakter aufweist. Das Erkennen des Ver-
standes gilt als eine rein theoretische Funktion, die wesentlich an den Dis-

112



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

kurs gebunden ist; mit Werten hat sie urspriinglich nichts zu tun, sie
kann sich hochstens nachtriglich analysierend auf die im emotionalen
Erleben gegebenen Gehalte richten. Nur weil das Erkennen so einseitig
verstimmelt und eingeschrankt wird, kann es ein derart schroffer Ab-
grund von dem Wertfiihlen trennen.

Die Scholastik unterscheidet zwei Arten von Gewiflheit: die natiirlich
spontane und die wissenschaftlich reflexe. Die erste ist das Erkennen im
lebendigen seelischen Vollzug, die zweite die wissenschaftlich analysierende
Reflexion darauf. Wir miissen beide in ihren Wesensziigen niher um-
schreiben, um zu verstehen, wie dieser ausgeweitete Erkenntnisbegriff den
Abgrund der Modernen schlieft und zugleich ihrem Wahrheitsgehalt ge-
recht wird L.

Die spontane Erkenntnis geht aufs Ganze in seiner Ganzheit, ist ein
ganzheitliches Erfassen, siecht auch bei einem Diskurs kaum die einzelnen
Glieder, sondern nur das Ergebnis, die Wahrheit in ihrer Gesamtheit; so
erscheint sie als unmittelbare Intuition, obwohl sachlich Mittelglieder da-
zwischen liegen. Die wissenschaftliche Erkenntnis dagegen bemiiht sich, alle
FEinzelglieder herauszufinden, alle Stufen, eine nach der andern hinaufzu-
steigen, sie ist (abgesehen von den ersten Prinzipien) wesentlich diskursiv.
Direkte, lebensvolle Berithrung des Wirklichen steht somit dem analysie-
renden Eindringen in die unmittelbaren Gegebenheiten gegeniiber.

Deshalb hat das spontane Erfassen die Wahrheit in ihrer Gesamtwir-
kung vor sich, wihrend das wissenschaftliche Erkennen oft in Einzelheiten
untergeht, das Ganze in seiner Geschlossenheit aus den Augen verliert. Die
Gesamtschau reiflt den Menschen mit, der Berg von begrenzten Teil-
aspekten lafit ihn kalt; so kann ein Regenbogen entziicken, das Wissen
aber um die Lichtbrechungen in den unzihligen Regentropfen macht gar
keinen Eindruck.

Dazu kommt der groflere Reichtum des spontanen Erfassens. Ihm ist
vieles unzweideutig zuginglich, was sich in wissenschaftlich scharf geschlif-
fene Begriffe nicht (wenigstens noch nicht) einfangen lif}t. Meist konnen
wir gerade die Momente mit rein logischen Denkmitteln nicht ergreifen,

! Es ist hier nicht moglich, die Beziehungen zwischen den beiden Erkenntnisarten allseitig
darzustellen. Deshalb soll nur das ganzheitliche Erfassen in seiner Eigenwertigkeit um-
rissen werden; wenn hierbei am abstraktiven Erkennen einzig das hervorgehoben wird,
was thm gegeniiber der spontanen Gewiflheit abgeht, so ist damit natiirlich nur eine
Seite beriihrt. Einige Erginzungen werden weiter unten geboten.

113



Job. Bapt. Lotz §. ].

die den Lebenswert gewisser Wahrheiten ausmachen, die den Gesamtmen-
schen urgewaltig mitreiflen, Affekt und Willen anregen. So tritt das ganz-
heitliche Erfassen mit gesteigerter Lebensfiille und Wirkkraft dem Diskurs
gegeniiber, dem die genannten Faktoren abgehen, und dessen FEinzel-
forschung fiir den ganzen Menschen oft wenig Zugkraft besitzt.

Das wird dadurch verstirkt, dafl sich die spontane, unmittelbare Erfah-
rung auf das Konkrete richtet oder auf das Abstrakte nur an einem kon-
kreten Triger; die wissenschaftliche Analyse dagegen beschiftigt sich vor
allem mit dem Abstrakten. Nun ist schon bei der Erkenntnis das Konkrete
das eigentlich Wirksame: eine abstrakte Wahrheit leuchtet uns erst an
einem konkreten Beispiel recht ein. Noch mehr gilt das vom Streben: die
abstrakt erfafite Zugkraft eines Wertes packt uns ganz anders, wenn wir
den betreffenden Wert in einem Menschen verwirklicht am Werke sehen.
Worte klingen, Beispiele ziechen!

Zu diesen mehr objektiven Faktoren tritt ein mehr subjektives Moment.
Die natiirliche Gewif$heit ist ganz und gar individuell; das heifit einer-
seits: die Wahrheit leuchtet mir ein, sie hat ihre Leuchtkraft meinem Den-
ken mitgeteilt, oder der Wert bewegt mich ganz personlich, er entfaltet
seine Zugkraft in meiner Seele; anderseits: der objektive Gehalt kommt
mir nur eingebettet in seine Beziehung-zu-mir, in seine Bedeutung-fiir-mich
zum Bewufltsein. Anders die wissenschaftliche Untersuchung; sie bewegt
sich in der Sphire der Allgemeinheit, wendet sich dem An-sich zu, weist
nach, dafl Wahrheit und Wert an sich einleuchtend und zugkriftig sind
und darum auch von jeder Seele entsprechend aufgenommen werden
missen. Es ist klar, dafl das individuell Personliche unmittelbarer das
Leben beeinflufit als das abstrakt Allgemeine.

Die Folge von alldem ist, daff die spontane Erkenntnis tief in den Ge-
samtlebenszusammenhang hineinverwoben ist. Den Verstand gab uns Gott
zunichst nicht um des bloflen Erkennens willen, sondern er ist auf den
ganzen Menschen hingerichtet, auf die gesamtmenschliche Tat. Auch die
anderen Seelenkrifte sind nicht nur fiir sich selbst da, alle sollen vielmehr
zu einer seelischen Gesamttat, zu einer Gesamtstellungnahme des Men-
schen zur Wirklichkeit zusammenhelfen. Die Einzelfunktionen sind aus
sich unvollstindig, sie erginzen sich zu der einen Vollantwort des Men-
schen an Wahrheit und Wert. Nach dem Gesagten kommt einzig das spon-
tane Erfassen als Baustein der Gesamttat in Frage, wihrend das wissen-
schaftliche Erkennen wegen seiner theoretisierenden Einstellung diesen

114



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lidchte einer gesunden Wertlebre

innigen Zusammenhang unberiicksichtigt 148t, das Wissen fiir sich allein
heraushebt und zunichst um seiner selbst willen auszubauen sucht.

Hieraus erkliren sich die Treffsicherheit und Festigkeit der spontanen
Erkenntnis. Ein unverbildeter Mensch findet sozusagen instinktiv die
Wahrheit, weil die anderen Seelenkrifte das blofle Erkennen stiitzen und
leiten; ebenso kann nicht leicht etwas seine Uberzeugungen erschiittern,
weil sie eben nicht nur ein blasses Wissen darstellen, sondern in der Ge-
samtseele verankert sind. Da der Wissenschaft diese Hilfen fehlen, ver-
steht man ihre vielfach tastende Unsicherheit.

Fassen wir die Wesensziige der spontanen Erfassung zusammen. Wegen
ihres ganzheitlichen Charakters erscheint sie als eine Art von Intuition,
die das Wirkliche in einer eigenartig ganzheitsbezogenen Weise sichtet und
deshalb ihrer Natur nach, ganz von selbst das Streben anregt. Dieses Er-
kennen wird darum kaum je anders als in Streben eingelagert auftreten,
so dafl im spontanen Seelenleben fast nie blofle Wissensakte vorkommen.
Es gibt da nur die eine menschliche Gesamttat, in der die einzelnen Ele-
mente so verschmolzen sind, dafl es oft nicht leicht ist, sie herauszuldsen.
Nicht selten dringt sich die Emotion als der charakteristische Zug auf, und
so kann dann das Ganze den Anschein eines durchaus irrationalen Er-
lebens erwecken, obwohl genauerem Zusehen die rationalen Grundstruk-
turen unverkennbar sind. Mit den hier aufgezeigten Einschrinkungen
kann man von einem irrationalen Wertfiihlen als dem Sitz der urspriing-
lichen Werterfassung sprechen. — Jedenfalls ist klar geworden, dafl jene
Erkenntnisart, die das Fithlen aufruft, naturgemifl weckt, nur die ganz-
heitliche sein kann; durch sie allein 1388t sich der Affekt leiten, veredeln
und festigen, ohne seine taufrische Urspriinglichkeit einzubiiflen. Nur so
dringt der Wert mit naturgegebener Spontaneitit wirksam in die Seele ein.

II. Folgerungen fiir die Betrachtung

In den verflossenen Jahrzehnten haben die theoretischen Anleitungen
— das praktische Beten verlief sicher oft ganz anders — zum Betrachten
den Unterschied zwischen dem ganzheitlichen Erfassen und dem diskur-
siven Erarbeiten kaum oder doch nur sehr unvollkommen beachtet. Unbe-
wufdt in den Vorurteilen des Rationalismus befangen, setzte man den Dis-
kurs mehr oder minder mit dem Erkennen schlechthin gleich, ja man be-
tonte die schlufifolgernde Uberlegung so stark, dafl sie zum Wesen der

115



Joh. Bapt. Lotz §. ].

Betrachtung zu gehoren schien. Freilich mufite dann der Affekt den Cha-
rakter des Gekiinstelten und Kommandierten an sich tragen, mufite einem
die ganze Betrachtung unlebendig und gemacht vorkommen 2; die Spon-
taneitdt ist eben an das ganzheitliche Erfassen gekniipft. Deshalb muff vor
allem diese Erkenntnisart fiir die intellektuelle Grundstruktur der Be-
trachtung angestrebt werden, obwohl man auch den Diskurs nicht ganz
zu entbehren vermag. Nach scholastischer Lehre sind ja Diskurs und ,,In-
tuition” nicht durch einen Abgrund getrennt wie bei den Modernen; es
sind nur verschiedene Funktionen derselben Fihigkeit, verschiedene Er-
fassungsweisen derselben Wirklichkeit, die allein nach dem Grad ihrer
Analysiertheit und reflexen Bewufitheit, nach der Art ihrer Einbettung
von cinander abweichen. Wenn nun auch der Diskurs nicht die tragende
Erkenntnisfunktion schlechthin darstellt, so kann er doch wegen seiner
wurzelhaften Homogeneitdt mit der Intuition dieser die Wege bereiten, in
der Seele immer mehr Dispositionen schaffen, welche den Geist befihigen,
die Intuition zu zeugen. So hat der Diskurs fiir den innersten Kern der
Betrachtung: das fithlende Verkosten des Ubernatiirlichen, nur vorberei-
tende Arbeit zu leisten. Einzig in der Diensthaltung zur Intuition darf
ihm Eingang in die Betrachtung gewihrt werden; nur wenn das diskursiv
Erarbeitete in die schlichte Einfachheit und auch Einfalt einer Intuition
eingeht (dhnlich wie sich die Farben im weiflen Licht zusammenfinden),
ergreift das Erkannte spontan den Affekt, setzt sich das Licht der Er-
kenntnis von selbst in die Wirme des Fiihlens um.

Gegen eine solche Ausdeutung des Verstandesfaktors in der Betrachtung
scheinen die klaren Worte von Ignatius selbst zu sprechen. Denn er ge-

* Zu dieser extrem einseitigen Entwidklung hat sicher auch die gerade in den letzten
Jahrzehnten steigende Hochflut von Betrachtungsbiichern beigetragen. Sie wollten
nicht nur im Sinne des hl. Ignatius kurze ,,Punkte” vorlegen, sondern ausgefiihrte Be-
trachtungen bieten, um so ihren Benutzern das Betrachten zu erleichtern. Doch schei-
terten sie dabei oft an der Klippe, daf} sich iiber das ganzheitliche Erfassen und das
affektive Erleben nicht viel sagen 14flt; so kamen sie eben in diskursive Uberlegungen
hinein, die mehr den Verstand interessicren als das Herz mitreifen konnten. Linger
ausgefiihrte Betrachtungspunkte sind eigentlich nur dann ein Ideal, wenn es einem ge-
geben ist, sein eigenes inneres Erleben vorzuvollziehen, d. h. so bildhaft und wirksam
zu umschreiben, dafl es im andern ganz spontan das gleiche Geschehen ausldst. Im
gesprochenen Vortrag ist das noch leichter méglich, weil sich dabei das innere Fiihlen
auf mannigfache Weise Ausdrudk verschaffen kann; aber im geschricbenen Wort, wo
all das wegfille, ist solche Mitteilung nur wenigen vergonnt.

116



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

braucht des 6fteren den Ausdruck discurrir und fiigt bei ,ymds en parti-
cular”, womit doch nur ein richtiggehender Diskurs gemeint sein kann 3.
Bei niherem Zuschen ist das nicht so klar, wie es einem auf den ersten
Blick vorkommt. Das Wort discurrir hat nicht eindeutig den Sinn von
»schluffolgernd denken®, es behidlt seine vom Korperlichen herkom-
mende Urbedeutung ,,durchlaufen, durchgehen®. Im fiinften Punkt der
zweiten Betrachtung (erste Woche) kann es gar nicht anders verstanden wer-
den; ,discurriendo por todas las criaturas“ (n. 60) iibersetzt Feder mit Recht:
mindem ich alle Geschopfe durchgehe*“. Dasselbe gilt vom Zwiegesprich
der ersten Betrachtung, wo es heildt: , discurrir por lo que se offresciere®
(n. 53); deutsch mufl man das sicher iibersetzen: ,,sich ergehen in dem, was
sich darbietet”, oder mit Feder (46), der statt des allgemeinen Ausdrucks
von Ignatius durchaus sinngemifl angibt, was sich darbieten wird: ,,sich
ergechen in jenen Gedanken und Anmutungen, die sich darbieten®; denn
ein cigentlicher Diskurs ist in einem affektvollen Zwiegesprich weniger
angebracht, bezicht sich nicht auf Anmutungen und iberlifit sich auch
nicht dem, was sich darbietet. Nicht so eindeutig klar ist das Wort bei der
vierten Ubung, die eine Zusammenfassung der vorausgehenden darstellt.
Das ,,porque el entendimiento sin divagar discurra assiduamente por la
reminiscencia de las cosas contempladas (n. 64) lautet bei Feder (50):
»damit der Verstand ohne Abschweifung sich stindig an das erinnert und
das tiberdenkt, was er in den vorausgehenden Ubungen betrachtet hat*;
wortlicher kdnnte man iibersetzen: ,,damit sich der Verstand in der Fr-
innerung an die schon betrachteten Dinge bewegt®. Jedenfalls ist die Ur-
bedeutung ,,Durchlaufen” hier noch ziemlich deutlich im Vordergrund,
mischt sich aber schon mit dem Sinn ,,Durchdenken®. Die anderen Stellen,
wo discurrir vorkommt, sind in der ersten Ubung; Feder gibt sie deutsch
mit: ,,nachdenken, im einzelnen mit dem Verstande iiberdenken, mit dem
Verstande mehr im einzelnen durchgehen, erwigen® (44 ff.). Die Bedeu-
tung ,,Durchdenken” nimmt nun wohl den ersten Platz ein, obgleich sich
auch jetzt noch das ,,Durchgehen® der Wahrheiten damit verbindet; der
Absicht von Ignatius wird man vielleicht am besten gerecht, wenn man
von cinem ,,denkenden Durchgehen® der Wahrheiten spricht. Von einem
ausgesprochenen Diskurs im strengen Sinne ist also auch hier nicht die

3 Vgl. die spanisch-lateinische Ausgabe der Exerzitien, Taurini 1928, n. 50, Ende.
4 Die geistl. Ubungen des hl. Ignatius von Loyola. Nach dem spanischen Urtext iiber-
tragen von Alfred Feder S. J.,, Regensburg 1926, S. 48.

117



Job. Bapt. Lotz S. ].

Rede; freilich wird man praktisch an einem gewissen Diskurs nicht vorbei-
kommen, wovon gleich noch einiges zu sagen ist. — Aufler discurrir kénnte
man den Ausdruck razonando im Zwiegesprich der zweiten Betrachtung
(n. 61) gegen die ganzheitliche Erfassung ins Feld fiihren; tatsachlich gibt
Roothaan dafiir ratiocinando. Doch hat schon die ziemlich wortgetreue alte
lateinische Ubersetzung colloguendo und Feder (49) iibersetzt im Anschlufl
daran ,,sich aussprechen®, was dem Zwiegesprich mehr angepaflt ist und
dem spanischen Sprachgeist durchaus entspricht.

Die Untersuchung des Wortes discurrir hat zu dem Ergebnis gefiihrt,
daff das denkende Durchgehen der Wahrheiten praktisch auf einen ge-
wissen Diskurs hinauskommt. Wie 1388t sich diese Feststellung mit der
Forderung des intuitiven Erfassens in Einklang bringen? Hier ist der Ort,
die oben dargelegte Theorie etwas genauer zu bestimmen.

Es wurde gesagt, der Diskurs konne die Intuition vorbereiten. Bei
natiirlichen, den Sinnen zuginglichen Wahrheiten ist das weniger not-
wendig, weil sie sich unmittelbar, erlebnismiflig aufdringen. Aber bei
iibersinnlichen, vor allem iibernatiirlichen Wirklichkeiten wird sehr oft
oder meist der Diskurs erst die Voraussetzungen und Dispositionen fiir
das ganzheitliche Aufleuchten schaffen miissen. Daher konnen nur Fort-
geschrittene sich ohne weiteres in der Intuition bewegen, wihrend Leute,
die erst mit dem Betrachten beginnen, sich noch ausgiebig im Diskurs zu
iiben haben, um ihre Seele so zur Zeugung einer Intuition zu befhigen.
In der ersten Woche hat nun Ignatius gerade Anfinger vor Augen, bei
denen das diskursive ,,praeparare et disponere animam* (n. 1) noch einen
breiteren Raum einnehmen mufl. In der zweiten und den folgenden Wo-
chen, die im Gebet schon einigermaflen erfahrene Seelen voraussetzen,
tritt das intuitive Moment sozusagen beherrschend in den Vordergrund:
man denke nur an die Beschauung der evangelischen Geschehnisse und die
Anwendung der Sinne.

Schliefllich ist zu beachten, daf sich Diskurs und Intuition iiberhaupt
nicht vollstindig von einander abldsen lassen. Wie der Diskurs immer von
Intuition durchsetzt ist, so ist in der Intuition immer ein gewisser ein-
schlieflicher Diskurs enthalten. Um sich nun den ganzen Reichtum des
ganzheitlich Erfafiten zum Bewuftsein zu bringen, muff man diesem impli-
ziten Diskurs irgendwie im einzelnen nachgehen, ihn wohl auch weiter-
fithren, ohne ihn aber — und das ist hier entscheidend — zu verselbstidn-
digen und so aus seiner Einbettung in die Intuition und den Gesamt-

118



Die ignatianische Betrachtungsmetbode im Lichte einer gesunden Wertlehre

lebenszusammenhang herauszureiflen, ohne die reflexive Analyse um ihrer
selbst willen bis zum Letzten vorzutreiben. Es ist das eine Art von vor-
wissenschaftlichem Diskurs, die sich noch im Raum des ganzheitlichen
Erfassens bewegt, weil sie nur dessen unmittelbare Entfaltung darstell.
Sie ist es auch, die wohl am besten dem ,,denkenden Durchgehen® des
hl. Ignatius entspricht, das von der affektbewegenden Intuition nicht weg-
fiihrt, sondern sie nur vertieft.

Die bisherigen Ausfilhrungen legen die Frage nahe: Wie kommt man
zu einem derartigen Betrachten? Wird die Betrachtung in dieser Auffas-
sung nicht zu etwas, das sich jeder Methode entzicht, das man nicht me-
thodisch lchren kann? Denn schlieflich kann man das ganzheitliche Er-
fassen nicht nach Belieben, mit Hilfe gewisser Kunstgriffe erzeugen.

Bei Beantwortung dieser Frage sind zwei Typen von Menschen zu
unterscheiden. Theresia, die grofle Klassikerin der Mystik, stellt jenen,
»die mit dem Verstande wirken kdnnen“, solche gegeniiber, ,,die mit dem
Verstande nicht nachsinnen kdnnen®, wobet sic der Ansicht ist, dafl letz-
tere Gebetsweise ,,eher zur Beschauung fiihrt“3. In der Ausdrucksweise
der vorliegenden Arbeit heifit das: neben vorwiegend diskursiven und
damit betont intellektuellen gibt es vorherrschend intuitive und deshalb
stark oder durchgingig affektive Typen. Intuitiv-affektive Menschen
brauchen oft gar keine Gebetsanleitung; von Kindheit an immer tiefer
in die Glaubenswelt mit ihrer ganzen Seele hineingewachsen, ist ihnen
das ganzheitliche Fiihlen und Verkosten der Dinge einc solche Selbstver-
stindlichkeit, dafl sie sich nicht selten ihres Schatzes gar nicht bewuf3t
sind. Durch Hineinzwingen in ein diskursives Betrachtungsschema konnte
man ihrem Gebetsleben nur schaden. Die mehr diskursive Bemithung ist
deshalb nur mit Vorsicht an sie heranzubringen; doch sollte man sie ihnen
nicht ganz vorenthalten, da sie in Zeiten der Trockenheit helfen kann, die
Seele zu bereiten und schal gewordenes spontanes Erfassen wieder zur
Fruchtbarkeit aufzulockern. — Wihrend solche mit einer heiligen Einfach-
heit begnadete Seelen unter den ganz schlichten Leuten hiufiger sind,
weisen die Gebildeten mehr diskursiv-intellektuelle Typen auf; das ist in
ihrer habituellen Einstellung auf dic Erkenntnis (wenigstens zunichst) um
ihrer selbst willen begriindet, was zugleich ein Sich-Bewegen im reflexiv

5 Das Leben der heiligen Theresia von Jesu (Simtliche Schriften, I), deutsch von A. Al-
kofer, Miinchen 1933, 52.

119



Joh. Bapt. Lotz S. ].

bis zu Ende analysierten und deshalb von der Lebensganzheit gelsten
Diskurs besagt. Bei diesen vor allem gilt es, sie vom kalten theoretischen
Wissen zum fiihlenden praktischen Erleben der Glaubenswirklichkeiten
hinzuleiten. Die Anfinge werden mehr oder weniger diskursiv sein; aus
dem Uberdenken der Wahrheiten wird man praktische Schlufifolgerungen
zu gewinnen suchen, die man dann in der frither erwihnten Weise des
»Kurzschlusses® mit dem Willen umfafit; das ist schon eine Art von be-
trachtendem Beten, wenn auch keine ideal vollendete 8. Doch erwacht da-
bei allmihlich ganz von selbst der Affekt. Wie schon bemerkt wurde, ist
jeder Diskurs von Intuition getragen und durchsetzt; naturgemif entziin-
det sich an diesen versprengten Intuitionen der Affekt. Wihrend nun die
Wissenschaft intuitive Momente notgedrungen mit in Kauf nimmt, alle
Sorge aber der Verfeinerung des Diskurses zuwendet, ist die Einstellung
des Betrachtenden gerade umgekehrt; er ist bestrebt, den Diskurs immer
mehr in Intuition iiberzufiihren. Zwar kann er diese nicht unmittelbar
erzeugen, doch kann er ihr durch geeignete diskursive Uberlegungen die
Wege bereiten. Dafiir konnen etwa folgende Richtungen fruchtbar sein:

Wenn es einem vergdnnt ist, durch intensive diskursive Arbeit etwas
Neues, wenigstens eine neue Seite an einer alten Wahrheit zu entdecken,
so tritt eine derartige Erkenntnis meist in einer intuitiven Unmittelbarkeit
auf, die den Affekt spontan mit sich reiffit. Doch diirfte das nur bei
schopferischen Geistern hiufiger sein und auch bei ihnen im Laufe der
Jahre seltener werden.

Einer Neuerkenntnis kommt es gleich, wenn bisher getrennte Teilan-
sichten sich zu einer lebendigen Ganzheit zusammenfiigen und so die
Wahrheit in ihrer Gesamtwirkung vor die Seele tritt.

Ein dhnliches Erlebnis ist es, wenn eine bisher nur theoretisch gewufite
Wahrheit sich in threm Lebenswert offenbart, zeigt, was sie fiir das Men-
schenleben bedeutet, was sie mir ganz personlich zu sagen hat. Deshalb

¢ In dieser Weise miissen sich auch Seelen helfen, die schon weiter fortgeschritten sind.
Es wire natiirlich cin Ideal, wenn man immer so zum Beten aufgelegt wire, dafl man
mit ganzer Seele dabei ist. Da aber solche Zeiten des hohen Schwunges zuweilen ziem-
lich selten sind, kann man sie nicht abwarten, muff man sich auch in Trockenheit ab-
mithen. Insbesondere kann nicht eine Ordensgemeinschaft es ithren Mitgliedern voll-
standig freistellen zu betrachten, wann sie sich angetrieben fiihlen, sonst wiirde bei
der menschlichen Schwiiche aller Voraussicht nach der Gebetsgeist bald bedenklich sin-
ken. Schliefflich kann es fiir die Selbstlosigkeit des Betens nur forderlich sein, wenn der
Mensch sich manchmal auch ohne alle persénliche Befriedigung abplagen mufi.

120



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

soll sich der Diskurs nicht in allerlei abstrakten Spekulationen ergehen,
sondern gerade die Wertkeime aufzuspiiren und zur Entfaltung zu brin-
gen suchen,

Da unmittelbar auf den Affekt vor allem das Konkrete einwirkt, wird
sich der betrachtende Diskurs am leichtesten am Konkreten in mitreiflende
Intuition umsetzen. Zweifellos hat Ignatius einen psychologischen Meister-
griff getan, wenn er von der zweiten Woche der Exerzitien ab nicht iiber
abstrakte Tugenden betrachten liflt, sondern sie in der Personlichkeit
Christi verwirklicht der Seele vorfiihrt. Neben dem Leben Jesu kann das
Vorbild der Heiligen in dieser Beziehung befruchtend wirken. Von hier
aus ist vielleicht auch ein leichterer Zugang zu fiir uns abstrakteren Glau-
benswirklichkeiten zu gewinnen; man kann sich z. B. bemiihen, irgendwie
nachzuvollzichen, wie grofle Seelen derartige Dinge erlebt haben. —
Sicher kénnen liturgische Formen ebenfalls als konkreter Ansatzpunkt
oder Medium des Glaubenserlebens dienen.

Ein letztes Moment, das den Menschen unmittelbar packen kann, ist
eine neue Klarheit, mit der schon Gewuftes einleuchtet. So hat schon
manchen Exerzitanten die unerbittliche Folgerichtigkeit des Fundamentes
einfach tberwiltigt. Eine Art von Intuition der Folgerichtigkeit reifit
Affekt und Willen im Sturme mit.

Wie aus dem Gesagten hervorgeht, ist die Betrachtung nicht etwas, das
ein fiir alle Male fertig ist, sondern etwas Lebendiges, das sich entwickelt,
das sich mit dem ganzen Innenleben des Menschen entfaltet. Man kann
deshalb verschiedene Stufen fortschreitender Verinnerlichung, wachsender
Erfassung der ganzen Seele feststellen. Danach nimmt auch die metho-
dische Beeinfluflbarkeit verschiedene Grade an. Wihrend man die An-
finge direkt methodisch erzeugen kann, entzieht sich das Gebet, je mehr
es sich vervollkommnet, desto mehr einer solch unmittelbaren Einwirkung,
lift nur noch ein mehr oder minder methodisches Schaffen von Dispo-
sitionen zu. Das gilt schon von den sogenannten Lumina, die je nach ihrer
Intensitdt ein wenigstens kurz dauerndes, unter Umstinden ziemlich hoch-
gradiges Gelingen des fiijhlenden Verkostens darstellen. Vor allem ist das
natiirlich vom affektiven Gebet und vom Gebet der Einfachheit zu sagen,
in denen das fiihlende Verkosten und das ganzheitliche Erfassen in einen
Dauerzustand iibergehen. — Die Anleitung des hl. Ignatius unterscheidet
nicht zwischen diesen verschiedenen Stufen, sie bezieht sich auf die Be-
trachtung im allgemeinen. Deshalb hebt sie nur den Dreiklang hervor, der

121



Job. Bapt. Lotz S. .

in jeder Entwicklungsform wiederkehrt, ohne dabei die verschiedenen Ge-
staltungen zu erwahnen, die er erfihrt. Da Ignatius Anfinger vor Augen
hat, ist seine Darlegung mehr ihnen angepafit. Doch ist das, was er an
Methode bietet, der Entwicklung bis zu den hochsten Stufen der erwor-
benen Beschauung fihig. Da diese die beste und nichste Disposition fiir
die Mystik sind, ist seine Methode keineswegs ein Gegensatz zur Mystik,
sondern vielmehr die naturentsprechende Vorbereitung — soweit der
Mensch eine solche leisten kann — fiir die gottliche Liebesmitteilung.
Wenn ganzheitliches Erfassen und fiihlendes Verkosten die naturent-
sprechende Vollendung der ignatianischen Gebetsweise sind, dann ist ihr
auch, wenigstens auf den hoheren Stufen, das organische Ineinander der
seelischen Funktionen eigen. Anfinger werden freilich oft iiber das Nach-
einander kaum hinauskommen. Aus der Absicht, ihnen Fingerzeige zu
geben, erkldrt es sich, dafl Ignatius scheinbar die Seelenkrifte nachein-
ander in Titigkeit treten 14f8t7; dieses trennende Auseinanderlegen ent-
springt nur padagogischer Anpassung, bedeutet aber keineswegs eine prin-
zipielle Forderung. Tritt mithin in der Betrachtung das innere Tun in
seinem wesenhaften Verschlungensein, als lebendige Ganzheit, die den
ganzen Menschen umfaflt, auf, so gewinnt das Beten eine gewisse gesunde
Irrationalitdc. Einerseits von rationalen Strukturen durchformt und ge-
tragen, gipfelt es anderseits in Intuition und Affekt, die beide weder (rest-
los) in rationale Kategorien aufgelost noch direkt methodisch erzeugt
werden konnen. Irrationalitit besagt untrennbar eine gewisse Passivitit;
wir miissen warten, bis aus den von uns gesetzten Dispositionen das
Schauen und Fiihlen entspringt; insofern empfangen wir beides passiv. —
Die Berticksichtigung aller dieser Momente zeigt mit voller Klarheit, dafl
die ignatianische Methode keineswegs die ungebrochene Urspriinglichkeit,
die lebensvolle Wirme und unverbogene Natiirlichkeit des Betens aufhebt
oder auch nur stort, sondern vielmehr sichert und zur Entfaltung bringt.
Zum Schlusse koénnte man geltend machen, in der vorliegenden Arbeit
sei gar nicht vom eigentlichen Beten die Rede. Dieses habe notwendig
seinen Zweck in sich selbst, wihrend es hier immer als aszetisches Mittel
gesichtet wurde. Trifft das Gesagte fiir das ,,aszetische Mittel* zu, so kann
es noch lange nicht auf das in sich selbst ruhende Beten ausgedehnt
werden. — Dienstbarkeit an dem aszetischen Mithen kénnte nur dann dem

7 Vgl. Feder, 44 ff.
122



Die ignatianische Betrachtungsmethode im Lichte einer gesunden Wertlebre

Gebet sein Wesen rauben, wenn zwischen beiden ein Widerspruch be-
stiinde. Ein Schein davon steht fiir ein Denken auf, das die Aszese rein
formal faflt und im Gebet nur ein statisches Bei-Gott-Sein sieht. Doch ist
das eben eine Einseitigkeit. Bei aller Anerkennung der zunichst entgegen-
gesetzten Sinnrichtung von Aszese und Gebet — Aszese wendet sich dem
Menschen zu, Gebet aber geht auf Gott — kann man ihr inneres Zuein-
anderstreben, ihr innigstes Zusammengehren nicht verkennen: Aszese in
threm Vollsinn und Beten auf seiner Hohe treffen einander. Denn Inhalt
jeder reif gewordenen und erfiillten Aszese ist die Umgestaltung des Men-
schen in Gott, wie er uns in Christus erscheint, ist das gestaltete Christus-
leben in uns; und dasselbe ist schlieflich die naturgemifle Frucht jedes
wahren Betens, da ja niemand Gottes Grofle erfahren, in seiner Unend-
lichkeit schweigend versinken kann, ohne von seiner umformenden,
Christo gleichgestaltenden Kraft erfalt zu werden, ohne sich mit ganzer
Seele in den vergottlichenden Lebensstrom hineinzugeben. Deshalb wird
ein Lehrer wirklichen Betens gerade als solcher auch Fithrer zur Aszese
sein, wie die groflen spanischen Mystiker unzweideutig zeigen; ebenso
wird eine Lehre der Aszese, der christlich erfiillten natiirlich, nicht einer
stoisch entleerten, sich von selbst in eine Lehre vom Gebet entfalten. Von
hier aus ist die Umgestaltung des Menschen nicht mehr dem Gebet dufler-
lich aufgezwungene, seine Lebendigkeit erstickende Zweckhaftigkeit, son-
dern der spontane Ausfluf seiner innerwesentlichen Formkraft®. Obwohl
so Gotteseinigung und eigene Umwandlung untrennbar sind, kann es doch
Akzentverschiebungen nach der einen oder anderen Seite geben. Der Kon-
templative wird die Einigung in den Vordergrund stellen, wihrend der
Aktive die Umwandlung stirker betonen wird. Ignatius gehort seiner ganzen
Veranlagung und seiner gottlichen Berufung nach zu den aktiven Typen,
ohne aber deshalb weniger einer der grofiten Mystiker aller Zeiten zu sein.
Jede Epoche durchdringt das von frither iiberkommene Geistesgut mit
ihrer eigenen Mentalitit. Haben die Generationen vor uns ihren unbe-
wuflten Rationalismus in die ignatianische Betrachtungsmethode hinein-
getragen, so gilt es heute, sie unter Ausmerzung aller rationalistischen
Uberbleibsel wieder in die flutende Lebensganzheit einzutauchen, damit sie
nicht von einem einseitigen Irrationalismus verfliichtigt oder — was zu-
nichst die groflere Gefahr ist — als veraltet beiseitegeschoben wird.

8 Vgl. E. B6minghaus, Aszese oder Gebet? Diese Zeitschrift, 4 (1929), 126—40.
123





