
Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

Von Alexander Willwoll S. J., Pul lach vor München 

Vollkommenes inneres Leben ist einfach und übernatürlich. Aber das 
Übernatürliche wirkt sich in der Natur der Seele mit ihren psycho- 
logischen Gesetzen aus und die Einfachheit des Heiligen ist nicht 

Mangel an geistigem Reichtum, sondern Vorzug eines einheitlich und zu- 
gleich in breiter Fülle strömenden Lebens. 

Damit sind Grenzen, aber auch Gründe der Berechtigung für eine Psy- 
chologie christlicher Aszese gegeben. Aszese, das bewußt-willentliche For- 
men an der eigenen Seele im Dienste der Vervollkommnung standesge- 
mäßer christlicher Vollkommenheit, ist in Gottes Gnadenwirken hinein 
verwoben. Der Versuch, sie psychologisch zu sichten, mag zunächst wie ein 
Zerreißen unlöslicher Zusammenhänge anmuten. Man hat von solchen Ver- 
suchen für die .theoretische Aszetik die Gefahr eines psychologistischen Na- 
turalismus, für die praktische Aszese eine individualistische Aufweichung 
ihrer unbedingten, objektiven Forderungen befürchtet. Jedoch, wie der 
weite und ruhige Geist eines hl. Thomas von Aquin diese Angst vor 
Psychologismus und Individualismus nicht teilte, als er mitten in der 
Summa psychologischen Erörterungen einen breiten Raum zuwies, so woll- 
ten sich die großen Meister der Aszetik immer wieder an gottgewollten 
•Naturgesetzen" der Seele orientieren. Ein anderes Bedenken läßt sich 
etwa so wiedergeben: •Gesundes aszetisches Leben ist unkompliziert. Man 
soll das Einfache nicht breit zerreden und in viele Buchkapitel auseinander- 
legen wollen. Sonst sieht der Jünger der Aszese vor lauter Tugendtheorie 
den "Weg der Tugend nicht mehr." Der Einwand richtet sich gegen jede 
ausführlichere Theorie der Aszese, damit gegen die Klassiker der Aszetik. 
Auch dieses Bedenken empfand der Aquinate offenbar nicht als bedeut- 
sam, da er in zahlreichen Quästionen der •Secunda" den seelischen 
Grundlagen, Ausfaltungen und Wirkungen des inneren Strebens sorgsam 
nachspürte. Wir lernen ja sogar das viel einfachere Geschehen in einer 
Lebenszelle gerade dann recht in seiner Einheit bewundern, wenn wir den 
Reichtum dieses Lebens in seiner Vielfalt kennen. So mag auch psycho- 
logische Besinnung auf das innere Vollkommenheitsstreben zwar ihre Gren- 
zen haben • vor allem an dem unerforschbaren freien Gnadenwirken 
Gottes in jeder Einzelseele •, aber auch ihre Werte darbieten. 

Aszese XI/1     1 1 



Alexander Willwoll S. J. 

Zusammenhängende Darstellungen einer systematisch, aber auch ent- 
sprechend breit ausgebauten Psychologie der Aszese, die die ganze Vielge- 
staltigkeit einschlägiger Fragen umfaßt, altes Erbe der •Philosophia peren- 
nis" und neues Forschen verbindet, pflegen auch große Lehrbücher der 
Aszese nicht zu bieten. Es würde ihren Aufgabenkreis wohl allzu weit 
dehnen, so daß sie begründeterweise nur einzelne Teile aus dem Ganzen 
an geeigneten Stellen in ihren Aufbau eingliedern. Selbstverständlich 
kann es erst recht nicht Absicht und Zweck der im folgenden 
versuchten, knappen Aufrißskizze sein, auf wenigen Seiten das Wunsch- 
bild einer so umfassenden •Aszese-Psychologie" auch nur annähernd zu 
verwirklichen. Sie muß sich vielmehr darauf beschränken, aus der Fülle der 
zu lösenden Aufgaben einige hervorzuheben und mehr andeutend 
als ausführend auf sie hinzuweisen. In dieser Absicht suchen wir, 
nach einem ersten Überblick über das gesamte Arbeitsgebiet die wichtig- 
sten einzelnen Arbeitsfelder zu sichten *. 

/. Ein erster Überblick über das Arbeitsgebiet. 

Psychologie der Aszese will nicht die reife Erfahrung der Jahrhunderte 
ersetzen. Sie kann aber den Schatz von Erfahrungen, den die Meister 
vieler Zeiten sammelten, psychologisch fassen und unterbauen. Sie kann 
die Grundlagen aszetischer Praxis und Lebensweisheit in den Gesetzen des 
Seelenlebens aufzudecken suchen und das •Leben" von diesen Grundlagen 
her zu verstehen trachten. Von da aus wird sie hinwieder, bestätigend und 
anregend, dem •Leben" dienen dürfen. In Anlehnung an die •allgemeine 
Psychologie" fragt zunächst •allgemeine Psychologie der As- 
zese" nach den Beziehungen, die zwischen Zielsteckung und Grundforde- 
rungen der Aszese und den für jedes normale Seelenleben geltenden Struk- 
tur- und Sinngesetzen bestehen. Sie interessiert sich dafür, wie aszetisches 
Bemühen aus der Eigenart der Seele hervorwachse, wie es sich in das 
Ganze des Seelenlebens einfüge, wie es formend oder mißformend auf die- 
ses Ganze zurückwirke. Naturgemäß beachtet sie dabei neben aszetischem 
Streben •im ganzen" auch dessen Ausfaltung etwa in den Reichtum ein- 

1 Der Verfasser hat den hier besprochenen Gegenstand auch im Artikel •Asch e" des 
neuen Dictionnaire de Spirituality ascetique et mystique (fasc. IV. Paris 1934, Sp. 
1001•1010) behandelt. • Ausdrücklich sei auch auf das Büchlein •Psychologie der 
Aszese" von J. Lindworsky (Freiburg 1935) hingewiesen, in dem der verdiente For- 
scher seine Willenstheorie in den Dienst der formalen Aszetik stellt. 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

zelner •Tugendübungen", der theologischen und Kardinaltugenden usw. 
Sie kann sich vornehmlich der •formalen" Seite aszetischen Strebens 
zuwenden, aszetisches Leben als Willenstat erforschen. Klassische und 
moderne Willenspsychologie bieten ihr dann die psychologische Grundlage. 
Sie kann aber, weiter ausgreifend, auch der •Gegenstands-Seite" 
aszetischer Formungsarbeit ihr Interesse ausgiebig zuwenden, den Einzel- 
gruppen von Aufgaben, die der Aszese aus den einzelnen Wesenseigen- 
arten menschlichen Seelenlebens erwachsen. Ihre Grundlage muß sie dann 
ebenfalls verbreitern. Bei dem heute wachen Verlangen nach •philoso- 
phisch-psychologischer Anthropologie" bedarf es keiner besonderen Be- 
gründung, daß sie ebenso von bestimmten, wohl unterbauten Lehren der 
•Metaphysik der Seele" wie auch von empirisch-psychologischen Ergeb- 
nissen ausgehe. 

Die Mannigfaltigkeit sowohl menschlichen Seelenlebens wie aszetischen 
Strebens fordert neben der •allgemeinen Psychologie der Aszese" eine 
Reihe weiterer Kapitel. •Differenzielle und Typenpsycho- 
logie der Aszese" sucht die Beziehungen zwischen individueller und 
typischer Eigenart einer Seele und der ihr eigenen Form aszetischer Ziel- 
wahl und Übung. •Sozialpsychologie der Aszese" betrachtet 
die Bindungen aszetischen Strebens an das Gemeinschafts-Erleben (in Ehe, 
Familie, Volk, Kirche) und die •psychologische Struktur" von Gemein- 
schaften, die aszetischer Eifer geschaffen hat, z. B. die Auswirkungen 
sozialpsychologischer Gesetze in aszetischen, religiösen Genossenschaften, 
die psychologischen Gesetzlichkeiten und Formen aszetischen Führertums, 
die seelische Macht schöpferischer aszetischer Vorbilder usw. Den wechseln- 
den Phasen seelischer Entwicklung von der Kindheit bis zur Ewigkeitsnähe 
entsprechen Wandlungen aszetischen Wollens und Sollens, denen eine •g e n e- 
tische Psychologie der Aszese" ihrerseits nachgeht. Schließlich 
wären die Ansätze einer •Psychopathologie der Aszese" weiter 
auszubauen. Ihren Gegenstand bilden die Fehlformen aszetischen Lebens, 
die aus anormalen • sei es geisteskrankem, sei es psychopathischem und 
neurotischem • Seelenleben hervorwuchern, und auch die vielleicht hei- 
lende, vielleicht hemmende Rückwirkung aszetischen Strebens auf •ge- 
schwächtes" Seelenleben. 



Alexander Willwoll S. ]. 

II. Seelenleben und Aszese. 

Unsere erste Frage lautet: Wie verhalten sich im allgemeinen Struk- 
tur und Sinn des Seelenlebens (1.) zu Zielwahl und Grundforderungen der 
Aszese (2.)? Wie fügen diese sich zum Naturstreben der Seele, das in ihren 
Anlagen schlummernde •Wesensbild" zu verwirklichen? 

1. Erinnern wir uns zuerst an die Wesensart der Seele. Wir können sie nur 
umschreiben, indem wir die schroffen Gegensätze aufzeigen, die in ihr zur 
Einheit gebunden sind. Zwei Gruppen solcher Gegensatz-Einheiten, •Uni- 
tates opposhorum", seien für unsere Zwecke hervorgehoben: a) Sankt 
T h o m a s weist im Anfang seiner Quaestio de anima auf das Fundamen- 
talproblem philosophisch-psychologischer Anthropologie: wie die Seele zu- 
gleich geis tig e Eigenständigkeit besitzen und doch bis in ihr feinstes Sein 
der Körperwelt, der Triebmacht, dem Irrationalen verhaftet sein könne. 
Sie ist an Körper und Blutstruktur gebunden, in die Umwelt von Stoff- 
Raum-Zeit gebannt, in das Schicksalswalten der Naturgesetze, die im 
Kosmos herrschen, verflochten. Dennoch steht sie irgendwie frei über 
alledem. Im geistigen Persönlichkeitsbewußtsein besitzt sie sich selbst, erlebt 
sie Eigensein und unveräußerlichen Eigenwert, ist ihr Antlitz geistigen 
Welten zugewandt. Ja, sie wirkt gleichsam schöpferisch, neue Anfänge set- 
zend, auf die Körperwelt, von der sie abhängt. Als •Forma corporis" 
reißt sie tote Atom-Milliarden in den Kreislauf des Lebens herauf und 
Kulturwerke der Kunst und Technik schaffend prägt sie in stofflichen Ge- 
bilden symbolisch ihr inneres Wesen und Wollen aus. • Im Seeleninneren 
selber ist die feine Oberschicht des geistigen Denkens und Wollens in 
irrationale Tiefenschichten der Instinkte und der Assoziationen hinein- 
gebaut. Das Geistige bleibt von der Dynamik dieser Tiefen nicht unbe- 
wegt, es kann ohne sie gar nicht recht wirken. Dennoch steht es wiederum 
frei auch über alledem. In, teilweise wenigstens, freiem Formen an Wert- 
urteil und Wollen steuert es sich selbst seiner Wertwelt zu. Indirekt ver- 
mag es mitgestaltend in die Tiefenschichten, in seine Grundlagen, hinein zu 
wirken. Aus wirklichen und Schein-Werten jene herausgreifend, die er zu 
•seinen" persönlichen, sein Leben bestimmenden Werten machen will, ver- 
fügt der Geist über ewiges Schicksal. So steht er beglückend und grauen- 
erregend hoch über den Tiefenschichten des Lebens und ist doch in ihnen 
verwurzelt. • Als geistig-persönliches Wesen ist der Mensch in der Welt 
frei •auf sich gestellt". Aber sein stolzes •Fürsichsein" ist zugleich ein un- 
tragbares und armes Einsamsein und Preisgegebensein. Aus seiner Armut 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

und Enge muß er nach menschlicher Gemeinschaft und Hilfe ausschauen. 
Wo er nach objektivem Wert strebt, zerrt ein Gewoge subjektiver irratio- 
naler Einflüsse an seinem Denken und Wollen und bringt sein Glück zum 
Scheitern, wenn er nicht fest verankert ist in objektiven, außer ihm liegen- 
den, •absoluten Normen" seines geistigen Lebens, letztlich in Gott. Jedoch 
in seiner Bindung an das •Objektive" außer und über ihm vollendet sich 
die innere Größe und Freiheit des Geistes. In Gottes objektiven Normen 
von Wahr und Gut verankert steht er über dem Gewoge irrationaler 
Hemmungen des Geistes, gewinnt er an Gottes Wahrheit und Güte Anteil, 
und in schöpferischer, zeugender Liebe neigt er sich schenkend zu fremdem 
Seelenleben • ein Bild der göttlichen Dreieinigkeit. 

b) Noch eine zweite Gruppe von Wesensgegensätzen in der Seele ist für 
das Verhältnis von Seele und Aszese bedeutsam. Es geht dabei um den 
Primat der seelischen Einheit und Entwicklung und ihre Einstellung zu 
objektiven Werten und Normen. Da ist zunächst der Gegensatz zwischen 
der reichen, nach vielen Richtungen ausstrahlenden Lebensfülle und der 
in aller Vielfalt herrschenden Richtungseinheit des Seelenlebens. Zahlreiche 
Anlagen, Antriebe, Tätigkeiten, die recht mannigfachen Sonderzielen zu- 
drängen, gehören zum Seelenleben. Aber wo das Seelenleben nicht krank 
oder ungeordnet ist, wuchert nicht jede Teilanlage für sich. Vielmehr ist 
das Vielerlei zur Einheit des Ganzen verbunden, dessen Struktur und Sinn 
zugeordnet. Es herrscht der •Primat des Ganzen über die Fülle". 
Ein zweiter Gegensatz: Entwicklungstendenz und Beharrungsträgheit. Die 
Kontinuität im Seelenleben wäre unterbrochen, wenn nicht •konservierende" 
Mächte in ihm wären • man denke an das Gedächtnis. Mehr aber kennzeich- 
net alles geschaffene Leben der Drang zur Erfüllung seiner Anlagen, zu im- 
mer weiterer Entwicklung. Wenn biologische Lebenskraft schon im Abstieg 
ist, kann geistiges Leben noch neue Anstiege wagen, und wenn intellektuelle 
Lebensenergien nachlassen, kann der Greis im ethischen •Verarbeiten" seiner 
Schwäche noch zu neuer innerer Freiheit und zu einem über das Diesseits 
hinausgreifenden Lebenssinn reifen. Es herrscht •Primat der Ent- 
wicklung". Während, drittens, krankes Seelenleben sich von objektiv 
gültigen Normen des Denkens und Wollens absperren und sich in die 
Isolierung und Ichverkrampfung verlieren mag, ist wesensgemäßes Seelen- 
leben, wie wir bereits sahen, dem Objektiven, Absoluten, dem Dienste 
Gottes und der Hingabe an die Mitwelt und die zu schaffenden Werke 
zugewandt. Charlotte B ü h 1 e r hat aufgezeigt, wie das Lebensglück nur 



Alexander Willwoll S. ]. 

gewonnen wird, wenn man den Einsatz des eigenen Ich wagt und wenn 
der •Dominanzwechsel" vom bloßen Suchen eigener Befriedigung zur Hin- 
gabe gelingt. Es herrscht der •Primat des Objektiven über das 
Subjektivistische in uns". 

Freilich, dem Primat der Einheit, Entwicklung und Objektivität können 
die Anlagen zu Zersplitterung, träger Starre, Verkrampfung ins eigene 
Selbst entgegenwirken und die Verankerung des Geistes in den •Tiefen- 
schichten" kann zum Versinken in diesen Schichten führen. Darum sind die 
•Vorzugsgaben" des Geistes, wenn sich das Wesensbild der Seele verwirk- 
lichen soll, zugleich die großen •Aufgaben" eines Lebens der 
•Selbstverwirklichun g", der Selbsterziehung. 

2. Übersetzen wir nun das Gesagte in die Sprache der A s z e s e, um die 
Wesensart des Seelenlebens mit den Lehren der Aszetik zu vergleichen und 
zu sehen, wie beide zueinander •konvergieren". Zunächst zur Konvergenz 
zwischen Aszese und Primat des Ganzen usw. in der Seele. 

Dem Wesen unseres geschöpflichen, durch und durch •relativen" Seins 
entspricht es, daß es auch durch und durch, zumal in seinem bewußten 
Erleben und seinem willentlichen Formen an sich selbst, auf das objek- 
tive •Absolute", auf Gott hin geordnet sei. Doch liegt in der Seele, in 
ihrem falsch verstandenen Naturdrang zur Selbstbehauptung die Möglich- 
keit und Anlage zur Auflehnung gegen diesen Primat der objektiven Nor- 
men Gottes. Der Katechismus spricht darum in der Lehre von den •An- 
lagen zur Sünde", den sieben •Hauptsünden", an erster Stelle von der 
•Überhöhung" des eigenen Ich, dem Hochmut, der •S u p e r b i a" als 
erster aller Sünden quellen. Neben ihr nennt der Katechismus die •T r ä g - 
h e i t" des Geistes, dessen Beharrungstendenzen die Unruhe des Entwick- 
lungsdranges lähmen. Die innere Einheit, der •Primat des Ganzen" in der 
Seele, die rechte Geformtheit wird bedroht von mancherlei Anlagen der 
Seele zur Formfeindlichkeit und Maßwidrigkeit im individuellen und so- 
zialen Leben, Unmäßigkeit im Genuß, Zorn, und anderen •Hauptsünden". 

Anlage wird zur ungewollten Geneigtheit der Seele, zu Versuchung, wo 
sich ein konkreter Einzelwert breitspurig vor dem engen Bewußtsein auf- 
stellt. Eine •Psychologie der Versuchung" wird zunächst an die Struk- 
tur unseres •Werterlebens" erinnern müssen. Rein theoretisches Wissen 
kann objektive Abstufung der Werthierarchie erfassen, aber es bleibt ein 
unlebendiges, eben ein bloßes Wissen. Wirkliches Wert-Erleben • und 
nur in solchem wurzeln Willensentschlüsse • deckt sich mit dem objek- 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

tiveren bloßen Wissen nicht. An ihm ist mehr die ganze Seele beteiligt. Die 
objektiven Werte müssen sich in der werterlebenden Seele, die ihr •indi- 
cium practicum" formt, gleichsam spiegeln; aber der Spiegel der Seele ist, 
wie ein Seespiegel, selten ruhig. Er kann objektive Werte bald überzerrt 
groß, bald lächerlich klein und verbogen wiedergeben. Er kann von Stunde 
zu Stunde und viel rascher und jäher seine Form und die seiner Wertbilder 
verändern. Sprach doch gerade darum ein Heiliger das •Nihil a me 
alienum puto". Zwar kann die Seele in willentlicher Aufmerksamkeits- 
lenkung die Struktur ihres Werterlebens verändern und inzwischen den 
Einfluß falschen Werterlebens auf das freie Wollen suspendieren. Aber 
aus der Aufmerksamkeits-Psychologie wissen wir, daß ein Umschalten der 
Aufmerksamkeit verhältnismäßig geraume Zeit in Anspruch nimmt (nach 
Lindworsky wenigstens eine Drittelsekunde, sogar bei relativ indifferenten 
Gegenständen, wie sie im Experiment geboten werden können). Auch setzt 
die •Umschaltung" voraus, daß andere Werte gleichsam in erreichbarer 
Nähe, •bewußtseinsnahe" bereit stehen, auf die sich die Aufmerksamkeit 
hinlenken lasse. Diese Werte müssen als bedeutsam erscheinen -und nicht 
als gewissermaßen •veraltet". Daher der Wert immer neuer •Betrachtung" 
religiöser Höchstwerte und allgemein der Pflege wacher geistiger Interes- 
siertheit. Das Bewußtsein muß für solche rasche Umstellung eine gewisse 
Elastizität haben, die durch gesunde Frische der Nervengrundlagen unse- 
res Seelenlebens gefördert wird, während Angst und Entmutigung leicht 
Verengung und eine Art Starre der Aufmerksamkeit mit sich bringen 
können. Übrigens gibt es, wie mehrere Temperamente, so auch verschiedene 
•Typen" der Aufmerksamkeit, die Anlage zu Konzentration wie zu Ab- 
lenkbarkeit, •Klebrigkeit" und Wandelbarkeit der Aufmerksamkeit ist 
nicht bei allen gleich. 

Wenn unfreie Neigung zu freiem Sichentschließen für den Unwert wird, 
steht die Aszetik vor dem düsteren Kapitel der •Psychologie des Sün - 
ders". Über ihren letzten Werthaltungen (•indicium ultimo practicum") 
stehend kann die Seele willentlich ihr Werterleben, ihr •liberum de agen- 
dis iudicium", fehlformen und es so fixieren. Sie entscheidet sich dann 
gegen den ihr wesensgemäßen Primat der objektiven Normen, gegen die 
Tendenz zu einheitlicher innerer Entwicklung, für auswuchernde Teiltriebe, 
für das Formfeindliche in ihr. Darum ist das, was Ethik und Aszetik als 
•Sünde wider Gottes Gebote" bekämpfen, zugleich ein Sichvergehen gegen 
das Wesensbild der Seele selbst, Hinwendung zum Unwert, Zerstörung 



Alexander Willwoll S. ]. 

von Maß und Form • das Exerzitienbudi betont richtig in der Betrach- 
tung •de propriis peccatis", im Anschluß an alte Tradition, die rein psy- 
chologische •Desordinatio operationum". Die für den Augenblick fixierte 
falsche Werthaltung kann zur verfehlten Dauerstruktur der Seele werden. 
Es wird zum •Fluch der bösen Tat, daß sie fortwirkend Böses muß ge- 
bären", bis zur Verbissenheit in den psychologisch-ethischen •Autismus", 
in dem das Böse gut und das Gute böse genannt wird, weil die verzerrte 
Seele objektive Wertordnungen nur noch verzerrt in ihrem Wissen wider- 
spiegelt. Die Seele ist in das Mysterium iniquitatis, des Unrechtseins, hinein- 
geführt und aufgenommen. 

Nicht nur Fehlstrukturen in der Werthaltung, sondern auch die Einsei- 
tigkeiten in Temperamentsanlagen, Assoziationen und Komplexen der 
•Tiefenschichten" in der Seele fordern die scheinbar negative Arbeit der 
Umformung und Umstrukturierung der Seele, die • eigentlich fälschlich 
so genannte •negative Aszese", Bekehrung und Reue, Überwindung 
und Abtötung. Die •Psychologie der Reue und Bekehrung" hat 
schon in den 1890er Jahren amerikanische Psychologen interessiert. Trotz 
ihrer noch plumpen Methode haben sie auch manches gute Ergebnis ge- 
wonnen. Wunderle, M. Moers u. a. haben im letzten Jahrzehnt das Reue- 
Erlebnis psychologisch analysiert. In anderer Art hat M. Scheler mit den 
Theorien abgerechnet, die in Reue nur eine Art Zerfallsprodukt der Seele 
oder allenfalls Triebsublimierung zu sehen vermochten. Er zeigte, was die 
anderen Arbeiten bestätigen, wie Reue etwas vom Kostbarsten in der Seele 
ist: Umschichtung der Fehlstruktur, Abkehr vom Nichts des Unwertes und 
Wiedergewinnung wesensgemäßen Lebens, neuer Lebensauftrieb und Sich- 
durchsetzen des Wesensbildes der Seele, seelische •Neugeburt". Psycholo- 
gische Analyse der Sündenbetrachtungen im Exerzitienbuch, zumeist der Be- 
trachtung •de propriis", würde noch eindringlicher zeigen können, wie ge- 
rade in sehr tiefem Reue-Erlebnis größte positive seelische •Wiedergeburts- 
Werte" • rein psychologisch gesprochen • geborgen sind. • •Psycho- 
logie der Abtötung" achtet zunächst auf die Formwidrigkeit von 
•Teiltrieben", die sich gegen den •Primat des Ganzen" in der Seele richten. 
Ist doch der Sinn von christlicher Abtötung und Überwindung nicht die 
stoische Abdrosselung wertvollster seelischer Kräfte, etwa des Gemüts- 
lebens, auch nicht indische Flucht vor dem Leben, sondern Realisierung des 
•Primates der seelischen Einheit", Hinführung der Einzelanlagen zur 
wesens- und sinngemäßen Einordnung in das seelische Ganze und seinen 

8 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

Sinn, innert deren allein die Teilanlage werthaltig bleibt. Das gilt von der 
aktuell notwendigen •defensiven" wie von der •aggressiven" Überwin- 
dung, die für spätere Notfälle die Seele bereiten soll. Das zunächst so 
paradox Sinnlose der Worte •agere contra propriam naturam" wird, rich- 
tig betrachtet, zum vollendeten Dienst am Wesensbild der Seele. Allerdings 
fordern die alten praktischen Meister in ihren Mahnungen zur •sancta 
discretio" ebenso wie die Theorien der Willens- und Aufmerksamkeits- 
psychologie mit Recht, daß Überwindung der Seele •wesensgemäß" sein 
müsse: daß sie nicht den Fehlwert erst recht aufdringlich im Mittelpunkte 
des Bewußtseins und der Aufmerksamkeit sich festkrallen lasse, daß sie 
nicht Fehlverkoppelungen schaffe und bloße Instinktsublimierung mit 
Tugend verwechsle, daß sie nicht das Leib-Seele-Ganze schwäche und erst 
recht zu Hemmungen bereitmache, daß sie nicht den elastisch-frohen Wil- 
len •breche", nicht durch Persönlichkeitsentwertung und Einkeilen von 
•Minderwertigkeitskomplexen" neue Hemmungen und Ichverkrampfungen 
heraufbeschwöre, statt innerlich frei und lebensmutig zu machen. 

Der Primat der Entwicklungstendenz über träge Seelenstarre 
fordert bewußte Selbstformung und immer neuen Auftrieb des Lebens. 
Wo der versagt, erstarrt das Leben. In der Sprache der Aszetik wäre das 
• auf aszetischem Gebiete • das Vollkommenheitsstreben •positiver 
A s z e s e". Es birgt in sich •Entwicklungs-Unruhe" • nicht die Unruhe 
des innerlich Unsicheren, Ängstlichen, auch nicht die des Menschen, der im 
frommen Streben letztlich sein ideales Spiegelbild sehen möchte. Es ist die 
Unruhe des •Heiligen", der in Gott still geborgen ist und doch immer neu 
und weiter zum Berge Gottes hinansteigen will, weil er sich Gott nie nahe 
genug weiß. Es ist der Gegensatz zur Sattheit des seelisch stagnierenden, 
in der Sprache der Aszetik: des Lässig - L a u e n. Zum Lebensauf trieb ge- 
hört, wie das Seelenleben nun einmal ist, nicht zwar die pedantische Scha- 
blone, die das Kleine, die Übung, die Tradition vergötzt, wohl aber die 
Geistesweite, die das Kleine in seinen großen Zusammenhängen zu sehen 
vermag und die Spannkraft des Lebenswillens, die sich in der gesunden 
•Treue zum Kleinen" auswirkt. In steinigem Bergland arbeitet sich das 
Leben, die Vegetation, langsam aufwärts, indem sie Samen um Samen in 
die Steinritzen senkt, bis kleine Keime Wurzel fassen und den Boden 
lockern. So gewinnt zuletzt der Bergwald die Steinhöhe. Willenspsycho- 
logie und Psychotechnik empfehlen die zweckgemäße Aufteilung großer 
Aufgaben in Teilaufgaben und Hingabe an diese, ohne daß dabei das 



Alexander Willwoll S. ]. 

Kleine aus dem Verband des Ganzen der Aufgabe und der großen Motive 
zu dieser Aufgabe ganz isoliert wird. Aszetik spricht von •Partikular- 
examen" (siehe unten) und von der •Treue zum Kleinen", die aber 
von großen Motivzusammenhängen getragen sein muß. • In allen Ge- 
bieten geistigen Lebens ist es sodann wichtig, daß der Entwicklungsauftrieb 
bei Wahl von Ziel und Weg sich der persönlichen Eigenart, dem Typus, 
der Lebensphase usw. anpasse. Zahlloses Versagen und Verzagen und 
Zurücksinken in Lauheit wird dadurch verhütet • im aszetischen wie in 
allem anderen Streben. Die Aszetik, die schneller an die individuelle Gna- 
denführung denken darf, hat den schöneren Ausdruck, daß sich das Streben 
richten solle •secundum mensuram donationis Christi". 

Wesensgemäße Entwicklung der Seele, Realisierung ihres Wesensbildes 
besagt ein immer weiteres Hineinwachsen in den •Primat des Ob- 
jektiven über das Subjektivistische". Es muß, wie es Charlotte Bühler 
in dem bereits genannten •Lebenslauf als psychologisches Problem" zeigte, 
der Dominanzwechsel gefunden werden: aus bloßer Funktions-Lust zur 
Achtung vor dem Funktions-Sinn, aus Trachten nach der Befriedigung 
am Tun um seiner selbst willen zur Hingabe und zum Einsatz des Ich an 
die über ihm stehende Aufgabe, die Wendung vom •Ich" zum •Du". 
Letztlich aber muß die Wendung gefunden werden, in der die tatsäch- 
liche Zuordnung unseres kontingenten geschaffenen •Seins" auf den einzig 
schlechthinnigen Wert, Gott, im bewußten •Erleben" der Seele sich gestaltend 
auswirkt. Mit anderen Worten: Echtes seelisches Wachsen ist Wachsen 
zur Hingabe in Ehrfurcht - Liebe - Opferung. Und dieses sind zugleich die 
Grundmotive und die Höchstziele christlicher Aszese. Zur Hingabe in 
Ehrfurcht: das ist Anerkennung Gottes und der objektiven Seins- und 
Werthierarchie, jener feine •Spürsinn" für die Gegenwart und für das 
Walten der Hoheit Gottes in aller Schöpfung, in den Menschen ringsum 
und im Weltgeschehen; es ist das Gottfinden des •demütigen" Men- 
schen. Zur Hingabe in Liebe: diese ist ja schlechthin letzte Hingabe. 
Während der Instinkt im biologischen Naturgesetz wurzelt und auf Ab- 
reagieren und Befriedigung des eigenen Selbst zielt, wurzelt Liebe im 
Werterkennen und will sie wertschöpferisch zu anderen hinzielen, fremdes 
Sein erhöhen. (Wo sie mit sozialem Instinkt in Geschlechterliebe zur Syn- 
these verbunden ist, hebt sie das Biologische in höhere Sinneinheit herauf, 
macht es zum Ausdruck auch des Geistigen und überdauert sie die Trieb- 
kraft in stillem Weiterwachsen.) Liebe drängt zur Hingabe und Anglei- 

10 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

chung in der Vereinigung, im •Wir-werden". So wird sie Opferung. Hin- 
gabe in Opferung: in dem Streben der Heiligen drängt es zur An- 
gleichung an das objektive Bild des Sohnes Gottes, des Christus, auch des 
crucifixus. Hier besonders überflutet Liebe das bloße rationale, •kluge" 
Berechnen des bloßen Verstandes, verschmilzt die Logik des reinen Den- 
kens mit der •Logik des Gemütes" zur Einheit, in letzter Hingabe zu 
Gefolgschaftstreue an den •Christus" und in Kreuzweg-Minne. 

Aszese entspricht dem Wesensbild, das in der Seele Wirklichkeit 
werden will mit seinem •Primat der Einheit, Entwicklung, Hingabe ans 
Objektive". Nur ist christliche Aszese Über-Erfüllung dessen, was Natur 
verlangt. In das Gotteskind-Leben eingeordnet, dient sie der Uberbauung 
größerer Spannungen • von Natur und Gnade •, der Entwicklung zu 
ungeahnterer Lebenshöhe • dem Leben in Gott •, der Angleichung an 
das gottmenschliche Urbild: •vivit in me Christus". Aber von der Ein- 
gliederung der Aszese in Gnadenleben und Gnadenwirken wollten wir 
hier zunächst noch absehen. 

3. Wir wenden uns nun nach dem Hinweis auf die •Konvergenz" im all- 
gemeinen einigen besonderen Beziehungen zwischen Seelenleben und 
Aszese zu, die sich aus den von uns an erster Stelle erwähnten •Wesens- 
gegensätzen" in der Seele ergeben. 

a) Leib-Seele-Einheit und Aszese 

Das rätselhafte Beisammensein von Seele und Körper hat zu allen 
Zeiten wie die Philosophie so auch die Aszese vor wichtige Aufgaben ge- 
stellt. Irrtümer bizarrer Art, wie die gnostische Lehre von der Leibfeind- 
lichkeit des Geistes, konnten zu Verzerrungen aszetischer Lehren führen, 
die mit nüchterner philosophisch-psychologischer Seelenlehre ebensowenig 
wie mit christlicher Aszese gemeinsam haben. Diese sehen im Körperlichen 
Erlebnisgrundlage, Erlebnisinhalt und Erlebnissymbol der geistigen Seele. 

Der Körper ist Erlebnis-Grundlage der Seele: Aszetik darf 
moderner Forschung dankbar sein für die Liebe, mit der sie den Bedin- 
gungen seelischen Lebens in den Körpergrundlagen nachspürt: der Be- 
deutung der Gehirnpartien und Nerven, der Blutstruktur und inneren 
Sekretion aus den sieben innersekretorischen Drüsen (dem Einfluß etwa 
des Ineinander- und Gegeneinanderwirkens von Zirbeldrüse-Hirnanhang- 
Keimdrüsen für das Tempo seelischer Entwicklung), den Korrelationen 
zwischen  Körperbau  und Charakter,  dem Einwirken  körperlicher  Ent- 

11 



Alexander Willwoll S. ]. 

wicklung und, in den Wechseljahren, Rückentwicklung auf Charakterent- 
wicklung und Charakterhemmungen, dem Seelenleben in seiner Bindung 
an Rasse, Landschaft, Kosmos, der sogenannten seelischen Vererbung, d. h. 
der Vererbung von Körperanlagen, an die Seelenleben teilweise gebunden 
sein kann, usw. Christliche Aszetik rechnet mit diesen Bindungen der 
Seele an die biologischen Tatsachen, um Dinge natürlich zu sehen, die 
keiner anderen Deutung bedürfen, um altes wie neues Wissen ihren Zielen 
gemäß zu verwerten und um die Grundlage des Seelenlebens brauchbar 
zu halten. •Praecepta hygienica iugiter servent" heißt es im Codex iuris 
canonici, und die Aszetik sagt, daß zahlreiche Fehler der Lieblosigkeit, 
Verzagtheit, des Mißtrauens usw. leichter durch verständige Körperpflege 
als durch •Heroismus" vermieden werden. Anderseits, da das Instrument 
des Seelenlebens nicht die Hauptsache ist, entspricht es dem Sinn von Seele 
und Leib, daß sich das Geistesleben nicht zum Diener der Muskulatur 
mache; das Verbrauchtwerden gehört schließlich zum Gebrauchtwerden des 
Instrumentes. 

Der Körper ist Erlebnis-Gegenstand der Seele: es ist aber ge- 
wiß seltsam, wie sehr Menschen zwischen geistleerem Kultus des Körper- 
erlebens und unsicherer Angst vor ihm schwanken können. Das Erlebnis 
des gesunden Körpers ist eine Quelle seelischer Freude und Kraft, es 
kann sie für die geistigen Aufgaben mutiger und sicherer machen. Gering- 
wertung dieses Frohgefühls wäre schon darum unsachgemäß. Freilich muß 
gesunde Funktions-Lust dem Funktions-Sinn untergeordnet sein, damit sie 
nicht zum Tyrannen des Lebens werde. • Das Erleben des kranken 
Körpers kann für den Geist eine schwere Belastung bedeuten. Es kann die 
Seele gleichsam verkrüppelt, verzagt, lebensunmutig machen und sie zu 
mancherlei •Überkompensierungen" neurotischer Art verleiten. Aber das- 
selbe Erleben kann die Seele auch zu wundersamer innerer Feinheit, Frei- 
heit und Reife hinführen. Menschen mit • wie man so sagt • über- 
erregbaren •Nerven" sind seelisch leicht verwundbar, wo andere nichts 
am Leben zu tragen haben. Das kann sie zu unausstehlichen, selbstsüchtigen 
•Neurotikern" machen. Es kann ihnen aber auch helfen, feinfühliger, ver- 
stehender, taktvoller zu werden, wenn sie ihr Erleben dem Gesamtsinn 
ihres Lebens einordnen und die Gefahr zum Segensquell für andere zu 
machen suchen, grundgütig zu werden trachten. Gelingt es ihnen nicht 
immer, so doch manchmal. • Das Erleben des Körpers in seiner Rei- 
fung und geschlechtlichen Anlage kann strebende Seelen in führerlose Un- 

12 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

Sicherheit des Wertens und Wollens geraten lassen. Sensationelles Auf- 
bauschen •sexueller Not", wie es eine Zeitlang Mode war, widerspricht 
psychologischer Erfahrung schon darum, weil es die •Not" zuviel in den 
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit hineinpflanzt und hineinredet. Über 
bloßem biologischem Wissen, das noch keine Willenstat gewährleistet, und 
über Angstmoral, die im Dunkeln und in den Graben hinein tappen läßt, 
steht die Hinführung zur Ehrfurcht vor Gottes Allmacht, Weisheit und 
Güte in der Schöpfung und vor der Ewigkeitsgröße einer Stunde, in der 
Elternkräfte und Gottesodem einem Ewigkeitswesen das Dasein geben. 
Es ist die religiöse Ehrfurchtshaltung, die mit Klarheit und Feinheit eines 
an Treue gewohnten Gewissens gepaart ist. 

Die Körperwelt dient als Erlebnis-Symbol des Geistes: Die 
geistige Seele ist ja nicht nur in ihrem unbewußten Sein •Forma corporis". 
Die •Forma" schafft sich auch für ihr bewußtes Erleben im bewußten 
Gebaren des Körpers ihren Ausdruck. Dadurch kann sie formend auf das 
Erleben anderer einwirken. Zugleich ist es die eigentümliche Macht echter 
Symbole, daß sie rückwirkend auf den Geist des Menschen formen, der 
sie schafft, daß sie für dieselbe Gesinnung ein Hort sein können, die er 
symbolisch ausdrückt. (Insofern hat fast jede Tat des Menschen noch eini- 
gen Anteil an der •Immanenz", die geistiges Leben kennzeichnet.) 

Ein paar Hinweise: Die •moderatio externa", die äußerste Zucht in 
Haltung, Gang, Miene und Geste ist an und für sich naturhaftes Symbol 
innerer •Haltung". Wie diese, soll sie nicht verschnörkelt sein und nicht 
durch aufdringliche Starre den Eindruck machen, als ob hier jemand seine 
innere Unsicherheit verpanzern und verkleiden wolle. Sie soll echt und 
wahr sein. Sie ist aber auch Schutzwall für innere Gesinnung feiner Ehr- 
furcht und darum legen die •Meister" mit Recht soviel Gewicht auf sie. 
Ist doch z. B. die Haltung betender Menschen Symbol und Hort innerer 
Andacht. • Die Beobachtung •gesellschaftlicher Formen" in 
mündlichem und brieflichem Verkehr soll echtes Symbol innerer Ehrfurcht 
und Liebe sein. Aber auch wo diese Formeln konventionell-äußerlich ge- 
worden sind, verrät es und bewahrt es innere Zucht, wenn man sich an sie 
hält. So sind diese •Anstandsregeln" psychologisch • und aszetisch • 
von Belang, während Verzicht auf Takt und Formen nicht zur Einfach- 
heit des Heiligen und nicht zur Psyche des natürlich-echten Menschen ge- 
hören. • Menschliches Sprechen ist das erste, wichtigste, am engsten 
zum Wesen des Geistes gehörende Symbol, ein besonderes Bild der Zeu- 

13 



Alexander Willwoll S. J. 

gung des Verbum Divinum und seiner Sendung in die sichtbare Welt. 
Darum formt gerade der Mißbrauch dieses Symbols, seine Verkehrung in 
Falschrede, so stark mißgestaltend an der Seele, während Pflege der 
Wahrhaftigkeit und zugleich rücksichtsvoller Güte im Sprechen psycho- 
logisch wie aszetisch höchste Werte für die Seele des sprechenden Menschen 
selber birgt. Sorgfältig durchgeformter •Stil" der Rede kann (wie ge- 
pflegte Kleidung) Sache echt vornehmer und gütig rücksichtsvoller Men- 
schen sein, aber auch wohl Sache stolzer Menschen, die sich selber suchen. 
Jedenfalls wäre es nicht uninteressant, vielleicht auch nicht praktisch nutz- 
los, neben die Psychologie der Sprache auch eine •Aszetik des Stiles" zu 
stellen. • Symbole ihres inneren Wesens und Wollens schafft die geistige 
Seele in den Gebilden von Kunst und Technik, die sie durch den 
Körper formt. Wie viel stolze, selbstsichere Kraft • oder ist es Uber- 
kompensierung geistiger Ohnmacht gegen das Schicksal? • mag sich in 
den technischen Gewaltwerken der alten Pharaonen in der heutigen Wüste 
Ausdruck gesucht haben, und wie seltsam können diese Bauten auf die 
Menschenseele wirken. Hingebendes Schaffen und Empfangen • nicht 
spielerisches •Genießen" • hoher Kunst erfaßt die Seele des Schaffenden 
und des vom Kunstwerk beschenkten Menschen viel tiefer und ganzheit- 
licher, als die meisten anderen •Ereignisse" im Seelenleben. Daher die 
Macht begnadeter Meister, Menschenseelen oft dauernd eine Form zu 
geben. Kunstwerke als Ausdruck einer wertgesättigten und reinen, reichen 
Seele können Menschen zu Reinheit und innerem Reichtum bereiten 
und der ewigen Schönheit Wege in diese Seelen ebnen, so wie aus wert- 
armem und getrübtem Innenleben des Künstlers verarmende und zer- 
setzende Mächte ins Innenleben anderer Menschen hineinwirken. Auch 
schon im Ringen großer Meister um echten Ausdruck für das Große, das 
vor ihrem Geiste steht, und in der ernsthaften Hingabe des Menschen, der 
nicht nur genießerisch dem Werke der Kunst entgegentritt, liegt viel 
innere Zucht und Hingabe an geistige Wertwelten, liegt •Aszese der 
Kunst". Psychologie und Philosophie der Kunst fordern ihre Ergänzung 
auch in einer •Aszese der Kunst", des Kunstschaffens, des Auf- 
nehmens von Kunst und • wir denken an wirkliche Kunst • gegebenen- 
falls des Verzichtens. 

14 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

b) Aszese und Schichtenbau der Seele 

Das Wort •Schichtenbau" steht selbstverständlich im Gegensatz zum 
unräumlichen Wesen der Seele. Aber wir Menschen haben kein unmittel- 
bar intuitives Schauen geistiger Wesensart und müssen in Begriffen und 
•Bildern" reden, die aus der Sinnesanschauung erarbeitet wurden und 
darum das Wesen des Geistes nicht adäquat wiedergeben. Rationalistischer 
Verzicht auf •Bilderdenken" würde der Eigenart des Geistes nicht näher 
führen. So sprechen wir von •übereinander liegenden und ineinander ver- 
lagerten Schichten" der Seele, wissend, daß in Wahrheit die Eigenarten der 
Seele, das Rationale und Irrationale, das Denken und Wollen viel feiner 
•ineinander" sind, als wir uns vorstellen und denken können. Der Gegen- 
satz der •Schichten" wurde stets erlebt. Übergeistige Gnosis wertete dabei 
nur die Geistschicht, ebenso der Rationalismus. Aus dem Ressentiment da- 
gegen wurde das Gegenextrem geboren, etwa L. Klages' Lehre vom Geist 
als Widersacher des Lebens. Beide Einseitigkeiten lassen das feine Inein- 
anderwirken und Füreinanderwirken der Seelenschichten nicht erkennen, 
auf das z. B. neuerdings Erich Jaensch in seiner •Integrationspsychologie" 
und Gerh. Pfahler nachdrücklich hinwiesen. 

Da ist zunächst geistig-intellektuelles Erkennen in die Welt der Sin- 
ne n b i 1 d e r hineingebaut. Begriffe an sich sind unanschaulich und die Ge- 
danken folgen einander • von Rechts wegen • in •logischem" Zusam- 
menhang. Die Sinnenbilder sind anschaulich und folgen einander nicht nach 
Gesetzen logischer Verbundenheit, sondern weil Naturgesetze, die das bio- 
logische Geschehen in Gehirn und Organen regeln, hier in das Bewußtsein 
hinauf wirken. Begriffliches Denken ist im Entstehen und Verlauf stets 
von Sinnenbildern begleitet, umgeben, getragen und mitbestimmt. Ander- 
seits zeigten denkpsychologische Experimente, wie diese Sinnesbilder hin- 
wieder je nach den Zielen und Aufgaben geistigen Denkens mehr oder 
minder bewußterweise entstaltet, umgruppiert, neugeformt werden, damit 
sie dem Denken eher dienen. So steht das Geistige in seiner Bindung an 
die anschaulichen Bilder doch auch wieder irgendwie •über alledem". 
Auch ist das Ineinanderwogen von abstraktem Denken und farbengesät- 
tigten •Bildern" nicht bei allen gleich stark. Zwischen fast aus der An- 
schauung entwurzeltem, abstraktem Denken und dem Künstlerdrang, Ab- 
straktes in anschaulichen Symbolen zu fassen, gibt es viele Abstufungen. 
• Es wäre reizvoll, im einzelnen zu sehen, wie die Meister des betrachtenden 

15 



Alexander Willwoll S. ]. 

Gebetes diese Tatsachen berücksichtigen, auch wie der •Typus" sich 
geltend macht etwa in der Vorliebe von Meistern und Schülern der Be- 
trachtungskunst für diese oder jene Betrachtungsweise. (Man vergleiche die 
Betrachtungsbücher von Lohmann und Huonder!). Das Exerzitienbuch mit 
der Anregung zur •Compositio loci" beim Einspielen der Betrachtung, mit 
der eigenartigen Struktur der •Applicatio sensuum", bei der das Geistige 
sich in das Vorstellungsleben hinein auswirkt, mit der •Contemplatio" der 
2.•4. "Woche, anderseits mit der strengen Form der •Meditatio", wie sie 
der ehrw. P. Roothaan in seiner •Ratio meditandi" auslegt, trägt den ver- 
schiedenen •Typen" Rechnung, jedoch so, daß nie die geistige Leitung der 
Seele in der Bilderfülle der Sinne ganz schwindet, anderseits im gewöhnlichen 
Beten nie die Einwurzelung des Denkens im Anschaulichen ganz fehlt. 

Durch die •Bindung an die Sinnen Schicht" ist das Geistige 
auch an die Macht der Assoziationen und der Gefühle gebunden. 
•Wie die Vegetation ohne chemische Affinität der Teile nichts ausrichtet, 
so ist unser ganzes Bewußtseinsleben an die mächtige und alles durch- 
dringende Wirksamkeit der Assoziationen gebunden", schreibt mit Recht 
P. F r ö b e s, und O. S e 1 z hat schön gezeigt, wie alles geordnete, alles 
wertschöpferische Denken bis in die höchsten Inspirationen des Genies 
hinauf an das Ineinanderwirken von •bewußtseinsnahen" Vorstellungs- 
komplexen gebunden ist. Anderseits steht doch das Geistige irgendwie 
•über alledem", •die Assoziation", fährt P. Fröbes fort, •bleibt das Werk- 
zeug eines höheren Einflusses, des Willens", der durch •indirekten aber 
richtunggebenden Einfluß" normalen Denkverlauf regelt. • Von den be- 
wußtseinsnah in der Seele bereitstehenden Vorstellungskomplexen (den 
Apperzeptionsmassen) hängt es vielfach ab, in welcher Prägung und Fär- 
bung ein religiöser Gedanke, eine aszetische Anregung von der Seele auf- 
gefaßt und aufgenommen wird. So können schier unverständliche Hem- 
mungen religiösen Lebens, etwa des Glaubens oder der Gottesliebe, auf 
ungünstige Kindheitserinnerungen an Eltern und Lehrer zurückweisen, 
wenn eine Gefühlsübertragung von diesen Erinnerungen auf religiöse Ge- 
danken erfolgt ist. • Mehr oder minder positiv oder negativ •affekt- 
gesättigte" Vorstellungskomplexe können auch einen, selten klar beob- 
achteten, dafür um so stärkeren Einfluß auf unser Wahrheitssuchen aus- 
üben, wo immer die Wahrheit unsere Interessen berührt, wo es um die 
Beurteilung unserer selbst, um die Bewertung von Freund und Feind, wo 
es um liebgewonnene •wissenschaftliche Gedanken" sich handelt. Mancher 

16 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

unberechtigte Zweifel kann da irrational festgehalten, vor manchen Fol- 
gerungen das Denken irrational vom Wege abgelenkt und umgebogen 
werden. Es kann viel •Aszese des Denkens" brauchen, um dem 
Denk-Ethos, das zur "Wahrheit drängt, zum Durchbruch in der eigenen 
Seele zu helfen. 

Trotz ihrer Bindung an die •Tiefenschichten" kann hinwieder die Seele 
absichtlich von sich aus neue Assoziationen und Vorstellungskomplexe 
stiften. Sie bereitet sich dadurch für spätere Leistungen, sie bewirkt eine 
Umstrukturierung der Seelenschichten, so daß später ihr gutes "Wollen in 
der Seele selbst weniger Hemmungen und mehr Resonanz findet, leichter 
sich durchsetzt. Es ist der Psychologie der Assoziationsstiftung wie der des 
"Wollens entsprechend: daß bei diesem "Werk die Seele planmäßig bewußt 
vorgehe • inneres Leben soll ja im geistig-bewußten Menschen nicht ein 
nur irrational-unbewußtes "Wogen sein, wie in der Pflanze! •; ferner soll 
das Interesse sich der zu leistenden Einzelaufgabe der Assoziationsstiftung 
zuwenden, weil sonst die Assoziation sich nicht so leicht formt; • durch 
Einbau dieser Kleinarbeit in große, für sie zügige Beweggründe, die etwa 
dem Dogma, der Schriftbetrachtung und Liturgie entnommen sind, soll die 
Seele die Treue zum Kleinen sich groß und wertvoll machen; • sie soll 
die Aufgabe der •Umstrukturierung der Seelenschichten" in leichter zu 
bewältigende Teilaufgaben zerlegen; kurz, sie wird irgend eine, ihrem 
Charakter, ihrer Entwicklungsstufe, ihrer Geistigkeit angepaßte Form eines 
•Partikularexamens" verwerten. "Wie etwa im Sprachunterricht die 
Stiftung •positiver" Assoziationen (z. B. Einprägung richtiger Aussprache) 
wertvoller zu sein pflegt als die Stiftung negativer Vorstellungsbedingun- 
gen (z. B. durch ständiges Vormachen einer verkehrten und zu meidenden 
Aussprache), so wird ceteris paribus ein •positives Partikularexamen" 
werthaltiger sein als ein negatives. Übrigens ist ja der Sinn dieses letzteren 
doch auch ein positiver. 

Assoziations- und Komplexstiftung sorgt dafür, daß im Alltagsleben 
eine Fülle nützlicher Bewegungen, die anfangs nur mit viel Aufmerksam- 
keit und willentlicher Übung vollzogen wurden, mechanisiert werden. So 
das Gehen, Stehen, Schreiben, selbst das Virtuosentum. Der Geist wird da- 
durch entlastet. Es können aber auch Bewegungsautomatismen sich ent- 
wickeln, die unsere Bewegungen gegen unser "Wollen und vielleicht ohne 
unser "Wissen um die vollzogene Bewegung dirigieren • vom nervösen 
Tick bis zur Starre verblödeter Schizophrener. Ebenso können sich Vor- 

Aszese XI/1     2 \J 



Alexander Willwoll S. ]. 

Stellungsgruppen, Assoziationssekten, so sehr vom übrigen, willentlich be- 
einflußbaren Seelenleben abspalten, daß sie gegen den Willen ins Bewußt- 
sein treten und sich, obwohl sie als fremd empfunden und abgelehnt wer- 
den, nicht wegtreiben lassen. Bei krampfigem Sichwehren der Seele hacken 
sie sich erst recht im Bewußtsein fest und führen sie erst recht zu mancher- 
lei unliebsamen Affekten und Antrieben. Wir stehen da vor dem Gebiet 
der mannigfaltig psychischen Automatismen, Zwangsvor- 
stellungen, Zwangsgedanken, Zwangszweifel, Zwangs- 
impulse, die auch der Aszetik zu schaffen geben können. Jedenfalls ist 
die Frage, wie solche Zwangsphänomene sich behandeln lassen, wie ihnen 
allenfalls vorgebeugt werden könne u. ä., für sie von Bedeutung, wenn 
auch in schwierigeren Fällen der Seelenführer den gewissenhaften Arzt zur 
Hilfe nehmen muß. 

Nur sehr kurz sei noch auf eine weitere Form des Ineinanderwirkens von 
Geist- und Tiefenschicht der Seele hingedeutet: unser Werten und Wollen 
ist nicht nur an geistigen Wertwelten orientiert, sondern auch im elemen- 
taren Gefühls- und Triebleben der Seele verwurzelt. Die elemen- 
taren Seelenmächte, die auf biologischen Vorgängen beruhende •A n g s t" 
und ihr Gegenstück, wirken bis in die sublimsten geistigen Haltungen 
hinauf, hemmen oder fördern bestes Wollen. Die Fülle der Gemütsregun- 
gen, Freude, Trauer, Zorn, Haß und die geheimnisvolle Macht der S t i m- 
m u n g e n • der niemand sich entzieht, gar niemand • prägen an un- 
seren Gedanken und formen an unserem Wollen. Die verhältnismäßig 
starre Form der Instinkte, die das Leben der Tiere in seinen Bahnen 
lenkt, ist zwar schon in höheren Tieren, erst recht im Menschen aufge- 
lockert. Aber Instinkte in freierer, enger mit geistigem Wollen verfloch- 
tener Form sind auch in seiner Seele da und wirkkräftig, Herdeninstinkte, 
Nachahmungsdrang, Über- und Unterordnungsinstinkte, Kampf- und 
Spielinstinkt, Sexualinstinkte. Der Schöpfer gab dem allem seinen guten 
Sinn im Seelenleben. Mit Recht sprachen die Alten von den •Rossen des 
Geistes". Christliche Aszetik hat darum nicht •Verdrängung", sondern 
sinnentsprechende Behandlung der Tiefenschichten der Seele gefordert, 
Ein- und Unterordnung ihrer letzten seelischen Auswirkung unter den 
Sinn des seelischen Ganzen und die Pflichten des Berufes. Irgendwie steht 
freies Wollen •über alledem" Wogen auch der Triebschichten. Man kann 
darum nicht den ganzen Charakter, wie Mc Dougall wollte, aus den In- 
stinkten allein aufgebaut denken. Freies Wollen beherrscht zwar nicht die 

18 



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese 

Antriebskraft der Instinktschicht • wenigstens nicht unmittelbar • wohl 
aber deren letzte Wirkung auf "Werturteil und freies "Wahlvermögen. 
Aszetik leitet dazu an, die Tiefenschichten für die Aufgaben des Geistes 
auszuwerten, Fehlverkoppelungen in diesen Schichten zu meiden und das 
Tugendstreben des Geistes zugleich vor dem Hinabgleiten in bloße Me- 
chanismen oder gar ins Instinkthafte zu bewahren, damit nicht gute Ge- 
wohnheit Formalismus, Demut mutloser Anlehnungsinstinkt, vorwärts 
drängender Mut bloßer Aggressivinstinkt, Liebe zu Trieb verkehrt werde. 

c)  "Willenshemmung und "Wertwelt 

Descartes hat diese Königsgabe freien Wollens einmal als eines der 
drei großen Gotteswunder neben die Schöpfung aus nichts und die hypo- 
statische Union gestellt. Jedenfalls steht die Seele nie so hoch wie im freien 
Wollen des Guten. "Während durch die Tiefenschichten der Seele hindurch 
biologische Naturgesetzlichkeit und •kosmisches Schicksal" auf den Geist 
wirken, strahlt im •Liberum arbitrium" das Licht der "Wertwelt in die 
ganze Seele ein, dem Menschen mitsamt allem Schicksalserleben Richtung 
gebend. Hier im Wollen vollziehen sich die letzten großen Entscheidungen 
des Lebens: ob die Seele ihre Kraft an vielerlei Teilwerte zersplittern will, 
ob sie einseitig dem und jenem Wert allein sich zuwenden will • wie die 
Lebensform-Typen Sprangers, wo sie einseitig entwickelt wären •, oder 
ob eine alles umfassende, aber einheitliche Hierarchie der Werte die innere 
Formung der Seele bestimmen, reich und einheitlich machen solle. Im 
Liberum arbitrium fällt letztlich die Entscheidung, ob die Seele, ihrem 
Wesensbild gemäß, sich an die objektive Wertordnung Gottes hingeben 
oder ob sie die subjektivistische •Ichnorm" über die Gottesnorm setzen 
und sich so an ihrem Wesensbild vergehen will. 

Freie Wertwahl fordert zunächst ein Wissen um die Werte. Auch 
und zuerst ein theoretisches Wissen, aber darüber hinaus ein konkretes 
Werterleben. (Die Alten sprachen darum vom iudicium practicum, womit 
nicht ein bloß intellektuelles Beurteilen, sondern eine Totalhaltung der 
Seele gemeint ist, in die sich das Wollen einlagert.) Hier macht sich leicht 
die Macht subjektiver Bindungen der Seele geltend, die das Werturteil • 
wie wir oben andeuteten • verzerrt. Wohl ist als subjektiv erlebte Norm 
das •G e w i s s e n" da, mit seiner Klarheit, Feinheit, Unbedingtheit. Aber 
auch auf das Gewissenserlebnis können die subjektiven Hemmungen und 
Fälschungen einwirken: biologisch oder psychogen bedingte Angst kann zu 

2* 19 



Alexander Willwoll S. J. 

Skrupellosigkeit und pathologischem Schuldgefühl führen; Übermacht an- 
derer irrationaler Tendenzen in der Seele kann das Werterleben zur Lax- 
heit verfälschen, die Seele sich vor sich selbst und ihrem besseren "Wissen 
gewissermaßen maskieren lassen, zuletzt das theoretische Urteil weitgehend 
irreleiten. Gewissensformung an objektiven Normen ist daher notwendig, 
wenn das Gewissen wahr, klar und fein bleiben soll. Ebenso ist es eine der 
vornehmsten Aufgaben aszetischer wie aller erzieherischer Formung, große, 
hierarchisch gegliederte und einheitliche, mit dem reifenden Menschen an 
Motivationskraft wachsende •M o t i v k o m p 1 e x e" in die Seele zu sen- 
ken und sie z. B. in ständiger Betrachtung und Lesung immer bewußtseins- 
nahe zu halten. P. Lindworsky hat das wiederholt sehr schön und 
nachdrücklich gezeigt. Unfehlbar wirken freilich auch diese Motivkomplexe 
nicht (was auch L. nicht sagen wollte). Letztlich ist es die ureigenste, per- 
sönlichste Tat des •Wi 11 ens" • richtiger •des geistigen Ich", 
der Person, daß sie diesem oder jenem Beweggrund die Präponderanz 
gebe, daß sie eine bestimmte Werthaltung für den jeweiligen Fall 
fixiere, sie endgültig zu ihrer persönlichen, gewollten Werthaltung 
erhebe und durch solche Fixierung des •iudicium ultimo-practicum" die 
freie Richtung des Seelenlebens bestimme. Es ist die Stunde, in der sie 
ihr Ja oder Nein zu ihrem Gott und zu ihrem eigenen Wesensbilde • dem 
Abbilde Gottes in ihr selber • spricht. Je mehr sie dauernd in Gott, im 
Suchen des Wahren und Guten verankert ist, desto leichter mag ihr nach 
jeder gesunden Willenspsychologie im Entscheidungsfall die gute Einzel- 
entscheidung werden. 

Die Seele braucht dazu die aszetische Formung zur liebenden Ehr- 
furcht vor dem unendlichen Gott, und allem geschaffenen Sein, in dem 
Gott aufleuchtet. Sie braucht dazu in manchem Fall die heilige • nicht die 
sklavische Furcht Gottes, • und Gott bewahre vor dem Vergehen, daß 
man der Seele diese Furcht nehme. Sie braucht zur Entscheidung für das 
Gute den Glauben an ihre Fähigkeit zum Guten. Der Wille kann nicht 
ernsthaft wollen, was ihm nicht als •bomtrn pro ipso possibile" erscheint. 
Darum braucht er inmitten aller naturhaften Angst, die aus den Seelen- 
tiefen aufbrechen kann und in allem verwirrenden Wissen um menschliches 
Versagenkönnen den Aufblick zu dem, der das •Confidite ego vici" sprach 
und von dem die •Pax Christi exultans in cordibus" in die Seele strömt • 
die Aszese des Vertrauens. 

20 



Weihe des Laien zur Seelsorge 

III. bis VI. 

Wie das ganze Gnadenleben, so wird auch aszetisches Streben in jeder 
Einzelseele seine Sonderprägung haben •secundum mensuram donationis 
Christi". Psychologie der Aszese ihrerseits steht vor weiteren psychologi- 
schen Fragen: die Verschiedenheit der •Typen", des Seelenlebens von 
Mann und Frau, der Sinnestypen, Denktypen, Temperamente, der Ge- 
samtcharaktere stellt besondere Fragen und Aufgaben an die psychologische 
Aszese. Ebenso die soziale Natur des Menschen, die Eingliederung aszeti- 
schen Strebens in das Gemeinschaftsleben und seine so mannigfachen 
Formen, in religiöse •Masse" und in geformte, lebendige •religiöse Ge- 
meinschaft". Verschieden gestalten sich in manchem Aszese und Aszetik 
je nach den verschiedenen Lebensphasen. In manchem Fall wird die Patho- 
logie ein dankbar empfangenes Wort der Warnung und Beratung sagen 
können. • Auf diese Teile einer Psychologie der Aszese sei in einer wei- 
teren Arbeit eingegangen. 

vVeine des Laien zur «Seelsorge 
Von Karl Rahner S.J., Freiburg i. Br. 

Weihe sagt immer ein Doppeltes: Empfang der Fähigkeit und 
Empfang des Auftrags, ein Können und eine Berufung. Weihe 
zur Seelsorge ist somit: sich sorgen können und sich sorgen 

müssen um die Seele. Der Seelsorge geht es dabei um die Seele des andern, 
um Stellung zu Gott, Heil und Ewigkeit des Mitmenschen. 

Der Gedanke solcher Seelsorge in eben dieser zweifachen Hinsicht 
scheint nun von vornherein unvollziehbar zu sein. Die Entfaltung dieser 
Schwierigkeit bietet die Handhabe, deutlich zu machen, was eine Weihe zur 
Seelsorge in dem bewirken muß, der sich für die Seelen zu sorgen unter- 
fängt. So wird sich dann auch feststellen lassen, wo solche Weihe tatsächlich 
geschieht. 

I. 

Menschliches Dasein ist immer schon, wo wir ihm auch begegnen, Sein 
in der Welt, ist immer und notwendig Sein mit andern, Gemeinschaft. Je 
nach den Bezirken, in die menschliches Leben sich hineinentfaltet, ist auch 

21 




