Gedanken zu einer Psydhologie der Aszese
Von Alexander Willwoll S. J, Pullach vor Miinchen

ollkommenes inneres Leben ist einfach und iibernatiirlich. Aber das

Ubernatiirliche wirkt sich in der Natur der Seele mit ihren psycho-

logischen Gesetzen aus und die Einfachheit des Heiligen ist nicht
Mangel an geistigem Reichtum, sondern Vorzug eines einheitlich und zu-
gleich in breiter Fiille stromenden Lebens.

Damit sind Grenzen, aber auch Griinde der Berechtigung fiir eine Psy-
chologie christlicher Aszese gegeben. Aszese, das bewufSt-willentliche For-
men an der eigenen Seele im Dienste der Vervollkommnung standesge-
mifler christlicher Vollkommenheit, ist in Gottes Gnadenwirken hinein
verwoben. Der Versuch, sie psychologisch zu sichten, mag zunichst wie ein
Zerreiflen unloslicher Zusammenhzinge anmuten. Man hat von solchen Ver-
suchen fiir die theoretische Aszetik die Gefahr eines psychologistischen Na-
turalismus, fiir die praktische Aszese eine individualistische Aufweichung
ihrer unbedingten, objektiven Forderungen befiirchtet. Jedoch, wie der
weite und ruhige Geist eines hl. Thomas von Aquin diese Angst vor
Psychologismus und Individualismus nicht teilte, als er mitten in der
Summa psychologischen Erorterungen einen breiten Raum zuwies, so woll-
ten sich die groflen Meister der Aszetik immer wieder an gottgewollten
»Naturgesetzen” der Seele orientieren. Ein anderes Bedenken lifit sich
etwa so wiedergeben: ,,Gesundes aszetisches Leben ist unkompliziert. Man
soll das Einfache nicht breit zerreden und in viele Buchkapitel auseinander-
legen wollen. Sonst sieht der Jiinger der Aszese vor lauter Tugendtheorie
den Weg der Tugend nicht mehr.“ Der Einwand richtet sich gegen jede
ausfiihrlichere Theorie der Aszese, damit gegen die Klassiker der Aszetik.
Auch dieses Bedenken empfand der Aquinate offenbar nicht als bedeut-
sam, da er in zahlreichen Quistionen der ,,Secunda“ den seelischen
Grundlagen, Ausfaltungen und Wirkungen des inneren Strebens sorgsam
nachspiirte. Wir lernen ja sogar das viel einfachere Geschehen in einer
Lebenszelle gerade dann recht in seiner Einheit bewundern, wenn wir den
Reichtum dieses Lebens in seiner Vielfalt kennen. So mag auch psycho-
Jogische Besinnung auf das innere Vollkommenheitsstreben zwar ihre Gren-
zen haben — vor allem an dem unerforschbaren freien Gnadenwirken
Gottes in jeder Einzelseele —, aber auch ihre Werte darbieten.

Aszese X111 1



Alexander Willwoll S. J.

Zusammenhingende Darstellungen einer systematisch, aber auch ent-
sprechend breit ausgebauten Psychologie der Aszese, die die ganze Vielge-
staltigkeit einschligiger Fragen umfaf, altes Erbe der wPhilosophia peren-
nis“ und neues Forschen verbindet, pflegen auch grofie Lehrbiicher der
Aszese nicht zu bieten. Es wiirde ihren Aufgabenkreis wohl allzu weit
dehnen, so daf} sie begriindeterweise nur einzelne Teile aus dem Ganzen
an geeigneten Stellen in ihren Aufbau eingliedern. Selbstverstindlich
kann es erst recht nicht Absicht und Zweck der im folgenden
versuchten, knappen Aufrifiskizze sein, auf wenigen Seiten das Wunsch-
bild einer so umfassenden ,,Aszese-Psychologie® auch nur annihernd zu
verwirklichen. Sie muf} sich vielmehr darauf beschrinken, aus der Fiille der
zu lésenden Aufgaben einige hervorzuheben und mehr andeutend
als ausfiithrend auf sie hinzuweisen. In dieser Absicht suchen wir,
nach einem ersten Uberblick iiber das gesamte Arbeitsgebiet die wichtig-
sten einzelnen Arbeitsfelder zu sichten L.

1. Ein erster Uberblick iiber das Arbeitsgebuet.

Psychologie der Aszese will nicht die reife Erfahrung der Jahrhunderte
ersetzen. Sie kann aber den Schatz von Erfahrungen, den die Meister
vieler Zeiten sammelten, psychologisch fassen und unterbauen. Sie kann
die Grundlagen aszetischer Praxis und Lebensweisheit in den Gesetzen des
Seelenlebens aufzudedsen suchen und das ,,Leben von diesen Grundlagen
her zu verstehen trachten. Von da aus wird sie hinwieder, bestitigend und
anregend, dem ,,Leben dienen diirfen. In Anlehnung an die ,,allgemeine
Psychologie* fragt zundchst ,,allgemeine Psychologie der As-
zese” nach den Bezichungen, die zwischen Zielsteckung und Grundforde-
rungen der Aszese und den fiir jedes normale Seelenleben geltenden Struk-
tur- und Sinngesetzen bestehen. Sie interessiert sich dafiir, wie aszetisches
Bemithen aus der Eigenart der Seele hervorwachse, wie es sich in das
Ganze des Seelenlebens einfiige, wie es formend oder mififormend auf die-
ses Ganze zuriickwirke. Naturgemifl beachtet sie dabei neben aszetischem
Streben ,,im ganzen® auch dessen Ausfaltung etwa in den Reichtum ein-

! Der Verfasser hat den hier besprochenen Gegenstand auch im Artikel ,A sc&se” des
neuen Dictionnaire de Spiritualité ascétigne et mystique (fasc. IV. Paris 1934, Sp.
1001—1010) behandelt. — Ausdriicklich sei auch auf das Biichlein ,,Psychologie der
Aszese” von J. Lindworsky (Freiburg 1935) hingewiesen, in dem der verdiente For-
scher seine Willenstheorie in den Dienst der formalen Aszetik stellt.



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

zelner ,, Tugendiibungen®, der theologischen und Kardinaltugenden usw.
Sie kann sich vornehmlich der ,,formalen® Seite aszetischen Strebens
zuwenden, aszetisches Leben als Willenstat erforschen. Klassische und
moderne Willenspsychologie bieten ihr dann die psychologische Grundlage.
Sie kann aber, weiter ausgreifend, auch der ,,Gegenstands-Seite*
aszetischer Formungsarbeit thr Interesse ausgiebig zuwenden, den Einzel-
gruppen von Aufgaben, die der Aszese aus den einzelnen Wesenseigen-
arten menschlichen Seelenlebens erwachsen. Thre Grundlage muf} sie dann
ebenfalls verbreitern. Bei dem heute wachen Verlangen nach ,,philoso-
phisch-psychologischer Anthropologie bedarf es keiner besonderen Be-
griindung, daf} sie ebenso von bestimmten, wohl unterbauten Lehren der
»Metaphysik der Seele” wie auch von empirisch-psychologischen Ergeb-
nissen ausgehe.

Die Mannigfaltigkeit sowohl menschlichen Seelenlebens wie aszetischen
Strebens fordert neben der ,allgemeinen Psychologie der Aszese“ eine
Reihe weiterer Kapitel. ,Differenzielle und Typenpsycho-
logie der Aszese“ sucht die Beziehungen zwischen individueller und
typischer Eigenart einer Seele und der ihr eigenen Form aszetischer Ziel-
wahl und Ubung. ,Sozialpsychologie der Aszese® betrachtet
die Bindungen aszetischen Strebens an das Gemeinschafts-Erleben (in Ehe,
Familie, Volk, Kirche) und die ,,psychologische Struktur® von Gemein-
schaften, die aszetischer Eifer geschaffen hat, z. B. die Auswirkungen
sozialpsychologischer Gesetze in aszetischen, religiosen Genossenschaften,
die psychologischen Gesetzlichkeiten und Formen aszetischen Fithrertums,
die seelische Macht schopferischer aszetischer Vorbilder usw. Den wechseln-
den Phasen seelischer Entwicklung von der Kindheit bis zur Ewigkeitsnihe
entsprechen Wandlungen aszetischen Wollens und Sollens, denen eine ,,g e n e-
tische Psychologie der Aszese® ihrerseits nachgeht. Schliefflich
wiren die Ansitze einer ,Psychopathologie der Aszese” weiter
auszubauen. Thren Gegenstand bilden die Fehlformen aszetischen Lebens,
die aus anormalen — sei es geisteskrankem, sei es psychopathischem und
neurotischem — Seelenleben hervorwuchern, und auch die vielleicht hei-
lende, vielleicht hemmende Riickwirkung aszetischen Strebens auf ,.ge-
schwiichtes Seelenleben.



Alexander Willwoll S. J.

11, Seelenleben und Aszese.

Unsére erste Frage lautet: Wie verhalten sich im allgemeinen Struk-
tur und Sinn des Seelenlebens (1.) zu Zielwah! und Grundforderungen der
Aszese (2.)? Wie fiigen diese sich zum Naturstreben der Seele, das in ihren
Anlagen schlummernde ,,Wesensbild“ zu verwirklichen?

1. Erinnern wir uns zuerst an die Wesensart der Seele. Wir kénnen sie nur
umschreiben, indem wir die schroffen Gegensitze aufzeigen, die in ihr zur
Einheit gebunden sind. Zwei Gruppen solcher Gegensatz-Einheiten, ,,Uni-
tates oppositorum®, seien fiir unsere Zwecke hervorgehoben: a) Sankt
Thomas weist im Anfang seiner Quaestio de anima auf das Fundamen-
talproblem philosophisch-psychologischer Anthropologie: wie die Seele zu-
gleich geistige Eigenstindigkeit besitzen und doch bis in ihr feinstes Sein
der Korperwelt, der Triebmacht, dem Irrationalen verhaftet sein konne.
Sie ist an Korper und Blutstruktur gebunden, in die Umwelt von Stoff-
Raum-Zeit gebannt, in das Schicksalswalten der Naturgesetze, die im
Kosmos ‘herrschen, verflochten. Dennoch steht sie irgendwie frei iiber
alledem. Im geistigen Personlichkeitsbewufltsein besitzt sie sich selbst, erlebt
siec Eigensein und unveriduflerlichen Eigenwert, ist ihr Antlitz geistigen
Welten zugewandt. Ja, sie wirkt gleichsam schopferisch, neue Anfinge set-
zend, auf die Korperwelt, von der sie abhingt. Als ,,Forma corporis*
reifit sie tote Atom-Milliarden in den Kreislauf des Lebens herauf und
Kulturwerke der Kunst und Technik schaffend prigt sie in stofflichen Ge-
bilden symbolisch ihr inneres Wesen und Wollen aus. — Im Seeleninneren
selber ist die feine Oberschicht des geistigen Denkens und Wollens in
irrationale Tiefenschichten der Instinkte und der Assoziationen hinein-
gebaut. Das Geistige bleibt von der Dynamik dieser Tiefen nicht unbe-
wegt, es kann ohne sie gar nicht recht wirken. Dennoch steht es wiederum
frei auch iiber alledem. In, teilweise wenigstens, freiem Formen an Wert-
urteil und Wollen steuert es sich selbst seiner Wertwelt zu. Indirekt ver-
mag es mitgestaltend in die Tiefenschichten, in seine Grundlagen, hinein zu
wirken. Aus wirklichen und Schein-Werten jene herausgreifend, die er zu
»seinen personlichen, sein Leben bestimmenden Werten machen will, ver-
figt der Geist {iber ewiges Schicksal. So steht er begliickend und grauen-
erregend hoch iiber den Tiefenschichten des Lebens und ist doch in ihnen
verwurzelt. — Als geistig-persdnliches Wesen ist der Mensch in der Welt
frei ,,auf sich gestellt. Aber sein stolzes ,,Fiirsichsein® ist zugleich ein un-
tragbares und armes Finsamsein und Preisgegebensein. Aus seiner Armut

4



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

und Enge muf} er nach menschlicher Gemeinschaft und Hilfe ausschauen.
Wo er nach objektivem Wert strebt, zerrt ein Gewoge subjektiver irratio-
naler Einfliisse an seinem Denken und Wollen und bringt sein Gliick zum
Scheitern, wenn er nicht fest verankert ist in objektiven, aufler ithm liegen-
den, ,,absoluten Normen* seines geistigen Lebens, letztlich in Gott. Jedoch
in seiner Bindung an das ,,Objektive” aufler und iiber ihm vollendet sich
die innere Gréfle und Freiheit des Geistes. In Gottes objektiven Normen
von Wahr und Gut verankert steht er iber dem Gewoge irrationaler
Hemmungen des Geistes, gewinnt er an Gottes Wahrheit und Giite Antelil,
und in schopferischer, zeugender Liebe neigt er sich schenkend zu fremdem
Seelenleben — ein Bild der gottlichen Dreieinigkeit.

b) Noch eine zweite Gruppe von Wesensgegensatzen in der Seele ist fiir
das Verhiltnis von Seele und Aszese bedeutsam. Es geht dabei um den
Primat der seelischen Einheit und Entwicklung und ihre Einstellung zu
objektiven Werten und Normen. Da ist zunichst der Gegensatz zwischen
der reichen, nach vielen Richtungen ausstrahlenden Lebensfiille und der
in aller Vielfalt herrschenden Richtungseinheit des Seelenlebens. Zahlreiche
Anlagen, Antriebe, Titigkeiten, die recht mannigfachen Sonderzielen zu-
dringen, gehoren zum Seelenleben. Aber wo das Seelenleben nicht krank
oder ungeordnet ist, wuchert nicht jede Teilanlage fiir sich. Vielmehr ist
das Vielerlei zur Einheit des Ganzen verbunden, dessen Struktur und Sinn
zugeordnet. Es herrscht der ,Primatdes Ganzen iiberdie Fiille“.
Ein zweiter Gegensatz: Entwicklungstendenz und Beharrungstrigheit. Die
Kontinuitit im Seelenleben wire unterbrochen, wenn nicht ,,konservierende*
Michte in ihm wiren — man denke an das Gedichtnis. Mehr aber kennzeich-
net alles geschaffene Leben der Drang zur Erfiillung seiner Anlagen, zu im-
mer weiterer Entwicklung. Wenn biologische Lebenskraft schon im Abstieg
ist, kann geistiges Leben noch neue Anstiege wagen, und wenn intellektuelle
Lebensenergien nachlassen, kann der Greis im ethischen ,,Verarbeiten® seiner
Schwiche noch zu neuer innerer Freiheit und zu einem {iber das Diesseits
hinausgreifenden Lebenssinn reifen. Es herrscht ,Primat der Ent-
wicklung®. Wihrend, drittens, krankes Seelenleben sich von objektiv
giiltigen Normen des Denkens und Wollens absperren und sich in die
Isolierung und Ichverkrampfung verlieren mag, ist wesensgemifles Seelen-
leben, wie wir bereits sahen, dem Objektiven, Absoluten, dem Dienste
Gottes und der Hingabe an die Mitwelt und die zu schaffenden Werke
zugewandt. Charlotte Biihler hat aufgezeigt, wie das Lebensgliick nur

b}



Alexander Willwoll S. ].

gewonnen wird, wenn man den Einsatz des eigenen Ich wagt und wenn
der ,,Dominanzwechsel* vom bloflen Suchen eigener Befriedigung zur Hin-
gabe gelingt. Es herrscht der ,Primat des Objektiven iiber das
Subjektivistische in uns®.

Freilich, dem Primat der Einheit, Entwicklung und Objektivitit kdnnen
die Anlagen zu Zersplitterung, triger Starre, Verkrampfung ins cigene
Selbst entgegenwirken und die Verankerung des Geistes in den ,,Tiefen-
schichten® kann zum Versinken in diesen Schichten fiihren. Darum sind die
» Vorzugsgaben des Geistes, wenn sich das Wesensbild der Seele verwirk-
lichen soll, zugleich die groflen ,,Aufgaben“ eines Lebens der
wSelbstverwirklichung®, der Selbsterzichung.

2. Ubersetzen wir nun das Gesagte in die Sprache der Aszese, um die
Wesensart des Seelenlebens mit den Lehren der Aszetik zu vergleichen und
zu sehen, wie beide zueinander ,.konvergieren*. Zunichst zur Konvergenz
zwischen Aszese und Primat des Ganzen usw. in der Seele.

Dem Wesen unseres geschopflichen, durch und durch ,,relativen™ Seins
entspricht es, dafl es auch durch und durch, zumal in seinem bewuf3ten
Erleben und seinem willentlichen Formen an sich selbst, auf das objek-
tive ,,Absolute, auf Gott hin geordnet sei. Doch liegt in der Seele, in
ihrem falsch verstandenen Naturdrang zur Selbstbehauptung die Moglich-
keit und Anlage zur Auflehnung gegen diesen Primat der objektiven Nor-
men Gottes. Der Katechismus spricht darum in der Lehre von den ,,An-
lagen zur Stinde®, den sieben ,Hauptsiinden®, an erster Stelle von der
,,Uberhthung® des eigenen Ich, dem Hochmut, der ,Superbia“ als
erster aller Siindenquellen. Neben ihr nennt der Katechismus die ,,Trig-
heit“ des Geistes, dessen Beharrungstendenzen die Unruhe des Entwick-
lungsdranges lihmen. Die innere Einheit, der ,,Primat des Ganzen in der
Seele, die rechte Geformtheit wird bedroht von mancherlei Anlagen der
Seele zur Formfeindlichkeit und Maflwidrigkeit im individuellen und so-
zialen Leben, Unmifigkeit im Genuf}, Zorn, und anderen ,,Hauptsiinden®.

Anlage wird zur ungewollten Geneigtheit der Seele, zu Versuchung, wo
sich ein konkreter Einzelwert breitspurig vor dem engen Bewuf3tsein auf-
stellt. Eine ,,Psychologie der Versuchung® wird zunichst an die Struk-
tur unseres ,,Werterlebens“ erinnern miissen. Rein theoretisches Wissen
kann objektive Abstufung der Werthierarchie erfassen, aber es bleibt ein
unlebendiges, eben ein blofles Wissen. Wirkliches Wert-Erleben — und
nur in solchem wurzeln Willensentschliisse — deckt sich mit dem objek-

6



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

tiveren bloflen Wissen nicht. An ihm ist mehr die ganze Seele beteiligt. Die
objektiven Werte miissen sich in der werterlebenden Seele, die ihr ,,iudi-
cium practicum® formt, gleichsam spiegeln; aber der Spiegel der Seele ist,
wie ein Seespiegel, selten ruhig. Er kann objektive Werte bald iiberzerrt
grof}, bald lacherlich klein und verbogen wiedergeben. Er kann von Stunde
zu Stunde und viel rascher und jiher seine Form und die seiner Wertbilder
verandern. Sprach doch gerade darum ein Heiliger das ,,Nibil a me
alienum puto”. Zwar kann die Seele in willentlicher Aufmerksamkeits-
lenkung die Struktur ihres Werterlebens verindern und inzwischen den
Einflufl falschen Werterlebens auf das freie Wollen suspendieren. Aber
aus der Aufmerksamkeits-Psychologie wissen wir, dafl ein Umschalten der
Aufmerksamkeit verhiltnismiflig geraume Zeit in Anspruch nimmt (nach
Lindworsky wenigstens eine Drittelsekunde, sogar bei relativ indifferenten
Gegenstinden, wie sie im Experiment geboten werden kénnen). Auch setzt
die ,,Umschaltung® voraus, daff andere Werte gleichsam in erreichbarer
Nihe, ,,bewufitseinsnahe® bereit stehen, auf die sich die Aufmerksamkeit
hinlenken lasse. Diese Werte miissen als bedeutsam erscheinen -und nicht
als gewissermaflen ,,veraltet”. Daher der Wert immer neuer ,,Betrachtung®
religioser Hochstwerte und allgemein der Pflege wacher geistiger Interes-
siertheit. Das Bewufitsein mufl fiir solche rasche Umstellung eine gewisse
Elastizitdt haben, die durch gesunde Frische der Nervengrundlagen unse-
res Seclenlebens gefordert wird, wihrend Angst und Entmutigung leicht
Verengung und eine Art Starre der Aufmerksamkeit mit sich bringen
konnen. Ubrigens gibt es, wie mehrere Temperamente, so auch verschiedene
» Lypen® der Aufmerksamkeit, die Anlage zu Konzentration wie zu Ab-
lenkbarkeit, ,Klebrigkeit“ und Wandelbarkeit der Aufmerksamkeit ist
nicht bei allen gleich.

Wenn unfreie Neigung zu freiem Sichentschliefen fiir den Unwert wird,
steht die Aszetik vor dem diisteren Kapitel der ,,Psychologie des Siin -
ders“. Uber ihren letzten Werthaltungen (,iudicium ultimo practicum*)
stehend kann die Seele willentlich ihr Werterleben, ihr ,,liberum de agen-
dis iudicium®, fehlformen und es so fixieren. Sie entscheidet sich dann
gegen den ihr wesensgemédflen Primat der objektiven Normen, gegen die
Tendenz zu einheitlicher innerer Entwicklung, fiir auswuchernde Teiltriebe,
fir das Formfeindliche in ihr. Darum ist das, was Ethik und Aszetik als
»Stinde wider Gottes Gebote* bekdmpfen, zugleich ein Sichvergehen gegen
das Wesensbild der Seele selbst, Hinwendung zum Unwert, Zerstorung

7



Alexander Willwoll S. ].

von Mafl und Form — das Exerzitienbuch betont richtig in der Betrach-
tung ,,de propriis peccatis, im Anschlufl an alte Tradition, die rein psy-
chologische ,,Desordinatio operationum*. Die fiir den Augenblids fixierte
falsche Werthaltung kann zur verfehlten Dauerstruktur der Seele werden.
Es wird zum ,Fluch der bosen Tat, dafl sie fortwirkend Boses mufl ge-
biren®, bis zur Verbissenheit in den psychologisch-ethischen ,,Autismus®,
in dem das Bése gut und das Gute bose genannt wird, weil die verzerrte
Secle objektive Wertordnungen nur noch verzerrt in ihrem Wissen wider-
spiegelt. Die Seele ist in das Mysterium iniquitatis, des Unrechtseins, hinein-
gefithrt und aufgenommen.

Nicht nur Fehlstrukturen in der Werthaltung, sondern auch die Einsei-
tigkeiten in Temperamentsanlagen, Assoziationen und Komplexen der
»» Lefenschichten” in der Seele fordern die scheinbar negative Arbeit der
Umformung und Umstrukturierung der Seele, die — eigentlich filschlich
so genannte ,negative Aszese”“, Bekehrung und Reue, Uberwindung
und Abtdtung. Die ,,Psychologic der Reue und Bekehrung® hat
schon in den 1890er Jahren amerikanische Psychologen interessiert. Trotz
ihrer noch plumpen Methode haben sie auch manches gute Ergebnis ge-
wonnen. Wunderle, M. Moers u. a. haben im letzten Jahrzehnt das Reue-
Erlebnis psychologisch analysiert. In anderer Art hat M. Scheler mit den
Theorien abgerechnet, die in Reue nur eine Art Zerfallsprodukt der Seele
oder allenfalls Triebsublimierung zu sehen vermochten. Er zeigte, was die
anderen Arbeiten bestitigen, wie Reue etwas vom Kostbarsten in der Seele
ist: Umschichtung der Fehlstruktur, Abkehr vom Nichts des Unwertes und
Wiedergewinnung wesensgemiflen Lebens, neuer Lebensauftrieb und Sich-
durchsetzen des Wesensbildes der Seele, seelische ,,Neugeburt®. Psycholo-
gische Analyse der Siindenbetrachtungen im Exerzitienbuch, zumeist der Be-
trachtung ,,de propriis, wiirde noch eindringlicher zeigen kdnnen, wie ge-
rade in sehr tiefem Reue-Erlebnis grofite positive seelische ,, Wiedergeburts-
Werte® — rein psychologisch gesprochen — geborgen sind. — ,,Psycho-
logie der Abtdtung® achtet zunichst auf die Formwidrigkeit von
» Leiltrieben®, die sich gegen den ,,Primat des Ganzen® in der Seele richten.
Ist doch der Sinn von dhristlicher Abtdtung und Uberwindung nicht die
stoische Abdrosselung wertvollster seelischer Krifte, etwa des Gemiits-
lebens, auch nicht indische Flucht vor dem Leben, sondern Realisierung des
»Primates der seelischen Einheit, Hinfilhrung der Einzelanlagen zur
wesens- und sinngemiflen Einordnung in das seelische Ganze und seinen

8



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

Sinn, innert deren allein die Teilanlage werthaltig bleibt. Das gilt von der
aktuell notwendigen ,,defensiven” wie von der ,aggressiven Uberwin-
dung, die fiir spitere Notfille die Seele bereiten soll. Das zunichst so
paradox Sinnlose der Worte ,,agere contra propriam naturam* wird, rich-
tig betrachtet, zum vollendeten Dienst am Wesensbild der Seele. Allerdings
fordern die alten praktischen Meister in ihren Mahnungen zur ,sancta
discretio” ebenso wie die Theorien der Willens- und Aufmerksamkeits-
psychologie mit Recht, dafl Uberwindung der Seele ,,wesensgemif}* sein
miisse: daf} sie nicht den Fehlwert erst recht aufdringlich im Mittelpunkte
des Bewufitseins und der Aufmerksamkeit sich festkrallen lasse, dafl sie
nicht Fehlverkoppelungen schaffe und blofle Instinktsublimierung mit
Tugend verwechsle, dafl sie nicht das Leib-Seele-Ganze schwiche und erst
recht zu Hemmungen bereitmache, dafl sie nicht den elastisch-frohen Wil-
len ,,breche®, nicht durch Personlichkeitsentwertung und Einkeilen von
»Minderwertigkeitskomplexen® neue Hemmungen und Ichverkrampfungen
heraufbeschwore, statt innerlich frei und lebensmutig zu machen.

Der Primat der Entwicklungstendenz iiber trige Seelenstarre
fordert bewufite Selbstformung und immer neuen Auftrieb des Lebens.
Wo der versagt, erstarrt das Leben. In der Sprache der Aszetik wire das
— auf aszetischem Gebiete — das Vollkommenheitsstreben ,,positiver
Aszese“. Es birgt in sich ,,Entwicklungs-Unruhe — nicht die Unruhe
des innerlich Unsicheren, Angstlichen, auch nicht die des Menschen, der im
frommen Streben letztlich sein ideales Spiegelbild sehen mochte. Es ist die
Unruhe des ,,Heiligen, der in Gott still geborgen ist und doch immer neu
und weiter zum Berge Gottes hinansteigen will, weil er sich Gott nie nahe
genug weill. Es ist der Gegensatz zur Sattheit des seelisch stagnierenden,
in der Sprache der Aszetik: des Lissig-Lauen. Zum Lebensauftrieb ge-
hort, wie das Seelenleben nun einmal ist, nicht zwar die pedantische Scha-
blone, die das Kleine, die Ubung, die Tradition vergétzt, wohl aber die
Geistesweite, die das Kleine in seinen groflen Zusammenhingen zu sehen
vermag und die Spannkraft des Lebenswillens, die sich in der gesunden
»Ireue zum Kleinen® auswirkt. In steinigem Bergland arbeitet sich das
Leben, die Vegetation, langsam aufwirts, indem sie Samen um Samen in
die Steinritzen senkt, bis kleine Keime Wurzel fassen und den Boden
lockern. So gewinnt zuletzt der Bergwald die SteinhShe. Willenspsycho-
logie und Psychotechnik empfehlen die zweckgemifle Aufteilung grofler
Aufgaben in Teilaufgaben und Hingabe an diese, ohne dafl dabei das

9



Alexander Willwoll S. J.

Kleine aus dem Verband des Ganzen der Aufgabe und der grofien Motive
zu dieser Aufgabe ganz isoliert wird. Aszetik spricht von ,,Partikular-
examen* (siche unten) und von der ,, Treue zum Kleinen®, die aber
von groflen Motivzusammenhingen getragen sein mufl. — In allen Ge-
bieten geistigen Lebens ist es sodann wichtig, daf der Entwidklungsauftrieb
bei Wahl von Ziel und Weg sich der personlichen Eigenart, dem Typus,
der Lebensphase usw. anpasse. Zahlloses Versagen und Verzagen und
Zuriicksinken in Lauheit wird dadurch verhiitet — im aszetischen wie in
allem anderen Streben. Die Aszetik, die schneller an die individuelle Gna-
denfithrung denken darf, hat den schéneren Ausdruck, daf} sich das Streben
richten solle ,,secundum mensuram donationis Christic.

Wesensgemifle Entwicklung der Seele, Realisierung ihres Wesensbildes
besagt c¢in immer weiteres Hineinwachsen in den ,Primat des Ob-
jektiven iiber das Subjektivistische*. Es muf}, wie es Charlotte Biihler
in dem bereits genannten ,,Lebenslauf als psychologisches Problem* zeigte,
der Dominanzwechsel gefunden werden: aus blofer Funktions-Lust zur
Achtung vor dem Funktions-Sinn, aus Trachten nach der Befriedigung
am Tun um seiner selbst willen zur Hingabe und zum Einsatz des Ich an
die tiber ihm stehende Aufgabe, die Wendung vom ,,Ich* zum ,,Du.
Letztlich aber muff die Wendung gefunden werden, in der die tatsich-
liche Zuordnung unseres kontingenten geschaffenen ,,Seins* auf den einzig
schlechthinnigen Wert, Gott, im bewufiten ,,Erleben* der Seele sichgestaltend
auswirkt. Mit anderen Worten: Echtes seelisches Wachsen ist Wachsen
zur Hingabe in Ehrfurcht - Liebe - Opferung. Und dieses sind zugleich die
Grundmotive und die Hochstziele christlicher Aszese. Zur Hingabe in
Ehrfurcht: das ist Anerkennung Gottes und der objektiven Seins- und
Werthierarchie, jener feine ,,Spiirsinn® fiir die Gegenwart und fiir das
Walten der Hoheit Gottes in aller Schépfung, in den Menschen ringsum
und im Weltgeschehen; es ist das Gottfinden des »demiitigen Men-
schen. Zur Hingabe in Liebe: diese ist ja schlechthin letzte Hingabe.
Wihrend der Instinkt im biologischen Naturgesetz wurzelt und auf Ab-
reagieren und Befriedigung des eigenen Selbst zielt, wurzelt Liebe im
Werterkennen und will sie wertschopferisch zu anderen hinzielen, fremdes
Sein erhGhen. (Wo sie mit sozialem Instinkt in Geschlechterliebe zur Syn-
these verbunden ist, hebt sie das Biologische in hohere Sinneinheit herauf,
macht es zum Ausdruck auch des Geistigen und iiberdauert sie die Trieb-
kraft in stillem Weiterwachsen.) Liebe dringt zur Hingabe und Anglei-

10



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

chung in der Vereinigung, im ,,Wir-werden®. So wird sie Opferung. Hin-
gabe in Opferung: in dem Streben der Heiligen dringt es zur An-
gleichung an das objektive Bild des Sohnes Gottes, des Christus, auch des
crucifixus. Hier besonders iiberflutet Liebe das blofle rationale, ,kluge*
Berechnen des bloflen Verstandes, verschmilzt die Logik des reinen Den-
kens mit der ,Logik des Gemiites“ zur Einheit, in letzter Hingabe zu
Gefolgschaftstreue an den ,,Christus” und in Kreuzweg-Minne.

Aszese entspricht dem Wesensbild, das in der Seele Wirklichkeit
werden will mit seinem ,,Primat der Einheit, Entwicklung, Hingabe ans
Objektive. Nur ist christliche Aszese Uber-Erfiillung dessen, was Natur
verlangt. In das Gotteskind-Leben eingeordnet, dient sie der Uberbauung
groflerer Spannungen — von Natur und Gnade —, der Entwidklung zu
ungeahnterer Lebenshohe — dem Leben in Gott —, der Angleichung an
das gottmenschliche Urbild: ,,vivit in me Christus. Aber von der Ein-
gliederung der Aszese in Gnadenleben und Gnadenwirken wollten wir
hier zunichst noch absehen.

3. Wir wenden uns nun nach dem Hinweis auf die ,,Konvergenz* im all-
gemeinen einigen besonderen Bezichungen zwischen Seelenleben und
Aszese zu, die sich aus den von uns an erster Stelle erwihnten ,,Wesens-
gegensitzen in der Seele ergeben.

a) Leib-Seele-Einheit und Aszese

Das ritselhafte Beisammensein von Seele und Korper hat zu allen
Zeiten wie die Philosophie so auch die Aszese vor wichtige Aufgaben ge-
stellt. Irrtiimer bizarrer Art, wie die gnostische Lehre von der Leibfeind-
lichkeit des Geistes, konnten zu Verzerrungen aszetischer Lehren fiihren,
die mit niichterner philosophisch-psychologischer Seelenlehre ebensowenig
wie mit christlicher Aszese gemeinsam haben. Diese sehen im Korperlichen
Erlebnisgrundlage, Etlebnisinhalt und Erlebnissymbol der geistigen Seele.

Der Korper ist Erlebnis-Grundlage der Seele: Aszetik darf
moderner Forschung dankbar sein fiir die Liebe, mit der sie den Bedin-
gungen seelischen Lebens in den Korpergrundlagen nachspiirt: der Be-
deutung der Gehirnpartien und Nerven, der Blutstruktur und inneren
Sekretion aus den sieben innersekretorischen Driisen (dem Einfluf} etwa
des Ineinander- und Gegeneinanderwirkens von Zirbeldriise-Hirnanhang-
Keimdriisen fiir das Tempo seelischer Entwicklung), den Korrelationen
zwischen Korperbau und Charakter, dem Einwirken korperlicher Ent-

1



Alexander Willwoll S. .

wicklung und, in den Wechseljahren, Riickentwicklung auf Charakterent-
wicklung und Charakterhemmungen, dem Seelenleben in seiner Bindung
an Rasse, Landschaft, Kosmos, der sogenannten seelischen Vererbung, d. h.
der Vererbung von K&rperanlagen, an die Seelenleben teilweise gebunden
sein kann, usw. Christliche Aszetik rechnet mit diesen Bindungen der
Seele an die biologischen Tatsachen, um Dinge natiirlich zu sehen, die
keiner anderen Deutung bediirfen, um altes wie neues Wissen ihren Zielen
gemifl zu verwerten und um die Grundlage des Seelenlebens brauchbar
zu halten. ,,Praecepta hygienica ingiter servent heiflt es im Codex iuris
canonici, und die Aszetik sagt, dafl zahlreiche Fehler der Lieblosigkeit,
Verzagtheit, des Mifltrauens usw. leichter durch verstindige Korperpflege
als durch ,,Heroismus* vermieden werden. Anderseits, da das Instrument
des Seelenlebens nicht die Hauptsache ist, entspricht es dem Sinn von Seele
und Leib, daf} sich das Geistesleben nicht zum Diener der Muskulatur
mache; das Verbrauchtwerden gehort schlieflich zum Gebrauchtwerden des
Instrumentes.

Der Korper ist Erlebnis-Gegenstand der Seele: es ist aber ge-
wifl seltsam, wie sehr Menschen zwischen geistleerem Kultus des Korper-
erlebens und unsicherer Angst vor ihm schwanken konnen. Das Erlebnis
des gesunden Korpers ist eine Quelle seclischer Freude und Kraft, es
kann sic fiir die geistigen Aufgaben mutiger und sicherer machen. Gering-
wertung dieses Frohgefiihls wire schon darum unsachgemif. Freilich muf}
gesunde Funktions-Lust dem Funktions-Sinn untergeordnet sein, damit sie
nicht zum Tyrannen des Lebens werde. — Das Erleben des kranken
Korpers kann fiir den Geist eine schwere Belastung bedeuten. Es kann die
Seele gleichsam verkriippelt, verzagt, lebensunmutig machen und sie zu
mancherlei ,,Uberkompensierungen® neurotischer Art verleiten. Aber das-
selbe Erleben kann die Seele auch zu wundersamer innerer Feinheit, Frei-
heit und Reife hinfithren. Menschen mit — wie man so sagt — iiber-
erregbaren ,,Nerven“ sind seelisch leicht verwundbar, wo andere nichts
am Leben zu tragen haben. Das kann sie zu unausstehlichen, selbstsiichtigen
»Neurotikern® machen. Es kann ihnen aber auch helfen, feinfiihliger, ver-
stehender, taktvoller zu werden, wenn sie ihr Frleben dem Gesamtsinn
ihres Lebens einordnen und die Gefahr zum Segensquell fiir andere zu
machen suchen, grundgiitig zu werden trachten. Gelingt es ihnen nicht
immer, so doch manchmal. — Das Erleben des Korpers in seiner Rei-
fung und geschlechtlichen Anlage kann strebende Seelen in fiihrerlose Un-

12



Gedanken zu einer Psydhologie der Aszese

sicherheit des Wertens und Wollens geraten lassen. Sensationelles Auf-
bauschen ,,sexueller Not“, wie es eine Zeitlang Mode war, widerspricht
psychologischer Erfahrung schon darum, weil es die ,,Not*“ zuviel in den
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit hineinpflanzt und hineinredet. Uber
bloflem biologischem Wissen, das noch keine Willenstat gewahrleistet, und
iber Angstmoral, die im Dunkeln und in den Graben hinein tappen lifit,
steht die Hinfihrung zur Ehrfurcht vor Gottes Allmacht, Weisheit und
Giite in der Schopfung und vor der Ewigkeitsgrofle einer Stunde, in der
Elternkrifte und Gottesodem einem Ewigkeitswesen das Dasein geben.
Es ist die religiose Ehrfurchtshaltung, die mit Klarheit und Feinheit eines
an Treue gewohnten Gewissens gepaart ist.

Die Korperwelt dient als Erlebnis-Symbol des Geistes: Die
geistige Seele ist ja nicht nur in ihrem unbewuflten Sein ,,Forma corporis.
Die ,,Forma“ schafft sich auch fiir ihr bewufites Erleben im bewufiten
Gebaren des Korpers ihren Ausdruck. Dadurch kann sie formend auf das
Erleben anderer einwirken. Zugleich ist es die eigentiimliche Macht echter
Symbole, daf} sie riickwirkend auf den Geist des Menschen formen, der
sie schafft, dafl sie fiir dieselbe Gesinnung ein Hort sein konnen, die er
symbolisch ausdriickt. (Insofern hat fast jede Tat des Menschen noch eini-
gen Anteil an der ,,Jmmanenz“, die geistiges Leben kennzeichnet.)

Ein paar Hinweise: Die ,;moderatio externa™, die aduflerste Zucht in
Haltung, Gang, Miene und Geste ist an und fiir sich naturhaftes Symbol
innerer ,,Haltung®. Wie diese, soll sie nicht verschnérkelt sein und nicht
durch aufdringliche Starre den Eindruck machen, als ob hier jemand seine
innere Unsicherheit verpanzern und verkleiden wolle. Sie soll echt und
wahr sein. Sie ist aber auch Schutzwall fiir innere Gesinnung feiner Ehr-
furcht und darum legen die ,,Meister mit Recht soviel Gewicht auf sie.
Ist doch z. B. die Haltung betender Menschen Symbol und Hort innerer
Andacht. — Die Beobachtung ,gesellschaftlicher Formen® in
miindlichem und brieflichem Verkehr soll echtes Symbol innerer Ehrfurcht
und Liebe sein. Aber auch wo diese Formeln konventionell-dufierlich ge-
worden sind, verrit es und bewahrt es innere Zucht, wenn man sich an sie
hilt. So sind diese ,,Anstandsregeln® psychologisch — und aszetisch —
von Belang, wihrend Verzicht auf Takt und Formen nicht zur Einfach-
heit des Heiligen und nicht zur Psyche des natiirlich-echten Menschen ge-
horen. — Menschliches Sprechen ist das erste, wichtigste, am engsten
zum Wesen des Geistes gehdrende Symbol, ein besonderes Bild der Zeu-

13



Alexander Willwoll S. ].

gung des Verbum Divinum und seiner Sendung in die sichtbare Welt.
Darum formt gerade der Miflbrauch dieses Symbols, seine Verkehrung in
Falschrede, so stark miflgestaltend an der Seele, wihrend Pflege der
Wahrhaftigkeit und zugleich riicksichtsvoller Giite im Sprechen psycho-
logisch wie aszetisch hochste Werte fiir die Seele des sprechenden Menschen
selber birgt. Sorgfiltig durchgeformter ,,Stil“ der Rede kann (wie ge-
pflegte Kleidung) Sache echt vornehmer und giitig riicksichtsvoller Men-
schen sein, aber auch wohl Sache stolzer Menschen, die sich selber suchen.
Jedenfalls wire es nicht uninteressant, vielleicht auch nicht praktisch nutz-
los, neben die Psychologie der Sprache auch eine ,,Aszetik des Stiles” zu
stellen. — Symbole ihres inneren Wesens und Wollens schafft die geistige
Seele in den Gebilden von Kunst und Technik, die sie durch den
Korper formt. Wie viel stolze, selbstsichere Kraft — oder ist es Uber-
kompensierung geistiger Ohnmacht gegen das Schicksal? — mag sich in
den technischen Gewaltwerken der alten Pharaonen in der heutigen Wiiste
Ausdruck gesucht haben, und wie seltsam konnen diese Bauten auf die
Menschenseele wirken. Hingebendes Schaffen und Empfangen — nicht
spielerisches ,,Genieflen® — hoher Kunst erfaflt die Seele des Schaffenden
und des vom Kunstwerk beschenkten Menschen viel tiefer und ganzheit-
licher, als die meisten anderen ,,Ereignisse im Seelenleben. Daher die
Macht begnadeter Meister, Menschenseelen oft dauernd eine Form zu
geben. Kunstwerke als Ausdruck einer wertgesittigten und reinen, reichen
Seele konnen Menschen zu Reinheit und innerem Reichtum bereiten
und der ewigen Schonheit Wege in diese Seelen ebnen, so wie aus wert-
armem und getriibbtem Innenleben des Kiinstlers verarmende und zer-
setzende Michte ins Innenleben anderer Menschen hineinwirken. Auch
schon im Ringen grofler Meister um echten Ausdruck fiir das Grofle, das
vor ihrem Geiste steht, und in der ernsthaften Hingabe des Menschen, der
nicht nur genieflerisch dem Werke der Kunst entgegentritt, liegt viel
innere Zucht und Hingabe an geistige Wertwelten, liegt ,,Aszese der
Kunst“. Psychologie und Philosophie der Kunst fordern ihre Erginzung
auch in einer ,,Aszese der Kunst“, des Kunstschaffens, des Auf-
nehmens von Kunst und — wir denken an wirkliche Kunst — gegebenen-
falls des Verzichtens.

14



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

b) Aszese und Schichtenbau der Seele

Das Wort ,,Schichtenbau® steht selbstverstindlich im Gegensatz zum
unriumlichen Wesen der Seele. Aber wir Menschen haben kein unmittel-
bar intuitives Schauen geistiger Wesensart und miissen in Begriffen und
»Bildern® reden, die aus der Sinnesanschauung erarbeitet wurden und
darum das Wesen des Geistes nicht adiquat wiedergeben. Rationalistischer
Verzicht auf ,,Bilderdenken® wiirde der Eigenart des Geistes nicht niher
fiihren. So sprechen wir von ,,iibereinander liegenden und ineinander ver-
lagerten Schichten* der Seele, wissend, dafl in Wahrheit die Eigenarten der
Secle, das Rationale und Irrationale, das Denken und Wollen viel feiner
mineinander sind, als wir uns vorstellen und denken konnen. Der Gegen-
satz der ,,Schichten* wurde stets erlebt. Ubergeistige Gnosis wertete dabei
nur die Geistschicht, ebenso der Rationalismus. Aus dem Ressentiment da-
gegen wurde das Gegenextrem geboren, etwa L. Klages’ Lehre vom Geist
als Widersacher des Lebens. Beide Einseitigkeiten lassen das feine Inein-
anderwirken und Fiireinanderwirken der Seelenschichten nicht erkennen,
auf das z. B. neuerdings Erich Jaensch in seiner ,,Integrationspsychologie*
und Gerh. Pfahler nachdriicklich hinwiesen.

Da ist zunichst geistig-intellektuelles Erkennen in die Welt der Sin-
nenbilder hineingebaut. Begriffe an sich sind unanschaulich und die Ge-
danken folgen einander — von Rechts wegen — in ,,logischem* Zusam-
menhang. Die Sinnenbilder sind anschaulich und folgen einander nicht nach
Gesetzen logischer Verbundenheit, sondern weil Naturgesetze, die das bio-
logische Geschehen in Gehirn und Organen regeln, hier in das Bewuf3tsein
hinauf wirken. Begriffliches Denken ist im Entstehen und Verlauf stets
von Sinnenbildern begleitet, umgeben, getragen und mitbestimmt. Ander-
seits zeigten denkpsychologische Experimente, wie diese Sinnesbilder hin-
wieder je nach den Zielen und Aufgaben geistigen Denkens mehr oder
minder bewuflterweise entstaltet, umgruppiert, neugeformt werden, damit
sie dem Denken eher dienen. So steht das Geistige in seiner Bindung an
die anschaulichen Bilder doch auch wieder irgendwie ,iiber alledem®.
Auch ist das Ineinanderwogen von abstraktem Denken und farbengesit-
tigten ,,Bildern® nicht bei allen gleich stark. Zwischen fast aus der An-
schauung entwurzeltem, abstraktem Denken und dem Kiinstlerdrang, Ab-
straktes in anschaulichen Symbolen zu fassen, gibt es viele Abstufungen.
— Eswire reizvoll, im einzelnen zu sehen, wie die Meister des betrachtenden

18



Alexander Willwoll S. ].

Gebetes diese Tatsachen beriicksichtigen, auch wie der ,,Typus® sich
geltend macht etwa in der Vorliebe von Meistern und Schiilern der Be-
trachtungskunst fiir diese oder jene Betrachtungsweise. (Man vergleiche die
Betrachtungsbiicher von Lohmann und Huonder!). Das Exerzitienbuch mit
der Anregung zur ,,Compositio loci beim Einspielen der Betrachtung, mit
der eigenartigen Struktur der ,,Applicatio sensuum®, bei der das Geistige
sich in das Vorstellungsleben hinein auswirkt, mit der ,,Contemplatio™ der
2.—4. Woche, anderseits mit der strengen Form der ,,Meditatio, wie sie
der ehrw. P. Roothaan in seiner ,,Ratio meditandi* auslegt, trigt den ver-
schiedenen ,, Typen Rechnung, jedoch so, dafl nie die geistige Leitung der
Seele in der Bilderfiille der Sinne ganz schwindet, anderseits im gewShnlichen
Beten nie die Einwurzelung des Denkens im Anschaulichen ganz fehlt.
Durch die ,Bindung an die Sinnenschicht ist das Geistige
auch an die Macht der Assoziationen und der Gefiihle gebunden.
»Wie die Vegetation ohne chemische Affinitit der Teile nichts ausrichtet,
so ist unser ganzes Bewufltseinsleben an die michtige und alles durch-
dringende Wirksamkeit der Assoziationen gebunden®, schreibt mit Recht
P. Frobes, und O. Selz hat schon gezeigt, wie alles geordnete, alles
wertschopferische Denken bis in die héchsten Inspirationen des Genies
hinauf an das Ineinanderwirken von ,bewufltseinsnahen” Vorstellungs-
komplexen gebunden ist. Anderseits steht doch das Geistige irgendwie
,»uber alledem®, ,,die Assoziation®, fihrt P. Frobes fort, ,,bleibt das Werk-
zeug eines hoheren Einflusses, des Willens*, der durch ,,indirekten aber
richtunggebenden Einflufl* normalen Denkverlauf regelt. — Von den be-
wufltseinsnah in der Seele bereitstehenden Vorstellungskomplexen (den
Apperzeptionsmassen) hingt es vielfach ab, in welcher Prigung und Fir-
bung ein religioser Gedanke, eine aszetische Anregung von der Seele auf-
gefaflt und aufgenommen wird. So kénnen schier unverstindliche Hem-
mungen religiosen Lebens, etwa des Glaubens oder der Gottesliebe, auf
ungiinstige Kindheitserinnerungen an Eltern und Lehrer zuriickweisen,
wenn eine Gefiihlsiibertragung von diesen Erinnerungen auf religiose Ge-
danken erfolgt ist. — Mehr oder minder positiv oder negativ ,,affekt-
gesdttigte Vorstellungskomplexe konnen auch einen, selten klar beob-
achteten, dafiir um so stirkeren Einflufl auf unser Wahrheitssuchen aus-
iiben, wo immer die Wahrheit unsere Interessen beriihrt, wo es um die
Beurteilung unserer selbst, um die Bewertung von Freund und Feind, wo
es um liebgewonnene ,,wissenschaftliche Gedanken* sich handelt. Mancher

16



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

unberechtigte Zweifel kann da irrational festgehalten, vor manchen Fol-
gerungen das Denken irrational vom Wege abgelenkt und umgebogen
werden. Es kann viel ,Aszese des Denkens® brauchen, um dem
Denk-Ethos, das zur Wahrheit dringt, zum Durchbruch in der eigenen
Secle zu helfen.

Trotz ihrer Bindung an die ,, Tiefenschichten kann hinwieder die Seele
absichtlich von sich aus neue Assoziationen und Vorstellungskomplexe
stiften. Sie bereitet sich dadurch fiir spitere Leistungen, sie bewirkt eine
Umstrukturierung der Seelenschichten, so daff spiter ihr gutes Wollen in
der Seele selbst weniger Hemmungen und mehr Resonanz findet, leichter
sich durchsetzt. Es ist der Psychologie der Assoziationsstiftung wie der des
Wollens entsprechend: dafl bei diesem Werk die Seele planmiflig bewufit
vorgehe — inneres Leben soll ja im geistig-bewufiten Menschen nicht ein
nur irrational-unbewufltes Wogen sein, wie in der Pflanze! —; ferner soll
das Interesse sich der zu leistenden Einzelaufgabe der Assoziationsstiftung
zuwenden, weil sonst die Assoziation sich nicht so leicht formt; — durch
Einbau dieser Kleinarbeit in grofle, fiir sie ziigige Beweggriinde, die etwa
dem Dogma, der Schriftbetrachtung und Liturgie entnommen sind, soll die
Seele die Treue zum Kleinen sich grofl und wertvoll machen; — sie soll
die Aufgabe der ,,Umstrukturierung der Seelenschichten in leichter zu
bewiltigende Teilaufgaben zerlegen; kurz, sie wird irgend eine, ihrem
Charakter, ihrer Entwicklungsstufe, ihrer Geistigkeit angepafite Form eines
JPartikularexamens®“ verwerten. Wie etwa im Sprachunterricht die
Stiftung ,,positiver Assoziationen (z. B. Einpragung richtiger Aussprache)
wertvoller zu sein pflegt als die Stiftung negativer Vorstellungsbedingun-
gen (z. B. durch stindiges Vormachen einer verkehrten und zu meidenden
Aussprache), so wird ceteris paribus ein ,positives Partikularexamen®
werthaltiger sein als ein negatives. Ubrigens ist ja der Sinn dieses letzteren
doch auch ein positiver.

Assoziations- und Komplexstiftung sorgt dafiir, daf8 im Alltagsleben
eine Fiille niitzlicher Bewegungen, die anfangs nur mit viel Aufmerksam-
keit und willentlicher Ubung vollzogen wurden, mechanisiert werden. So
das Gehen, Stchen, Schreiben, selbst das Virtuosentum. Der Geist wird da-
durch entlastet. Es konnen aber auch Bewegungsautomatismen sich ent-
wickeln, die unsere Bewegungen gegen unser Wollen und vielleicht ohne
unser Wissen um die vollzogene Bewegung dirigieren — vom nervGsen
Tick bis zur Starre verblodeter Schizophrener. Ebenso kénnen sich Vor-

Aszese XU/l 2 17



Alexander Willwoll S. J.

stellungsgruppen, Assoziationssekten, so sehr vom iibrigen, willentlich be-
einfluflbaren Seelenleben abspalten, dafl sie gegen den Willen ins Bewuf3t-
sein treten und sich, obwohl sie als fremd empfunden und abgelehnt wer-
den, nicht wegtreiben lassen. Bei krampfigem Sichwehren der Seele hacken
sie sich erst recht im Bewuftsein fest und fiihren sie erst recht zu mancher-
lei unliebsamen Affekten und Antrieben. Wir stehen da vor dem Gebiet
der mannigfaltig psychischen Automatismen, Zwangsvor-
stellungen, Zwangsgedanken, Zwangszweifel, Zwangs-
impulse, die auch der Aszetik zu schaffen geben kdnnen. Jedenfalls ist
die Frage, wie solche Zwangsphinomene sich behandeln lassen, wie ihnen
allenfalls vorgebeugt werden konne u. ., fiir sie von Bedeutung, wenn
auch in schwierigeren Fillen der Seelenfiihrer den gewissenhaften Arzt zur
Hilfe nehmen muf. ,

Nur sehr kurz sei noch auf eine weitere Form des Ineinanderwirkens von
Geist- und Tiefenschicht der Seele hingedeutet: unser Werten und Wollen
ist nicht nur an geistigen Wertwelten orientiert, sondern auch im elemen-
taren Gefihls-und Triebleben der Seele verwurzelt. Die elemen-
taren Seelenmichte, die auf biologischen Vorgingen beruhende ,,Angst®
und ihr Gegenstiik, wirken bis in die sublimsten geistigen Haltungen
hinauf, hemmen oder fordern bestes Wollen. Die Fiille der Gemiitsregun-
gen, Freude, Trauer, Zorn, Haf} und die geheimnisvolle Macht der Stim-
mungen — der niemand sich entzieht, gar niemand — prigen an un-
seren Gedanken und formen an unserem Wollen. Die verhiltnismifig
starre Form der Instinkte, die das Leben der Tiere in seinen Bahnen
lenkt, ist zwar schon in hoheren Tieren, erst recht im Menschen aufge-
lockert. Aber Instinkte in freierer, enger mit geistigem Wollen verfloch-
tener Form sind auch in seiner Seele da und wirkkriftig, Herdeninstinkte,
Nachahmungsdrang, Uber- und Unterordnungsinstinkte, Kampf- und
Spielinstinkt, Sexualinstinkte. Der Schopfer gab dem allem seinen guten
Sinn im Seelenleben. Mit Recht sprachen die Alten von den ,,Rossen des
Geistes”. Christliche Aszetik hat darum nicht ,,Verdringung®, sondern
sinnentsprechende Behandlung der Tiefenschichten der Seele gefordert,
Ein- und Unterordnung ihrer letzten seelischen Auswirkung unter den
Sinn des seelischen Ganzen und die Pflichten des Berufes. Irgendwie steht
freies Wollen ,,iiber alledem* Wogen auch der Triebschichten. Man kann
darum nicht den ganzen Charakter, wie Mc Dougall wollte, aus den In-
stinkten allein aufgebaut denken. Freies Wollen beherrscht zwar nicht die

18



Gedanken zu einer Psychologie der Aszese

Antriebskraft der Instinktschicht — wenigstens nicht unmittelbar — wohl
aber deren letzte Wirkung auf Werturteil und freies Wahlvermdgen.
Aszetik leitet dazu an, die Tiefenschichten fiir die Aufgaben des Geistes
auszuwerten, Fehlverkoppelungen in diesen Schichten zu meiden und das
Tugendstreben des Geistes zugleich vor dem Hinabgleiten in blofle Me-
chanismen oder gar ins Instinkthafte zu bewahren, damit nicht gute Ge-
wohnheit Formalismus, Demut mutloser Anlehnungsinstinkt, vorwirts
dringender Mut blofler Aggressivinstinkt, Liebe zu Trieb verkehrt werde.

¢) Willenshemmung und Wertwelt

Descartes hat diese Konigsgabe freien Wollens einmal als eines der
drei groflen Gotteswunder neben die Schopfung aus nichts und die hypo-
statische Union gestellt. Jedenfalls steht die Seele nie so hoch wie im freien
Wollen des Guten. Wiahrend durch die Tiefenschichten der Seele hindurch
biologische Naturgesetzlichkeit und ,,kosmisches Schicksal auf den Geist
wirken, strahlt im ,,Liberum arbitrium‘ das Licht der Wertwelt in die
ganze Seele ein, dem Menschen mitsamt allem Schicksalserleben Richtung
gebend. Hier im Wollen vollziehen sich die letzten grofien Entscheidungen
des Lebens: ob die Seele ihre Kraft an vielerlei Teilwerte zersplittern will,
ob sie einseitig dem und jenem Wert allein sich zuwenden will — wie die
Lebensform-Typen Sprangers, wo sie einseitig entwickelt wiren —, oder
ob eine alles umfassende, aber einheitliche Hierarchie der Werte die innere
Formung der Seele bestimmen, reich und einheitlich machen solle. Im
Liberum arbitrium fillt letztlich die Entscheidung, ob die Seele, ihrem
Wesensbild gemif}, sich an die objektive Wertordnung Gottes hingeben
oder ob sie die subjektivistische ,,Ichnorm‘ iiber die Gottesnorm setzen
und sich so an ithrem Wesensbild vergehen will.

Freie Wertwahl fordert zunachst ein Wissen um die Werte. Auch
und zuerst ein theoretisches Wissen, aber dariiber hinaus ein konkretes
Werterleben. (Die Alten sprachen darum vom iudicium practicum, womit
nicht ein blof intellektuelles Beurteilen, sondern eine Totalhaltung der
Seele gemeint ist, in die sich das Wollen einlagert.) Hier macht sich leicht
die Macht subjektiver Bindungen der Seele geltend, die das Werturteil —
wie wir oben andeuteten — verzerrt. Wohl ist als subjektiv erlebte Norm
das ,,Gewissen“ da, mit seiner Klarheit, Feinheit, Unbedingtheit. Aber
auch auf das Gewissenserlebnis konnen die subjektiven Hemmungen und
Fdlschungen einwirken: biologisch oder psychogen bedingte Angst kann zu

z 19



Alexander Willwoll §. ].

Skrupellosigkeit und pathologischem Schuldgefiihl fiihren; Ubermacht an-
derer irrationaler Tendenzen in der Seele kann das Werterleben zur Lax-
heit verfilschen, die Secle sich vor sich selbst und ihrem besseren Wissen
gewissermaflen maskieren lassen, zuletzt das theoretische Urteil weitgehend
irreleiten. Gewissensformung an objektiven Normen ist daher notwendig,
wenn das Gewissen wahr, klar und fein bleiben soll. Ebenso ist es eine der
vornechmsten Aufgaben aszetischer wie aller erzieherischer Formung, grofle,
hierarchisch gegliederte und einheitliche, mit dem reifenden Menschen an
Motivationskraft wachsende ,Motivkomplexe“ in die Seele zu sen-
ken und sie z. B. in stindiger Betrachtung und Lesung immer bewuftseins-
nahe zu halten. P. Lindworsky hat das wiederholt schr schon und
nachdriicklich gezeigt. Unfehlbar wirken freilich auch diese Motivkomplexe
nicht (was auch L. nicht sagen wollte). Letztlich ist es die ureigenste, per-
sonlichste Tat des ,,Willens“ — richtiger ,,des geistigen Ich¢,
der Person, dafl sie diesem oder jenem Beweggrund die Priponderanz
gebe, dafl sie eine bestimmte Werthaltung fiir den jeweiligen Fall
fixiere, sie endgiiltig zu ihrer personlichen, gewollten Werthaltung
erhebe und durch solche Fixierung des ,indicium ultimo-practicam® die
freie Richtung des Seelenlebens bestimme. Es ist die Stunde, in der sie
ihr Ja oder Nein zu ihrem Gott und zu ihrem eigenen Wesensbilde — dem
Abbilde Gottes in ihr selber — spricht. Je mehr sie dauernd in Gott, im
Suchen des Wahren und Guten verankert ist, desto leichter mag ihr nach
jeder gesunden Willenspsychologie im Entscheidungsfall die gute Einzel-
entscheidung werden.

Die Seele braucht dazu die aszetische Formung zur liebenden Ehr-
furcht vor dem unendlichen Gott, und allem geschaffenen Sein, in dem
Gott aufleuchtet. Sie braucht dazu in manchem Fall die heilige — nicht die
sklavische Furcht Gottes, — und Gott bewahre vor dem Vergehen, daf}
man der Seele diese Furcht nehme. Sie braucht zur Entscheidung fiir das
Gute den Glauben an ihre Fihigkeit zum Guten. Der Wille kann nicht
ernsthaft wollen, was ihm nicht als ,,bonum pro ipso possibile® erscheint.
Darum braucht er inmitten aller naturhaften Angst, die aus den Seelen-
tiefen aufbrechen kann und in allem verwirrenden Wissen um menschliches
Versagenkonnen den Aufblick zu dem, der das ,,Confidite ego vici“ sprach
und von dem die ,,Pax Christi exultans in cordibus® in die Seele stromt —
die Aszese des Vertrauens.

20



Weibe des Laien zur Seelsorge

ITI. bis VL

Wie das ganze Gnadenleben, so wird auch aszetisches Streben in jeder
Einzelseele seine Sonderprigung haben ,secundum mensuram donationis
Christi. Psychologie der Aszese ihrerseits steht vor weiteren psychologi-
schen Fragen: die Verschiedenheit der ,,Typen®, des Seelenlebens von
Mann und Frau, der Sinnestypen, Denktypen, Temperamente, der Ge-
samtcharaktere stellt besondere Fragen und Aufgaben an die psychologische
Aszese. Ebenso die soziale Natur des Menschen, die Eingliederung aszeti-
schen Strebens in das Gemeinschaftsleben und seine so mannigfachen
Formen, in religidse ,,Masse und in geformte, lebendige ,.religise Ge-
meinschaft”. Verschieden gestalten sich in manchem Aszese und Aszetik
je nach den verschiedenen Lebensphasen. In manchem Fall wird die Patho-
logie ein dankbar empfangenes Wort der Warnung und Beratung sagen
konnen. — Auf diese Teile einer Psychologie der Aszese sei in einer wei-
teren Arbeit eingegangen.

‘Weihe des Laien zur Seelsorge

Von Karl Rahner S. J, Freiburg i. Br.

eihe sagt immer ein Doppeltes: Empfang der Fihigkeit und

i -x '/ Empfang des Auftrags, ein Koénnen und eine Berufung. Weihe

zur Seelsorge ist somit: sich sorgen konnen und sich sorgen

miissen um die Seele. Der Seelsorge geht es dabei um die Seele des andern,
um Stellung zu Gott, Heil und Ewigkeit des Mitmenschen.

Der Gedanke solcher Seelsorge in eben dieser zweifachen Hinsicht
scheint nun von vornherein unvollziehbar zu sein. Die Entfaltung dieser
Schwierigkeit bietet die Handhabe, deutlich zu machen, was eine Weihe zur
Seelsorge in dem bewirken mufi, der sich fiir die Seelen zu sorgen unter-
fangt. So wird sich dann auch feststellen lassen, wo solche Weihe tatsichlich
geschieht.

I.

Menschliches Dasein ist immer schon, wo wir ihm auch begegnen, Sein
in der Welt, ist immer und notwendig Sein mit andern, Gemeinschaft. Je
nach den Bezirken, in die menschliches Leben sich hineinentfaltet, ist auch

21





