Der mystisdle Leib Christi und die Aszetik

Von Paul von Chastonay, Bern

enn in gegenwirtiger Zeit so oft vom Corpus mysticum Christi

; -x -/ gesprochen und geschrieben wird, entsteht ohne die tiefe Kennt-

nis der erhabenen Grofle und einzigartigen Bedeutung desselben

die Gefahr, dafl es zur leeren Phrase wird, weil man sich aus Unkenntnis

gar nicht des Sinnes und erst recht nicht der Grofle des Inhaltes bewuflt
1st.”

Mit diesen Worten hat Dr. Friedrich Jiirgensmeier in seinem hervor-
ragenden, 1935 in fiinfter Auflage erschienenen Werke ,,Der mystische
Leib Cbhristi als Grundprinzip der Aszetik® auf eine Gefahr aufmerksam
gemacht, der leider nicht alle Sprecher und Schreiber entgangen sind. Sein
Buch bietet aber gerade die beste Gewihr, daff diese Gefahr gemieden
werden kann. Denn was Griindlichkeit und Vollstindigkeit betrifft, kenne
ich kein anderes diesbeziigliches Werk, das ihm gleichgestellt werden diirfte.
Es ist ein wahrer Genuf, seinen sachlichen, ruhigen, theologischen Dar-
legungen zu folgen und sich mit ihm in dic Glaubenswahrheit und Glaubens-
tatsache des mystischen Leibes Christi zu vertiefen. Wer immer sich mit
dieser grundlegenden Frage beschiftigt, wird ihm fiir seine in die Tiefe
gehenden Ausfiihrungen aufrichtigen Dank wissen.

Die Frage ist aber derartig wichtig, daf} alle Miihe aufgewandt werden
mufl, sie zur letzten Klarheit zu bringen. Wenn Schreiber dieser Zeilen
sich erlaubt, auf einige Kernpunkte hinzuweisen, die seiner Auffassung
nach einer Klirung und niheren Bestimmung bediirfen, so geschicht es
nur aus innerer Anteilnahme an der Wahrheit des Corpus Christi
mysticum.

I

Im ersten Hauptteil legt Jiirgensmeier biblisch-dogmatisch das
Geheimnis vom mystischen Leibe Christi dar. Die biblische Lehre wird
hauptsichlich den paulinischen Briefen entnommen. Die dogmatische Aus-
wertung der Schriftlehre zeigt die Zentralstellung der Wahrheit des Cor-
pus Christi mysticum im Heilsplane Gottes. Der Gottmensch Christus ist
firseine Person die ideale Durchfithrung des gottlichen Heilsplanes,
weil er die hdchste Verwirklichung der vollkommensten Gemeinschaft eines

235



Paul von Chastona

Menschen mit Gott ist. Christus ist aber zugleich auch das Haupt und
der Mittler der erldsungsbediirftigen Menschheit, derart, ,,dafl alle iiber-
natiirliche Entwicklung, alles Verdienst und alles Gnadenwirken sich aus-
schliefflich vollzieht in Abhingigkeit und innerer Beziehung zu der Heils-
tat Christi, des Hauptes®.

Die Vermittlung des durch Christus verdienten Heiles vollzieht sich
aber dadurch, dafl der einzelne mit Christus und durch ihn mit seinem
Heilswerk verbunden wird. Paulus nennt diese ontische Gnadenbeziechung
zu Christus, dem Haupte, ,,die Eingliederung®, die Einverleibung
in Christus.

Die bisher dargelegten Wahrheiten sind katholisches Gemeingut.

Nun entsteht die weitere theologische Frage: Worin besteht diese Ein-
gliederung in Christus und wodurch geschieht sie?

Daf sie durch die Taufe geschieht, ist ausdriickliche paulinische Lehre.
Was bewirkt aber die Taufe in Bezug auf die Eingliederung in Christus?

Wenn ich nicht irre, vertreten die meisten Theologen die Auffassung,
daf die Wesenswirkung der Taufe die Eingiefung der heiligmachenden
Gnade ist, die nach dem Tridentinum als unica causa formalis, als einziger
formaler Wirkgrund jeglicher Rechtfertigung zu gelten hat. Durch die
Seinsgnade werden wir in eine seinshafte Bezichung zu Christus gebracht,
sofern wir iibernatiirlich von ihm und mit ihm leben, werden als Zweige
in den Rebstock, der Christus ist, eingepfropft, werden als Glieder in den
Leib inkorporiert, dessen Haupt er ist, sofern die Seinsgnade vom Haupte
flieft, uns mit ihm verbindet und durch ihn mit allen Gliedern, die mit
dem Haupte vereinigt sind. In dieser organischen Eingliederung in Chri-
stus durch die Seinsgnade erblickten viele Theologen das Geheimnis des
mystischen Leibes Christi.

Nun vertritt hier Jiirgensmeier eine etwas andere Auffassung, der er
eine fiir die Lehre des Corpus Christi mysticum ausschlaggebende Bedeu-
tung beimifit. Die Taufe bewirkt formell, und logisch zuerst, die Inkor-
poration in den erhohten und verherrlichten Christus, die organische Ver-
einigung mit ihm, so ,,daf} die vorher virtuell fiir alle erworbenen Ver-
dienste jetzt aktuell iiberflieBen an das einzelne Glied und ihm die Er-
I6sungsgnaden zuwenden®. Bei der Begnadigung des Menschen mufl, we-
nigstens in der logischen Ordnung, erst eine innere Verbindung mit dem
universalen Gnadenprinzip Christus erfolgen, aus der dann der Besitz der

236



Der mystische Leib Christi und die Aszetik

heiligmachenden Gnade folgt, wenn auch in der zeitlichen Ordnung beides
zusammenfallt.

Diese Auffassung wird uns durch die Analogie der unio hypostatica bei
Christus nahegelegt. ,,Allc iibernatiirlichen Gnadenvorziige der Mensch-
heit Christi wurzeln in der gratia unionis, d. h. in der Vereinigung des
Logos mit der Menschheit, so dafl der Logos mit der menschlichen Natur
ein personliches Wesen bildet, cben den Gottmenschen Christus. Der
heiligmachenden Gnade in Christus geht die gratia unionis voraus, wenn
auch nicht in der zeitlichen, so doch in der logischen Ordnung. Ahnlich ist
es auch beim begnadeten Menschen. Aus einer wurzelhaften inneren Ver-
einigung mit Christus geht die heiligmachende Gnade hervor, so dafl die
formelle Wirkung der Taufe die unio mit Christus ist, die als Prinzip
aller Gnaden zu gelten hat, die dem begnadigten Gliubigen zuteil werden.

Die innere Begriindung dieser Auffassung liegt aber darin, daf die hei-
ligmachende Gnade der Menschheit Christi unsere Gnade wird, sofern
wir mit ihm verbunden sind, ,,;50 daf} unsere Seele durch dieselbe heilig-
machende Gnade geheiligt ist, wie die Seele Christi, wenn wir in der leben-
digen Lebensverbindung mit Christus durch die Eingliederung in ihn
stehen®,

An dieser Auffassung ist ein Zweifaches zu unterscheiden. Dafl unsere
Gnade eine innere Anteilnahme an der Gnade Christi ist, diirfte als katho-
lische theologische Lehre angesprochen werden. Darin gehen wir mit Jiir-
gensmeier durchaus einig. Nicht so klar und deutlich scheint uns dagegen
die Auffassung erwiesen, daf}, in der logischen Ordnung, vor der Mittei-
lung der Gnade, die Inkorporation in Christus stattfinden mufl. Die Ana-
logie mit der hypostatischen Vereinigungsgnade in Christus ist nicht durch-
schlagend. Denn im Gottmenschen konnte die heiligmachende Gnade die
unio nicht bewirken, mufite sie voraussetzen. Im Menschen dagegen kann
die von Christus kommende heiligmachende Gnade die unio mit ihm her-
stellen. Es ist auch schwer denkbar, wie in der Auffassung von Jiirgens-
meier ratione prius eine organische Verbindung mit Christus stattfinden
soll, durch die der Mensch noch nicht gerechtfertigt wird, da ja nach Tri-
dentinum die heiligmachende Gnade die unica causa formalis der Recht-
fertigung ist. Hier scheint eine Verdeutlichung angebracht.

In diese an sich nicht leichte Frage bringt vielleicht eine Klirung die
Lehre des hl. Thomas iiber den Taufcharakter. M. D. Koster O. P. hat
sie in einem Artikel von Catholica ,,Natur und Ubernatur. Die christliche

Aszese X13 5 257



Paul von Chastonay

Gesamtordnung“ (Febr. 1936) kurz zusammengefaflt. Die Ubernatur
scheidet sich in die Ordnung der Menschwerdung und in die Ordnung der
Gnade. Zur ersteren gehoren auch die sakramentalen Charaktere, die als
iibernatiirliche werkzeugliche Fihigkeiten aufzufassen sind. Der Tauf-
charakter, der nicht wie die hl. Gnade die Seele, sondern eine iibernatiir-
liche Fihigkeit zum Triger hat, wiirde ratione prius die Eingliederung
in Christus grundlegen. Es wire der Miihe wert, auf diese Losungsmoglich-
keit niher einzugehen. Allerdings, wie Gihr (Die hl. Sakramente I, 83)
schreibt, ,,ist der sakramentale Charakter etwas iiberaus Verborgenes und
Geheimnisvolles, ja dem menschlichen Forschen und Erkennen noch weit
mehr entriickt als die heiligmachende Gnade®, die in der Offenbarung
deutlicher umschrieben ist und sich in ihren konkreten Wirkungen viel
bestimmter duflert. Immerhin haben Alexander von Hales und insbe-
sondere der hl. Thomas liber dieses Dunkel bereits manches Licht ausge-
breitet.

Auf jeden Fall bleibt Christus das universale Gnadenprinzip und die
Vereinigung mit ihm, die Eingliederung in seinen mystischen Leib, die
Wurzel jeglichen iibernatiirlichen Lebens.

IT.

Im zweiten Hauptteil wird das Geheimnis vom mystischen Leib Christi
als Grundprinzip der Aszetik dargestellt.

Es kommt hier vor allem darauf an, den Begriff Prinzip zu kliren.
Wenn wir vom mystischen Leibe Christi als Prinzip der Moral, der Asze-
tik usw. reden, konnen wir uns unter diesem Ausdruck ein vielfaches vor-
stellen. Bereits Mersch hat in dieser Zeitschrift (1934, S. 98) das Bediirfnis
empfunden, zu sagen, dafl man unter erstem Prinzip den Grund versteht,
aus dem die Aszetik ihre Richtschnur gewinnt, ihre Einheit und innere
Bestimmtheiten erhilt, thren absoluten Wert und eigentiimlich verpflich-
tenden Charakter empfingt.

1. Prinzip kann zuerst heiflen einen ontischen, ontologischen,
seinsmiafligen Grund, aus dem das sittliche, das aszetische Leben sei-
nen Ursprung nimmt. Daff Christus und die Vereinigung mit ihm in sei-
nem mystischen Leib durch die Seinsgnade Quelle jeglichen iibernatiirlichen
Lebens des Christen ist, bezeichnen wir als eine Glaubenslehre, zu der
sich jeder Katholik bekennt. Wer dies aus dem christlichen Leben aus-
schalten wiirde, gibe die katholische Haltung auf. Es kann aber mehr oder

238



Der mystische Leib Christi und die Aszetik

minder ausdriicklich betont, kann nur vorausgesetzt oder zum Ausgangspunkt
gemacht werden. Daf heute diese Glaubenswahrheit stirker und deutlicher
ins Bewuftsein geriickt wird, diinkt uns ein erfreulicher Fortschritt. Jiir-
gensmeier tut es in einer durchaus anerkennens- und dankenswerten Weise.
Aus der Glaubenstatsache, dafl Christus ontisches Gnadenprinzip ist, wird
sich ableiten lassen, dal Pflege des Gnadenlebens wesentlicher Bestandteil
der Aszese ist.

2. Prinzip kann ferner soviel heiffen wic Erkennungsgrund, wie
Fundamentalwahrheit, aus der anderc abgeleitet werden. In die-
sem Sinne wird denn auch das Wort vornehmlich bei Jiirgensmeier ge-
braucht. Wie das aszetische Leben seinen Seinsgrund in Christus und in
der Vereinigung mit ihm besitzt, so wird auch die Aszetik, die Lehre der
Aszese, von diesem Prinzip abgeleitet. In sehr griindlicher und ecingehen-
der Art zeigt der Verfasser in seinem Buche, wie die Aszetik auf der
christlichen Wahrheit des mystischen Leibes Christi aufgebaut werden
kann. Seine Ausfithrungen iiber das Leben in Christus als Gestaltungs-
norm des aszetischen Strebens, iiber Glauben, Hoffnung und Liebe, iiber
dic sittlichen und sozialen Tugenden, Ehe und Priesterweihe, iiber die
Berufspflichten, gehdren mit zum Schonsten, das man dariiber lesen kann.

Und doch taucht auch hier eine Frage auf, die sich nicht iibersehen 138t
Die Frage nidmlich, ob dic Wahrheit vom Corpus Christi mysticum ein
solch alles umfassendes Erkennungsprinzip ist, aus dem die simtliche
Aszetik entnommen werden kann?

Schon die Synoptiker stellen in den aszetischen Mittelpunkt die
mdglichste Annizherung an die Vollkommenheit Gottes und die zwei
wesentlichen Bedingungen: den Verzicht auf sich selbst und die Geschopfe,
sowie die Liebe, durch die man sich Gott ginzlich schenkt, indem man
Christus nachfolgt. Bei Johannes steht im Brennpunkt des geistlichen
Lebens das Innewohnen Gottes in uns, dessen Liebe zur opferfreudigen
Gegenliebe dringt. Es gibt demnach in der HI. Schrift verschiedene Er-
kenntnisquellen, aus denen die aszetische Lehre entspringen kann. Erst die
Erfassung des Ganzen driickt die Fiille des christlichen Lebens aus.

Es zeigt sich denn auch in der Geschichte der Aszetik, dafl verschiedene
Aspekte des gottlichen Lebens der Aszetik zugrundegelegt worden sind.
Bérulle hat das Geheimnis des Verbum Incarnatum in den Mittelpunkt
des christlichen Lebens geriickt. Andere weisen dem Mysterium Sanctae

5 259



Paul von Chastonay

Trinitatis eine Zentralstelle zu. Fiir viele Mystiker ist Christus gewif} die
Quelle des Heiles, der Weg zum Vater, das hochste Vorbild echter Liebe
zum Vater. Hat sie aber der Weg zum Vater gefiihrt, geht ihr Seelenleben
in der Anbetung des Vaters, in der innigsten Vereinigung mit dem drei-
einigen Gott auf.

3. Dies wird noch deutlicher, wenn wir den dritten Sinn des Wortes
Prinzip erfassen.

Prinzip kann auch bedeuten den verpflichtenden Grund, das
bewegende Motiv zum aszetischen Handeln, den absoluten
Wert, aus dem es sich ergibt. Dal Christus und das Bewuftsein der
Gliedschaft in ihm das alles sein kann, legt Jiirgensmeier iiberaus schdn
dar. Es diinkt mich aber, dafl hier in den Aufbau der Aszetik Werte und
Motive hineinbezogen werden, die sich nicht mehr formell aus der Lehre
vom mystischen Leibe Christi crgeben, sondern nur mehr in einen gewissen
Zusammenhang mit derselben gebracht werden. — Christus selber weist
stets auf die Ehre und Verherrlichung des Vaters im Himmel als hochstes
Motiv unseres Handelns hin. Paulus lenkt uns auf die Verherrlichung des
Vaters unseres Herrn Jesus Christus. Das heifit: im Besitz und im Voll-
bewuftsein der Gliedschaft am mystischen Leibe Christi gibt es noch man-
nigfache Beweggriinde fiir unser aszetisches Streben, die sich nicht auf eine
einzige Formel bringen lassen. — Oder es werden Werte und Motive
iibergangen, die sich diberaus fruchtbar erweisen. Dies zeigt sich vielleicht
am deutlichsten in den Ausfithrungen iiber die Verehrung der Gottes-
mutter in der Frommigkeit des Corpus mysticum Christi. Aus derselben
ergibt sich wohl die geistige, iibernatiirliche Mutterschaft Marias in bezug
auf den mystischen Christus und ihre Funktion als Vermittlerin aller
Gnaden. Ihre physische Mutterschaft des historischen Christus dagegen,
die ihr die Muttergotteswiirde sichert, entspringt nicht aus der Lehre des
mystischen Leibes Christi. Eher entspringt ihre geistige Mutterschaft aus
der physischen. Weil Mutter des Erldsers, ist sic auch Mutter der ErlSsten.
Aus der Glaubenstatsache, daf8 die Eingliederung in Christus das ontische
Prinzip unseres Gnadenlebens ist, folgt nicht, dafl sie auch der einzige,
allumfassende Erkenntnisgrund und das einzig verpflichtende Motiv unse-
res aszetischen Verhaltens sein mufl. Das Heilswort Christi, als Gesetz-
geber des Neuen Bundes, hat auch seine verpflichtende Kraft fiir das asze-
tische Leben, so daf nicht blof der mystische Christus, sondern der ganze
Christus Grundprinzip der Aszetik ist.

240



Der mystische Leib Christi und die Aszetik

4. Als Prinzip der Aszetik wird endlich auch die causa exempla-
ris gelten diirfen.

Hochstes Vorbild unseres religidsen Lebens und Strebens ist und bleibt
aber Christus. Zwar nicht der mystische Christus in seinem Zustande der
Erhohung und Verklirung, sondern der historische Christus im Zustand
der Erniedrigung und der Knechtsgestalt. In seinem irdischen Leben, Lei-
den und Sterben ist er uns Beispiel und Vorbild geworden. Diese Wahr-
heit, aus der sich naturgemifl dic Nachfolge Christi ergibt, scheint
mir in den Darlegungen Jiirgensmeiers allzusehr zurtickzutreten.

Wenn es auch durchaus wahr ist, ,,daf} der einzelne in der Inkorporie-
rung mit der erhShten Menschheit Christi vereinigt wird, und zwar in
einer organischen Verbindung, so daff die vorher virtuell fiir alle erwor-
benen Verdienste jetzt aktuell iibergehen auf das einzelne Glied und ihm
die Erlosungsgnade zuwenden, dafl ,,wir die Frucht des Kreuzestodes
Christi durch die Eingliederung in den erhdhten Christus erhalten, dessen
Erhohung und Verkldrung auch fiir ihn selbst Frucht seiner Ernicdrigung
ist, so bleibt die Tatsache ebenfalls bestehen, dafl der historische
Christus uns Beispiel und Vorbild ist. Man darf die Lehre des Corpus
Christi mysticum nicht derart iiberspannen, dafl der historische Christus
aus dem christlichen Bewufltsein allzusehr verdringt wird. Denn, wenn
auch die Auferstehung und Verherrlichung Christi den Abschlu8 seines
Heilswerkes und die Eingliederung in seinen mystischen Leib unsere An-
teilnahme an demselben bedeutet, so hat doch sein ganzes Leben erlésenden
Charakter. Nachfolge des auf Erden lebenden, wirkenden, opfernden, lei-
denden Christus ist integrierender Bestandteil der christlichen Aszese. Dafd
diese Nachfolge von der ontischen Einheit, die uns durch die Gnade mit
Christus verbindet, nicht losgelost werden darf, sondern sie wurzelhaft
voraussetzen mufl, ist fiir christliche Grundhaltung eine Selbstverstindlich-
keit. Darum schlieft die echte Christusfréommigkeit die Verechrung der
Lebensgeheimnisse Jesu nicht aus, wie Jiirgensmeier dies auch ausdriicklich
betont. Die Eingliederung in den mystischen Leib Christi ist vor allem ein
Seinszustand, der sich auch dann auswirken kann, wenn wir still den
Rosenkranz oder den Kreuzweg beten, wenn wir uns betrachtend ins
Leben Jesu versenken. Recht verstandene christliche Frommigkeit ist nie
individualistisch oder subjektivistisch, weil sie stets auf Grund der Ver-
einigung mit Christus sich betitigt und weil die gnadenhafte Gliedschaft
uns tiberall eigen ist.

241



Paul von Chastonay

Das BewufStsein der Gliedschaft am mystischen Leibe Christi sollte uns
nicht hindern, dem historischen Christus treu nachzufolgen und diese
Nachfolge in den Aufbau der dhristlichen Aszetik hineinzubeziehen.

Wie eingangs bemerkt, haben unsere Ausfiihrungen nur den Sinn, dem
bedeutenden Werke von Jiirgensmeier die ganze Aufmerksamkeit zu
schenken, die es vollauf verdient und auf einige Fragepunkte hinzuweisen,
die vielleicht nach einer weiteren Kliarung rufen.

Seit langem haben wir kein Buch mehr gelesen, das uns innerlich so sehr
bewegt und ergriffen hat wie das vorliegende. Dafl es in weiten Kreisen
Anklang und Anerkennung gefunden hat, ist ein erfreuliches Zeichen, wie
sehr das Geheimnis vom Corpus Christi mysticum wieder zum Bewuf3tsein
der katholischen Christenheit kommt. Es vermag zweifellos der Aszetik
neue Wege zu weisen und der Aszese die christozentrische Gestaltung wie-
derzugeben, die zum Wesensbestandteil des Christentums gehort.

242





