
Der mystische Leih Christi und die Aszetik 
Von Paul von Chastonay, Bern 

Wenn in gegenwärtiger Zeit so oft vom Corpus mysticum Christi 
gesprochen und geschrieben wird, entsteht ohne die tiefe Kennt- 
nis der erhabenen Größe und einzigartigen Bedeutung desselben 

die Gefahr, daß es zur leeren Phrase wird, weil man sich aus Unkenntnis 
gar nicht des Sinnes und erst recht nicht der Größe des Inhaltes bewußt 
ist." 

Mit diesen Worten hat Dr. Friedrich Jürgensmeier in seinem hervor- 
ragenden, 1935 in fünfter Auflage erschienenen Werke •Der mystische 
Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik" auf eine Gefahr aufmerksam 
gemacht, der leider nicht alle Sprecher und Schreiber entgangen sind. Sein 
Buch bietet aber gerade die beste Gewähr, daß diese Gefahr gemieden 
werden kann. Denn was Gründlichkeit und Vollständigkeit betrifft, kenne 
ich kein anderes diesbezügliches Werk, das ihm gleichgestellt werden dürfte. 
Es ist ein wahrer Genuß, seinen sachlichen, ruhigen, theologischen Dar- 
legungen zu folgen und sich mit ihm in die Glaubenswahrheit und Glaubens- 
tatsache des mystischen Leibes Christi zu vertiefen. Wer immer sich mit 
dieser grundlegenden Frage beschäftigt, wird ihm für seine in die Tiefe 
gehenden Ausführungen aufrichtigen Dank wissen. 

Die Frage ist aber derartig wichtig, daß alle Mühe aufgewandt werden 
muß, sie zur letzten Klarheit zu bringen. Wenn Schreiber dieser Zeilen 
sich erlaubt, auf einige Kernpunkte hinzuweisen, die seiner Auffassung 
nach einer Klärung und näheren Bestimmung bedürfen, so geschieht es 
nur aus innerer Anteilnahme an der Wahrheit des Corpus Christi 
mysticum. 

Im ersten Hauptteil legt Jürgensmeier biblisch-dogmatisch das 
Geheimnis vom mystischen Leibe Christi dar. Die biblische Lehre wird 
hauptsächlich den paulinischen Briefen entnommen. Die dogmatische Aus- 
wertung der Schriftlehre zeigt die Zentralstellung der Wahrheit des Cor- 
pus Christi mysticum im Heilsplane Gottes. Der Gottmensch Christus ist 
für seine Person die ideale Durchführung des göttlichen Heilsplanes, 
weil er die höchste Verwirklichung der vollkommensten Gemeinschaft eines 

255 



Paul von Chastonay 

Menschen mit Gott ist. Christus ist aber zugleich auch das Haupt und 
der Mittler der erlösungsbedürftigen Menschheit, derart, •daß alle über- 
natürliche Entwicklung, alles Verdienst und alles Gnadenwirken sich aus- 
schließlich vollzieht in Abhängigkeit und innerer Beziehung zu der Heils- 
tat Christi, des Hauptes". 

Die Vermittlung des durch Christus verdienten Heiles vollzieht sich 
aber dadurch, daß der einzelne mit Christus und durch ihn mit seinem 
Heilswerk verbunden wird. Paulus nennt diese ontische Gnadenbeziehung 
zu Christus, dem Haupte, •die Eingliederung", die Einverleibung 
in Christus. 

Die bisher dargelegten Wahrheiten sind katholisches Gemeingut. 

Nun entsteht die weitere theologische Frage: Worin besteht diese Ein- 
gliederung in Christus und wodurch geschieht sie? 

Daß sie durch die Taufe geschieht, ist ausdrückliche paulinische Lehre. 
Was bewirkt aber die Taufe in Bezug auf die Eingliederung in Christus? 

Wenn ich nicht irre, vertreten die meisten Theologen die Auffassung, 
daß die Wesenswirkung der Taufe die Eingießung der heiligmachenden 
Gnade ist, die nach dem Tridentinum als unica causa formalis, als einziger 
formaler Wirkgrund jeglicher Rechtfertigung zu gelten hat. Durch die 
Seinsgnade werden wir in eine seinshafte Beziehung zu Christus gebracht, 
sofern wir übernatürlich von ihm und mit ihm leben, werden als Zweige 
in den Rebstock, der Christus ist, eingepfropft, werden als Glieder in den 
Leib inkorporiert, dessen Haupt er ist, sofern die Seinsgnade vom Haupte 
fließt, uns mit ihm verbindet und durch ihn mit allen Gliedern, die mit 
dem Haupte vereinigt sind. In dieser organischen Eingliederung in Chri- 
stus durch die Seinsgnade erblickten viele Theologen das Geheimnis des 
mystischen Leibes Christi. 

Nun vertritt hier Jürgensmeier eine etwas andere Auffassung, der er 
eine für die Lehre des Corpus Christi mysticum ausschlaggebende Bedeu- 
tung beimißt. Die Taufe bewirkt formell, und logisch zuerst, die Inkor- 
poration in den erhöhten und verherrlichten Christus, die organische Ver- 
einigung mit ihm, so •daß die vorher virtuell für alle erworbenen Ver- 
dienste jetzt aktuell überfließen an das einzelne Glied und ihm die Er- 
lösungsgnaden zuwenden". Bei der Begnadigung des Menschen muß, we- 
nigstens in der logischen Ordnung, erst eine innere Verbindung mit dem 
universalen Gnadenprinzip Christus erfolgen, aus der dann der Besitz der 

236 



Der mystische Leib Christi und die Aszetik 

heiligmachenden Gnade folgt, wenn auch in der zeitlichen Ordnung beides 
zusammenfällt. 

Diese Auffassung wird uns durch die Analogie der unio hypostatica bei 
Christus nahegelegt. •Alle übernatürlichen Gnadenvorzüge der Mensch- 
heit Christi wurzeln in der gratia unionis, d. h. in der Vereinigung des 
Logos mit der Menschheit, so daß der Logos mit der menschlichen Natur 
ein persönliches Wesen bildet, eben den Gottmenschen Christus." Der 
heiligmachenden Gnade in Christus geht die gratia unionis voraus, wenn 
auch nicht in der zeitlichen, so doch in der logischen Ordnung. Ähnlich ist 
es auch beim begnadeten Menschen. Aus einer wurzelhaften inneren Ver- 
einigung mit Christus geht die heiligmachende Gnade hervor, so daß die 
formelle Wirkung der Taufe die unio mit Christus ist, die als Prinzip 
aller Gnaden zu gelten hat, die dem begnadigten Gläubigen zuteil werden. 

Die innere Begründung dieser Auffassung liegt aber darin, daß die hei- 
ligmachende Gnade der Menschheit Christi unsere Gnade wird, sofern 
wir mit ihm verbunden sind, •so daß unsere Seele durch dieselbe heilig- 
machende Gnade geheiligt ist, wie die Seele Christi, wenn wir in der leben- 
digen Lebensverbindung mit Christus durch die Eingliederung in ihn 
stehen". 

An dieser Auffassung ist ein Zweifaches zu unterscheiden. Daß unsere 
Gnade eine innere Anteilnahme an der Gnade Christi ist, dürfte als katho- 
lische theologische Lehre angesprochen werden. Darin gehen wir mit Jür- 
gensmeier durchaus einig. Nicht so klar und deutlich scheint uns dagegen 
die Auffassung erwiesen, daß, in der logischen Ordnung, vor der Mittei- 
lung der Gnade, die Inkorporation in Christus stattfinden muß. Die Ana- 
logie mit der hypostatischen Vereinigungsgnade in Christus ist nicht durch- 
schlagend. Denn im Gottmenschen konnte die heiligmachende Gnade die 
unio nicht bewirken, mußte sie voraussetzen. Im Menschen dagegen kann 
die von Christus kommende heiligmachende Gnade die unio mit ihm her- 
stellen. Es ist auch schwer denkbar, wie in der Auffassung von Jürgens- 
meier ratione prius eine organische Verbindung mit Christus stattfinden 
soll, durch die der Mensch noch nicht gerechtfertigt wird, da ja nach Tri- 
dentinum die heiligmachende Gnade die unica causa formalis der Recht- 
fertigung ist. Hier scheint eine Verdeutlichung angebracht. 

In diese an sich nicht leichte Frage bringt vielleicht eine Klärung die 
Lehre des hl. Thomas über den Taufcharakter. M. D. Koster O. P. hat 
sie in einem Artikel von Catholica •Natur und Übernatur. Die christliche 

Asuse XI 3     5 237 



Paul von Chastonay 

Gesamtordnung" (Febr. 1936) kurz zusammengefaßt. Die Übernatur 
scheidet sich in die Ordnung der Menschwerdung und in die Ordnung der 
Gnade. Zur ersteren gehören auch die sakramentalen Charaktere, die als 
übernatürliche werkzeugliche Fähigkeiten aufzufassen sind. Der Tauf- 
charakter, der nicht wie die hl. Gnade die Seele, sondern eine übernatür- 
liche Fähigkeit zum Träger hat, würde ratione prius die Eingliederung 
in Christus grundlegen. Es wäre der Mühe wert, auf diese Lösungsmöglich- 
keit näher einzugehen. Allerdings, wie Gihr (Die hl. Sakramente I, 83) 
schreibt, •ist der sakramentale Charakter etwas überaus Verborgenes und 
Geheimnisvolles, ja dem menschlichen Forschen und Erkennen noch weit 
mehr entrückt als die heiligmachende Gnade", die in der Offenbarung 
deutlicher umschrieben ist und sich in ihren konkreten Wirkungen viel 
bestimmter äußert. Immerhin haben Alexander von Haies und insbe- 
sondere der hl. Thomas über dieses Dunkel bereits manches Licht ausge- 
breitet. 

Auf jeden Fall bleibt Christus das universale Gnadenprinzip und die 
Vereinigung mit ihm, die Eingliederung in seinen mystischen Leib, die 
Wurzel jeglichen übernatürlichen Lebens. 

II. 

Im zweiten Hauptteil wird das Geheimnis vom mystischen Leib Christi 
als Grundprinzip der Aszetik dargestellt. 

Es kommt hier vor allem darauf an, den Begriff Prinzip zu klären. 
Wenn wir vom mystischen Leibe Christi als Prinzip der Moral, der Asze- 
tik usw. reden, können wir uns unter diesem Ausdruck ein vielfaches vor- 
stellen. Bereits Mersch hat in dieser Zeitschrift (1934, S. 98) das Bedürfnis 
empfunden, zu sagen, daß man unter erstem Prinzip den Grund versteht, 
aus dem die Aszetik ihre Richtschnur gewinnt, ihre Einheit und innere 
Bestimmtheiten erhält, ihren absoluten Wert und eigentümlich verpflich- 
tenden Charakter empfängt. 

1. Prinzip kann zuerst heißen einen ontischen, ontologischen, 
seinsmäßigen Grund, aus dem das sittliche, das aszetische Leben sei- 
nen Ursprung nimmt. Daß Christus und die Vereinigung mit ihm in sei- 
nem mystischen Leib durch die Seinsgnade Quelle jeglichen übernatürlichen 
Lebens des Christen ist, bezeichnen wir als eine Glaubenslehre, zu der 
sich jeder Katholik bekennt. Wer dies aus dem christlichen Leben aus- 
schalten würde, gäbe die katholische Haltung auf. Es kann aber mehr oder 

238 



Der mystische Leib Christi und die Aszetik 

minder ausdrücklich betont, kann nur vorausgesetzt oder zum Ausgangspunkt 
gemacht werden. Daß heute diese Glaubenswahrheit stärker und deutlicher 
ins Bewußtsein gerückt wird, dünkt uns ein erfreulicher Fortschritt. Jür- 
gensmeier tut es in einer durchaus anerkennens- und dankenswerten Weise. 
Aus der Glaubenstatsache, daß Christus ontisches Gnadenprinzip ist, wird 
sich ableiten lassen, daß Pflege des Gnadenlebens wesentlicher Bestandteil 
der Aszese ist. 

2. Prinzip kann ferner soviel heißen wie Erkennungsgrund, wie 
Fundamentalwahrheit, aus der andere abgeleitet werden. In die- 
sem Sinne wird denn auch das Wort vornehmlich bei Jürgensmeier ge- 
braucht. Wie das aszetische Leben seinen Seinsgrund in Christus und in 
der Vereinigung mit ihm besitzt, so wird auch die Aszetik, die Lehre der 
Aszese, von diesem Prinzip abgeleitet. In sehr gründlicher und eingehen- 
der Art zeigt der Verfasser in seinem Buche, wie die Aszetik auf der 
christlichen Wahrheit des mystischen Leibes Christi aufgebaut werden 
kann. Seine Ausführungen über das Leben in Christus als Gestaltungs- 
norm des aszetischen Strebens, über Glauben, Hoffnung und Liebe, über 
die sittlichen und sozialen Tugenden, Ehe und Priesterweihe, über die 
Berufspflichten, gehören mit zum Schönsten, das man darüber lesen kann. 

Und doch taucht auch hier eine Frage auf, die sich nicht übersehen läßt. 
Die Frage nämlich, ob die Wahrheit vom Corpus Christi mysticum ein 
solch alles umfassendes Erkennungsprinzip ist, aus dem die sämtliche 
Aszetik entnommen werden kann? 

Schon die Synoptiker stellen in den aszetischen Mittelpunkt die 
möglichste Annäherung an die Vollkommenheit Gottes und die zwei 
wesentlichen Bedingungen: den Verzicht auf sich selbst und die Geschöpfe, 
sowie die Liebe, durch die man sich Gott gänzlich schenkt, indem man 
Christus nachfolgt. Bei Johannes steht im Brennpunkt des geistlichen 
Lebens das Innewohnen Gottes in uns, dessen Liebe zur opferfreudigen 
Gegenliebe drängt. Es gibt demnach in der Hl. Schrift verschiedene Er- 
kenntnisquellen, aus denen die aszetische Lehre entspringen kann. Erst die 
Erfassung des Ganzen drückt die Fülle des christlichen Lebens aus. 

Es zeigt sich denn auch in der Geschichte der Aszetik, daß verschiedene 
Aspekte des göttlichen Lebens der Aszetik zugrundegelegt worden sind. 
B e r u 11 e hat das Geheimnis des Verbum Incarnatum in den Mittelpunkt 
des christlichen Lebens gerückt. Andere weisen dem Mysterium Sanctae 

5* 259 



Paul von Cbastonay 

Trinitatis eine Zentralstelle zu. Für viele Mystiker ist Christus gewiß die 
Quelle des Heiles, der Weg zum Vater, das höchste Vorbild echter Liebe 
zum Vater. Hat sie aber der Weg zum Vater geführt, geht ihr Seelenleben 
in der Anbetung des Vaters, in der innigsten Vereinigung mit dem drei- 
einigen Gott auf. 

3. Dies wird noch deutlicher, wenn wir den dritten Sinn des Wortes 
Prinzip erfassen. 

Prinzip kann auch bedeuten den verpflichtenden Grund, das 
bewegende   Motiv   zum   aszetischen   Handeln,   den   absoluten 
Wert, aus dem es sich ergibt. Daß Christus und das Bewußtsein  der 
Gliedschaft in ihm das alles sein kann, legt Jürgensmeier überaus schön 
dar. Es dünkt mich aber, daß hier in den Aufbau der Aszetik Werte und 
Motive hineinbezogen werden, die sich nicht mehr formell aus der Lehre 
vom mystischen Leibe Christi ergeben, sondern nur mehr in einen gewissen 
Zusammenhang mit derselben gebracht werden. • Christus selber weist 
stets auf die Ehre und Verherrlichung des Vaters im Himmel als höchstes 
Motiv unseres Handelns hin. Paulus lenkt uns auf die Verherrlichung des 
Vaters unseres Herrn Jesus Christus. Das heißt: im Besitz und im Voll- 
bewußtsein der Gliedschaft am mystischen Leibe Christi gibt es noch man- 
nigfache Beweggründe für unser aszetisches Streben, die sich nicht auf eine 
einzige  Formel  bringen  lassen.  •  Oder  es  werden  Werte und Motive 
übergangen, die sich überaus fruchtbar erweisen. Dies zeigt sich vielleicht 
am  deutlichsten in den Ausführungen über die Verehrung  der  Gottes- 
mutter in der Frömmigkeit des Corpus mysticum Christi. Aus derselben 
ergibt sich wohl die geistige, übernatürliche Mutterschaft Marias in bezug 
auf  den   mystischen  Christus  und  ihre  Funktion   als  Vermittlerin   aller 
Gnaden.  Ihre physische Mutterschaft des historischen Christus  dagegen, 
die ihr die Muttergotteswürde sichert, entspringt nicht aus der Lehre des 
mystischen Leibes Christi. Eher entspringt ihre geistige Mutterschaft aus 
der physischen. Weil Mutter des Erlösers, ist sie auch Mutter der Erlösten. 
Aus der Glaubenstatsache, daß die Eingliederung in Christus das ontische 
Prinzip unseres Gnadenlebens ist, folgt nicht, daß sie auch der einzige, 
allumfassende Erkenntnisgrund und das einzig verpflichtende Motiv unse- 
res aszetischen Verhaltens sein muß. Das Heilswort Christi, als Gesetz- 
geber des Neuen Bundes, hat auch seine verpflichtende Kraft für das asze- 
tische Leben, so daß nicht bloß der mystische Christus, sondern der g a n z e 
Christus Grundprinzip der Aszetik ist. 

240 



Der mystische Leib Christi und die Aszetik 

4. Als Prinzip der Aszetik wird endlich auch die causa exempla- 
r i s gelten dürfen. 

Höchstes Vorbild unseres religiösen Lebens und Strebens ist und bleibt 
aber Christus. Zwar nicht der mystische Christus in seinem Zustande der 
Erhöhung und Verklärung, sondern der historische Christus im Zustand 
der Erniedrigung und der Knechtsgestalt. In seinem irdischen Leben, Lei- 
den und Sterben ist er uns Beispiel und Vorbild geworden. Diese Wahr- 
heit, aus der sich naturgemäß die Nachfolge Christi ergibt, scheint 
mir in den Darlegungen Jürgensmeiers allzusehr zurückzutreten. 

Wenn es auch durchaus wahr ist, •daß der einzelne in der Inkorporie- 
rung mit der erhöhten Menschheit Christi vereinigt wird, und zwar in 
einer organischen Verbindung, so daß die vorher virtuell für alle erwor- 
benen Verdienste jetzt aktuell übergehen auf das einzelne Glied und ihm 
die Erlösungsgnade zuwenden", daß •wir die Frucht des Kreuzestodes 
Christi durch die Eingliederung in den erhöhten Christus erhalten, dessen 
Erhöhung und Verklärung auch für ihn selbst Frucht seiner Erniedrigung 
ist", so bleibt die Tatsache ebenfalls bestehen, daß der historische 
Christus uns Beispiel und Vorbild ist. Man darf die Lehre des Corpus 
Christi mysticum nicht derart überspannen, daß der historische Christus 
aus dem christlichen Bewußtsein allzusehr verdrängt wird. Denn, wenn 
auch die Auferstehung und Verherrlichung Christi den Abschluß seines 
Heilswerkes und die Eingliederung in seinen mystischen Leib unsere An- 
teilnahme an demselben bedeutet, so hat doch sein ganzes Leben erlösenden 
Charakter. Nachfolge des auf Erden lebenden, wirkenden, opfernden, lei- 
denden Christus ist integrierender Bestandteil der christlichen Aszese. Daß 
diese Nachfolge von der ontischen Einheit, die uns durch die Gnade mit 
Christus verbindet, nicht losgelöst werden darf, sondern sie wurzelhaft 
voraussetzen muß, ist für christliche Grundhaltung eine Selbstverständlich- 
keit. Darum schließt die echte Christusfrömmigkeit die Verehrung der 
Lebensgeheimnisse Jesu nicht aus, wie Jürgensmeier dies auch ausdrücklich 
betont. Die Eingliederung in den mystischen Leib Christi ist vor allem ein 
Seinszustand, der sich auch dann auswirken kann, wenn wir still den 
Rosenkranz oder den Kreuzweg beten, wenn wir uns betrachtend ins 
Leben Jesu versenken. Recht verstandene christliche Frömmigkeit ist nie 
individualistisch oder subjektivistisch, weil sie stets auf Grund der Ver- 
einigung mit Christus sich betätigt und weil die gnadenhafte Gliedschaft 
uns überall eigen ist. 

241 



Paul von Chastonay 

Das Bewußtsein der Gliedschaft am mystischen Leibe Christi sollte uns 
nicht hindern, dem historischen Christus treu nachzufolgen und diese 
Nachfolge in den Aufbau der christlichen Aszetik hineinzubeziehen. 

Wie eingangs bemerkt, haben unsere Ausführungen nur den Sinn, dem 
bedeutenden Werke von Jürgensmeier die ganze Aufmerksamkeit zu 
schenken, die es vollauf verdient und auf einige Fragepunkte hinzuweisen, 
die vielleicht nach einer weiteren Klärung rufen. 

Seit langem haben wir kein Buch mehr gelesen, das uns innerlich so sehr 
bewegt und ergriffen hat wie das vorliegende. Daß es in weiten Kreisen 
Anklang und Anerkennung gefunden hat, ist ein erfreuliches Zeichen, wie 
sehr das Geheimnis vom Corpus Christi mysticum wieder zum Bewußtsein 
der katholischen Christenheit kommt. Es vermag zweifellos der Aszetik 
neue Wege zu weisen und der Aszese die christozentrische Gestaltung wie- 
derzugeben, die zum Wesensbestandteil des Christentums gehört. 

242 




