Theresianische Mystik

Die Begleiterscheinungen des mystischen Gnadenlebens
Von Karl Wild, Stadtpfarrer a. D., Freiburg i. Br.

m letzten Artikel iiber Theresianische Mystik (1935, 283 ff.) wurden

das Wesen und die Entfaltung des mystischen Gnadenlebens behandelt.

Es ist gewify auch von Bedeutung, zu sehen, wie eine Frau iiber die Be-
gleiterscheinungen der mystischen Beschauung denkt. Denn es wird wohl
wahr sein, dafl gerade weibliche Personen solchen mehr in die Sinne fal-
lenden und manchmal mit iiberaus siifen Empfindungen verbundenen Er-
lebnissen mehr Beachtung schenken wie ernste Minner, ja dafl diese Er-
scheinungen mehr beim weiblichen Geschlechte sich finden als bei mystisch
begnadeten Minnern. Der englische Benediktinerabt Butler ist in seinemn
Buche ,,Westliche Mystik* der Ansicht, ,,es miisse offenbar etwas in der
geistigen und seelischen Anlage der Frau vorhanden sein, was sie gerade
fiir diese Art von Erscheinungen empfinglich macht . Man trifft oft die
Ansicht, dafl auch Theresia an dieser schwachen Seite ihres Geschlechtes
teilnehme und gerade diesem ,,Beiwerk®, wie es der hl. Johannes vom
Kreuz nennt, zu grofle Bedeutung beilege. Und doch ist nichts weniger als
dies der Fall. Wie sich die Heilige in ihrem Wirken und in ihren Briefen
als iiberaus besonnene, praktische und auf dem Boden der Wirklichkeit
stehende Frau zeigt, so ist sie auch in ihren mystischen Erlebnissen nicht
einem ungesunden Mystizismus zum Opfer gefallen. Sie hat hier die glei-
chen Anschauungen wie ihr treuer Mitarbeiter, der hl. Johannes vom
Kreuz. Wir wollen nun im folgenden betrachten, wie sie im allgemeinen
iiber diese mystischen Phinomene urteilt und wie sie dann auch die ein-
zelnen Erscheinungen bewertet.

I. Allgemeines

a) Die Begleiterscheinungen in den Schriften der Heiligen®. Der hl. Jo-
hannes v. Kreuz behandelt in seinen Schriften so ziemlich das ganze Gebiet
dieser Begleiterscheinungen. Er ist infolge seiner theologischen Bildung,

! Die Mystik als Lehre und Leben v. Mager S. 281.

2 Simtliche Schriften der hl. Th. von Jesu. Deutsche Ausgabe von Petrus de Alcantara
u. Alois. ab Immac. Conc. O. C. D. Regensburg, Kdsel Pustet 1912—1922. Wirklich
neue Ausgabe bei K&sel Pustet, Miinchen. Erschienen Band 1. Das Leben mit ,,Be-

22



Theresianische Mystik

seines Beichtvateramtes und jedenfalls auch infolge eigener Erfahrung in
der Lage, alle diese Erscheinungen genau zu beschreiben und zu beurteilen.
Die hl. Theresia betont immer und immer wieder, dafl sie keine theolo-
gische Bildung habe und deswegen nur das mitteilen konne, und wolle,
was sie an sich selbst erfahren habe. ,,Worin man keine Erfahrung be-
sitzt, daritber kann man auch keinen sicheren Aufschlufl geben®, so sagt
sie in der Seelenburg (S. 6, 9, 235). Sie behandelt deswegen nur solche Er-
scheinungen, welche sie selbst erlebt hat, und zwar dies mit iiberaus grofier
Genauigkeit und gutem psychologischem Einfiihlungsvermogen. Bei deu
Visionen macht sie die korperlichen mit einem kurzen Satz ab: ,,Wie es
ist, wenn der Herr mit korperlichen Augen geschaut wird, weifl ich nicht
zu sagen. Denn die Person, von der ich so im besonderen zu reden im-
stande bin, hatte solche Visionen nicht gehabt.” (Ebd.) Sehr ausfiihrlich be-
handelt sie dagegen in threm Leben und in der Seelenburg die imagindren
und intellektuellen Visionen. — Der hl. Joh. v. Kr. behandelt in seinem
Aufstieg (2. Bd., 23.—25. Kap.) sehr eingehend das, was er unter Offen-
barungen versteht. Die hl. Th. hat hier nur wenige Aufzeichnungen und
behandelt die Offenbarungen immer im Zusammenhang mit den mysti-
schen Ansprachen. Letztere dagegen behandelt sie mit grofler Ausfiihrlich-
keit in ithrem Leben und in der Seelenburg. Auffallend ist, daf} sie im
Weg zur Vollkommenheit, der ja allerdings mehr ein aszetisches Buch ist,
nur wenige Bemerkungen iiber diese Begleiterscheinungen hat. Zu letzteren
mufl man wohl auch noch die sogenannten Liebesverwundungen rechnen.
Von ihnen spricht die Heilige auch wieder ausfiihrlich in threm Leben und
in der Seelenburg. — Von anderen Erscheinungen, die auch sonst noch des
Ofteren mit dem mystischen Gnadenleben verbunden sind, wie von Her-
zenskunde, Stigmen und all dem, was der hl. Apostel Paulus 1. Kor. 12,
9—10, nennt: ,,Die Gabe, Kranke zu heilen, die Wunderkraft, die Gabe
der Weissagung, die Kenntnis und Unterscheidung der Geister, die Spra-
chengabe und Sprachenauslegung™ lesen wir bei der hl. Theresia nur sehr
wenig, fast nichts, wihrend der hl. Joh. v. Kr. sie ausfithrlich behandelt
im dritten Buch des Aufstieges, Kap. 29. Zur Beurteilung der Begleit-
erscheinungen kommen also bei der hl. Theresia namentlich in Betracht
ihr Leben und die Seelenburg.

richten* u. ,,Gunstbezeugungen® d. hl. Th. Nach diesem hier zitiert. Abkiirzungen:
L — Leben, S — Seelenburg, Br. — Briefe, Bt. = Berichte, W — Weg zur Voll-
kommenheit, Gt. — Gutachten, Gb. = Gunstbezeugungen.

23



Karl Wild

b) In ibrer Bewertung. Aus der ganzen Art und Weise, wie die hl. The-
resia diese mystischen Erlebnisse beschreibt, geht hervor, dafl sie dieselben
nicht als fiir die mystische Beschauung wesentlich, sondern als Begleit-
erscheinungen ansieht. ,,Was mich betrifft, so habe ich von solchen Dingen
nicht eher etwas erfahren, als mir Gott aus lauter Giite das Gebet der
Vereinigung verliehen hatte™ (L. 25, 10, 238). Siec war also schon durch die
erste Stufe der mystischen Beschauung, durch das Gebet der Ruhe, hin-
durchgegangen, bevor sie Visionen und Ansprachen erhielt. — Sie schitzt
diese Begleiterscheinungen hoch, wenn sie echt sind. ,,Man soll Gott hoch-
lich preisen, daf} er einem Geschdpfe sich in solcher Weise mitteilt™ (S. 8,
223). ,,In dem, was ich schaute, fand ich so reichlich Stoff zum Betrachten
und zur inneren Sammlung, und der Herr unterwies mich auf mannig-
fache Weise mit solcher Liebe, dafl ich der Biicher nur wenig bedurfte. Die
gottliche Majestit selbst war das Buch, in dem ich die Wahrheit schaute®
(L. 26, 5, 248). Die Visionen wurden fiir sie gewissermaflen zu diesem
Buch, von dem Gott einmal zu ihr sprach: ,,Ich will dir ein lebendiges
Buch geben* (ebd.). ,,Ich hielt sic immer fiir eine grofle Gnade vom Herrn
und fiir einen reichen Schatz* (L. 29, 5, 274). — Theresia schitzt sie na-
mentlich hoch wegen der Wirkungen, welche diese Visionen und Anspra-
chen in der Seele hervorbringen. ,,Sah ich mich ja in der Licbe zu Gott
gefordert, stand getrGstet und mit neuen Kriften vom Gebet auf (ebd.).
»Die Wirkungen der wahren Visionen zeigen sich namentlich im heiligen
Leben (L. 26, 12, 286). Bei wahren Visionen wird die Seele unaussprech-
lich bereichert und selbst dem Leib geben sie Gesundheit und kriftigen ihn*
(L. 28, 9, 268). ,,Solche Gnaden sind auflerordentlich forderlich, um zu
einer hohen Vollkommenheit in der Tugend zu gelangen* (S. 6, 9, 245).
Und doch fiigt sie bei: ,,Ein weit grofleres Verdienst wird aber derjenige
haben, der sich dieselben durch eigenes Bemiihen erwirbt® (ebd.). Sie
iiberschitzt also diese Begleiterscheinungen nicht. ,,Um des Empfanges sol-
cher Gnaden verdient man keine groflere Glorie“ (S. 6, 9, 245). ,,Die
Seelen sollen sich nicht auf besondere Erscheinungen und Offenbarungen
verlassen und nicht in den Empfang derselben die Vollkommenheit setzen®
(S. 4, 2, 102). ,,Je mehr man danach trachtet und je hoher man sie ein-
schdtzt, desto mehr weicht man vom Glauben, von der Liebe, Geduld,
Demut und Beobachtung des Gesetzes ab, worin der sicherste Weg bestcht,
den Gott zur Rechtfertigung der Seele bestimmt hat* (ebd.). ,,Man darf
auch nicht darum bitten und sie sich wiinschen (S. 6, 9, 243). ,,Man mufl

24



T heresianische Mystik

mit Furcht und grofler Vorsicht wandeln und sich mit einem gelehrten
Mann besprechen® (S. 6, 8, 228). Die hl. Theresia ist also keine wunder-
stichtige Visiondrin, sondern vertritt mit Ernst und Strenge beziiglich dieser
Begleiterscheinungen die Grundsitze des hl. Johannes vom Kreuz, wenn sie
es auch nicht in der systematischen Weise tut, wie dieser.

c) Gefabr der Téuschung. Die hl. Th. fiihlte sich bei ihren Visionen und
Ansprachen nie ganz sicher. Sie lebte da oft lange Zeit in grofler Furcht
und Angst. ,,Jede neue iibernatiirliche Gnade, die der Herr mir erweist,
bringt anfinglich diese Wirkung in mir hervor® (L 28, 1, 261). ,,Es gibt
hier nie eine so grofle Sicherheit, dafl man gar nicht mehr zu fiirchten,
nicht immer auf der Hut zu sein und nicht einen gelehrten Fiihrer notig
hitte, dem man nichts verschweigt* (L 25, 13, 238). Kardinal Bona schreibt
in einem Gutachten iiber die hl. Th.: ,,Sie bespricht sich lieber mit solchen,
welche ihren Visionen keinen Glauben schenkten und sie verfolgten.* Allzu
grofle Sicherheit bei Visionen, Ansprachen und Offenbarungen und anderen
auflergewohnlichen mystischen Erlebnissen ist fast immer, namentlich dann,
wenn dieselben sehr oft vorkommen, ein Zeichen ihrer Unechtheit. ,,Da
diese auflerordentlichen Dinge so hiufig zutage treten, so kommen mir
dieselben verdichtig vor. Mdgen auch einige derselben echt sein, so halte
ich es doch fiir kliiger, nicht viel darauf zu geben® (Br 5, 2, 219). Die Ver-
offentlichung solcher Dinge spricht auch oft gegen deren Echtheit. So heift
es in dem Gutachten des Pater Ibanez iiber den Geist der hl. Th. (L 516).

Die Tauschungen rithren her vom bosen Feind und dann namentlich von
einem geschwichten Nervensystem und einer krankhaft gesteigerten Ein-
bildungskraft. Th. kommt oft darauf zu sprechen. Vom bdsen Feind sagt
sie: ,,Der Teufel ist ein grofler Maler® (Kst. 8, 87). ,,Er kann viele T4u-
schungen verursachen® (L 25, 13, 238). ,,Seine Trugkiinste sind so fein,
daf} er sogar einen Engel des Lichts nachzuahmen weify* (S 6, 3, 172). Und
dann die geschwichte Natur! ,,Die natiirliche Schwiche ist besonders bei
Frauenspersonen sehr groff, was wohl zu beachten ist. Daher diirfen wir
nicht jede Kleinigkeit, die sich uns vor Augen stellt, fiir eine Vision halten*
(Kst 8, 90). ,,Es konnte auch Personen geben, deren Kopf und Einbildungs-
kraft so schwach ist, dafl sie alles, was sie denken, auch zu sehen vermeinen.
Dies ist etwas sehr Gefihrliches” (S 4, 3, 97). ,,Personen von schwacher
Einbildungskraft oder von lebhaftem Geiste meinen alles deutlich zu sehen,
was sie denken. Ich weifl von vielen® (S. 9, 238). — Die hl. Theresia ist
auch der Ansicht, daf} solche Tauschungen oft vorkommen. In den Geist-

25



Karl Wild

lichen Ermahnungen sagt sie in bezug auf Visionen und Offenbarungen:
»Denn sind auch einige derselben echt, so gibt es doch viele triigerische und
falsche (4. Bd. 2, 102). ,,Dic Beichtviter haben recht, wenn sie mit Vor-
sicht zu Werke gehen, die Zeit der Frucht abwarten und namentlich darauf
sehen, ob die Seele an Demut und Tugendstirke zunimmt* (S 6, 9, 239).

d) Kriterien. Die hl. Th. sagt im allgemeinen: ,,Die inneren Dinge sind
schwer zu priifen® (S. 5, 104). Vor allem verlangt sie Ubereinstimmung
mit der HI. Schrift, namentlich beziiglich der Offenbarungen. Wenn dies
nicht der Fall ist, ,,braucht man kein anderes Kennzeichen mehr zu suchen,
um zu wissen, von welchem Geiste eine solche Offenbarung herriihri*
(L 25, 11, 239). Dann auch Ubercinstimmung mit der kirchlichen Lehre.
»Die Seele mul danach streben, immer in Gleichformigkeit mit dem zu
sein, was die Kirche glaubt“ (L 25; 11, 238). Dann sind es namentlich die
Wirkungen, aus denen man erkennen kann, wes Geistes Kinder diese Be-
gleiterscheinungen sind. Immer und immer wieder hebt die Heilige hervor,
daf die Seele demiitiger wird, wenn solche Erscheinungen echt sind“ (S 6,
3, 169). Die Liebe zu Gott muff wachsen und der Friede der Seele darf
nicht auf die Dauer gestdrt werden. ,,Das Wirken des Teufels ist daran
zu erkennen, daf} alles Gute aus der Seele zu schwinden und zu weichen
scheint; sie ist verdriefSlich, aufgeregt und verspiirt keine gute Wirkung in
sich. Die Demut, die der bdse Feind bewirkt, ist unecht, unruhig und ohne
jede Anmut® (L 25, 11, 239). ,,Eingebildete Visionen lassen keine Wirkun-
gen in der Seele zuriick (S 6, 9, 238). ,,Kommen die Ansprachen von der
Einbildungskraft, so fehlt die Gewilheit, der Friede und die innere Freude.
Da kommt es ihnen wie im Traum vor, als redete jemand zu ihnen oder
als sihen sie etwas, und nun meinen sie, dies sei von Gott: allein es 133t
schliefBlich nur die Wirkungen eines Traumes zuriick* (S 6, 3, 169). Pater
Petrus Ibanez gibt in seinem Gutachten iiber den Geist der hl. Th. zehn
Kriterien oder Grundsitze an, die man bei der Priifung solcher Erscheinun-
gen anwenden mufl. Er zeigt dann, daf} alle diese Erkenntniszeichen echter
Visionen und Offenbarungen bei der hl. Th. vorhanden waren (GA in L
515 ff.). — Zum Troste der Seelen, die beziiglich solcher Erlebnisse unruhig
sind, erklart die hl. Th.: ,,Ich glaube ganz gewif}, Gott werde nicht zu-
lassen, dafl der bdse Feind eine Seele betriigt, die in keinem Stiick auf sich
selbst vertraut und im Glauben befestigt ist“ (L 25, 11, 238). ,,Eine Seele,
die in Demut und Einfalt wandelt, kann nicht leicht betrogen werden®
(L 28,9, 267). ,,Die Secle wird nicht getduscht werden, wenn sie demiitig

26



T heresianische Mystik

ist“ (Kst 8, 86). ,,Ist Demut vorhanden, so kann sie (die Vision) nicht
schaden, selbst wenn sie vom Teufel wire; fehlt aber die Demut, so wird
sie euch keinen Nutzen bringen, selbst wenn sie von Gott kime™ (Kst 8,
88). — Prof. Mager urteilt in seinem neuen Werke ,,Mystik als Lehre und
Leben® {iiber echte und unechte Visionen und Ansprachen wie folgt:
,,Physiologische Ermiidung und Erschopfung sind die unausbleibliche Folge
von Halluzinationen. Das geistige Niveau wird herabgedriickt. Deér Inhalt
der Halluzinationen ist sittlich, kulturell, religids sinn- und wertlos, wenn
nicht geradezu schidlich. Bei echten Erlebnissen erfahrt das seelische Niveau
eine ungemeine Erhohung. Alles tritt in den Dienst des grofien Zweckes,
den die Offenbarung verwirklicht, der erhabenen Ziele, denen das Reich
Gottes zustrebt 3.

II. Die einzelnen Begleiterscheinungen

Die hl. Th. behandelt ausfiihrlich die Visionen und Ansprachen und kurz
die Offenbarungen. Zu den Begleiterscheinungen sind jedenfalls noch zu
rechnen die sog. Liebesverwundungen, von denen sie namentlich in ihrer
Seelenburg, aber auch im Leben spricht.

1.DieVisionen.

Drei Arten von Visionen kommen in Betracht. Je nachdem man mit den
korperlichen Augen oder der Phantasie etwas sicht oder sich die Visionen
dem Geiste einprigen, unterscheidet man korperliche, imaginire und intel-
lektuelle Visionen.

a) Kérperliche Visionen. Die Heilige macht nur wenige Bemerkungen
iiber dieselben. Sie sagt von ihnen, sie seien die niedersten Visionen und
bei ihnen kénne der Teufel am meisten tiuschen (L 28, 4, 263). Sie selber
habe nie solche Visionen gehabt und deswegen konne sie auch keinen Auf-
schlufl iiber dieselben geben (S 6, 9, 235). Der hl. Joh. v. Kr., der sie
genau beschreibt, sagt von ihnen: ,,Es ist stets sehr zu befiirchten, daf}
solche Dinge mehr vom Teufel als von Gott stammen, da ja der Teufel
einen grofleren Einfluf} auf das Auflere und Korperliche ausiiben kann .

b) Imaginire Visionen. Hier wird dic Heilige sehr ausfiihrlich. Sie be-
schreibt dieselben meist in der Seelenburg und im Leben. ,,Man schaut sie

3 Mager, Die Mystik als Lehre und Leben, S. 266.
4 Joh. v. Kr., Aufstieg z. Berge Karmel, 2. Buch, cap. 10, S. 117.

27



Karl Wild

mit den Augen der Seele, und zwar weit klarer, als wir hienieden etwas
mit den Augen des Leibes sehen (S 6, 5, 195). Es ist also ein Schauen,
dem zu vergleichen, das wir im Traume haben. Nur alles in voller Klar-
heit und Schénheit. ,,.Der Glanz dieser Vision tut aber dem inneren Auge
nicht weh™ (S 6, 9, 235). Es ist, wie es die Heilige in ihrem Leben so an-
schaulich beschreibt, Lichtglanz verbreitet um das Bild z. B. des Herrn,
das sie sieht. ,,Es ist dies kein Glanz, der blendet, sondern eine liebliche
Weifle, ein eingegossener Glanz, der dem Schauenden nicht wehtut. 5, Im
Vergleich mit diesem Lichte erscheint selbst die Klarheit der Sonne dunkel*
(L 28, 4, 263). ,,Es ist nicht wie ein gemaltes Bild, sondern ein wahrhaft
lebendiges Bild, das bisweilen zur Seele spricht und ihr grofie Geheimnisse
offenbart® (S 6, 2, 234). An einer andern Stelle sagt sie, ,ein lebendiges
Bild, kein toter Mensch, sondern der lebendige Christus, der sich als Mensch
und Gott zugleich offenbart, nicht wie er im Grabe lag, sondern wie er an
Ostern daraus hervorging® (L 28, 5, 264). — Dann macht sie aufmerksam
auf das plotzliche Eintreten dieser Visionen. ,,Die echten Visionen stellen
sich der Seele ganz unerwartet und ohne dafl sie daran gedacht hitte,
schnell und auf einmal dar” (S 6, 9, 238). ,,Gott zeigt es einem so plétz-
lich, daff man nicht einmal Zeit hitte, die Augen aufzutun, wenn dies not-
wendig wire. Aber es liegt nichts daran, ob die Augen geschlossen oder
gedffnet sind“ (L 28, 4, 263). In der Regel gehen diese Visionen sehr
schnell vor sich, ,,daR man sie dem Leuchten eines Blitzes vergleichen
konnte™ (S 6, 9, 235). In jedem Fall bleibt ,,das Bild der Einbildungskraft
tief eingeprigt, dafl es unméglich daraus vertilgt werden kann® (ebd.).
Diese Visionen kommen mehr im Anfang des mystischen Aufstieges vor.
»Sie sind unserer Schwachheit entsprechender” (L 28, 8, 266).

Was sah die Heilige in diesen Visionen? Meist ist es die
Menscheit unseres Herrn ,in hellglinzender Gestalt von ausgezeichneter
Schonheit und Majestit (S 7, 2, 272). Fast immer sieht sie den auferstan-
denen Heiland. ,,Doch manchmal, wenn auch seltener, erschien er mir am
Kreuze, oder wie er im Olgarten war, oder mit der Dornenkrone, oder wie
er das Kreuz trug. Immer aber erschien er mir mit verklirtem Leib* (L 29,
4, 274). Sie sicht ihn auch in der heiligen Hostie (ebd.). Sie sieht dann auch
in einbildlicher Vision die allerseligste Jungfrau (L 38, 10, 388) und auch
einen Engel (L 29, 4, 274). Einmal sah sic auch iiber ihrem Haupte eine
Taube, von deren Fliigel grofler Glanz ausging. ,,Ich meinte das Rauschen
zu horen, ungefihr cin Ave Maria schwebte sie iiber mir® (L 38, 8, 386).

28



Theresianische Mystik

Auch die Seelen von Verstorbenen zeigten sich der Heiligen in imaginirer
Vision, manchmal wird sie auch erschreckt durch Erscheinen teuflischer Ge-
stalten (L 38, 20—26, 392 ff.).

Diese Visionen wirken auf das leibliche und auf das seelische Leben.
Sie sind oft so iiberwiltigend, dafl der Leib in Verziidkung, in Ekstase
kommt, ,,weil die Schwachheit der Seele den Anblick nicht ertragen kann®
(S 6,9, 235). Im seelischen Leben entsteht bei echten Visionen zuerst Furcht
und Verwirrung, die aber bald einem beseligenden Frieden Platz machen.
»Die Seele selbst ist auf die Vision hin eine ganz andere. Sie ist fortwih-
rend in Gott versenkt und ihre Liebe zu ihm beginnt aufs neue und in
einem viel hdheren Grade aufzuleben (S 6, 9, 242). Sie spricht auch da
von dem groflen Gewinn und siilen Trost, welcher der Seele zuteil wird.

c) Intellektuelle Visionen. ,Diese Vision gehort zu den erhabensten, die
es gibt“, sagt die hl. Th. (L 27, 4, 250). Sie unterscheidet diese Vision
genau von dem Gottes-Innewerden, wie es ein wesentliches Merkmal des
Beschauungszustandes ist. Bei letzterem, sagt sie, erkennen wir die Gegen-
wart Gottes aus den Wirkungen, ,,die sie in der Secele hervorbringt und
wodurch Seine gottliche Majestit sich ihr fithlbar machen will. Hier aber
(bei der intell. Vis.) erkennt man klar, dafl Christus gegenwirtig ist (L 27,
5, 251). Die Heilige gibt sich alle Miihe, das Wesen dieser Vision zu er-
kldren. Doch immer und immer wieder sagt sie: ,,Niemand ist imstande,
sie zu erkldren® (S 6, 8, 225). ,,Es liegt im Wesen der geistigen Schauun-
gen, dafl sic mit der armseligen Hilfe von Worten und von Bildern iiber-
haupt nicht mitgeteilt werden kénnen“ Horen wir die hl. Theresia!
»Ohne etwas zu schen, nimmt man die Gegenwart des Herrn wahr durch
eine klare Erkenntnis, daff man m. E. nicht daran zweifeln kann“ (L 27,
6, 252). Es sei eine groflere Gewilheit, als wenn man mit leiblichem Auge
etwas sche. Man konne sich nicht tiuschen (S 6, 8, 226). Man sicht zwar
kein Antlitz, keine Gestalt, nimmt aber doch die Gegenwart wahr (L 6, 8,
225). Sie bestimmt es sogar ganz genau: Am Feste Peter und Paul ,,nahm
ich wahr, daf} Christus ganz nahe bei mir stand. Es kam mir vor, als be-
finde sich Jesus immer an meiner Seite” (L. 27, 3, 230). Ein andermal ,,kam
es ihr vor, als blicke er bestindig auf sie, sie gewahrte ihn zur rechten
Seite” (S 6, 8, 225). ,,Der Beichtvater fragte mich, in welcher Gestalt ich
Christus sehe. Ich antwortete, daf} ich ihn sehe. Darauf fragte er wieder,

5 Rahner S. J., diese Zeitschrift 1935, 270.
29



Karl Wild

wie ich denn wisse, dafl es Christus sei. Ich antwortete, daf} ich das ,Wie>*
selbst nicht wisse, aber ich konne nicht umhin, wahrzunehmen, daf er
neben mir weile. Ich sehe und erkenne es klar® (L 27, 4, 250). Sie ver-
gleicht einmal dies mit der Wahrnehmung, als wenn man jemand im Fin-
steren neben sich habe. Doch sagt sie: ,,Es hat wohl Ahnlichkeit, aber nicht
viel. Denn dort hat man das Zeugnis der Sinne — hier kommt solches nicht
vor. Auch merkt man keine Finsternis, sondern eine Wahrnehmung klarer
als die Sonne* (L 17, 4, 250). Wie der hl. Joh. v. Kr. fithrt sie diese Vi-
sionen auf ein geheimnisvolles, iibernatiirliches Licht zuriick. ,Es ist ein
Licht, das den Verstand, ohne daf man Licht sieht, erleuchtet (ebd.). Die
Visionen stellen sich ein, ,,ohne daff man daran denkt“ (S 6, 8, 223).
Manchmal gehen sie schnell voriiber, manchmal dauern sie auch mehrere
Tage, oft ein Jahr fort (S 6, 8, 224). ,,Die Seelenkrifte sind dabei nicht
aufgehoben und die Sinne nicht verloren, sondern nur in sich selbst ge-
kehrt (L 27, 6, 252).

Was sah die Heilige in diesen intellektuellen Visio-
nen? Meist ist es der Herr, der ihr so erscheint, und dann die drei gott-
lichen Personen. In einem Bericht an ihren Beichtvater schreibt sie: ,,Es
kam mir vor, als hitte ich immer diese geistige Vision der drei gottlichen
Personen und der heiligsten Menschheit unseres Herrn (Bt VI in L 465).
Es sind natiirlich nicht die gottlichen Personen, wie sie im Himmel sind.
Deren Anschauung bleibt der visio beatifica vorbehalten. Kérperlose
Wesen schaut man auch nach dem hl. Johannes v. Kr. nur mittels des
lumen gloriae und nur in ganz seltenen Ausnahmefillen hier auf Erden .
Sie sieht dann auch die allerseligste Jungfrau, umgeben von einem grofien
Engelchor, einmal stand die allerseligste Jungfrau mehrere Tage ,,neben
mir auf der linken Seite (Gb 19 u. 43 in L 478 u. 496). ,,Der Herr zeigte
mir auf besondere Art mittels einer geistigen Vision die Beschaffenheit
einer im Gnadenstand befindlichen Seele“ (Gb 18 in L 477), auch ,einer
Seele, die sich im Stand der Todsiinde befindet” (ebd.). Auch den bésen
Feind sieht sie in solchen Visionen, ,,0hne jedoch eine Gestalt zu erken-
nen“ (L 30, 10, 300).

Uberaus erhaben sind die Wirkungen dieser geistigen Visionen. Die
Heilige spricht von einem groflen Gewinn. Er besteht namentlich in dem
stindigen Verlangen der Seele, Gott zu gefallen, in einem {iberaus grofien

6 Joh. v. Kr., Aufst. z. Berge Karm., 2. B., cap. 22, S. 222 ff.
30



T heresianische Mystik

inneren Frieden, in einer groflen Reinheit des Gewissens, in tiefster
Demut und in der griindlichen Verachtung alles dessen, was nicht zu Gott
fihrt (S 6, 8, 226 £.).

2. Die Ansprachen.

Die hl. Th. behandelt dieselben in threm Leben und in der Seelenburg.
Sie sagt im allgemeinen: ,Es scheinen einige dieser Ansprachen
von auflen, einige ganz aus dem Innern der Seele und wieder andere aus
dem oberen Teil derselben zu kommen. Noch andere sind duflerlich, dafl
man sie mit den Ohren hért™ (S 6, 3, 161).

Von den letzteren spricht die Heilige nicht, weil sie nie solche gehabt
hat, wohl dagegen von den imaginiren und den intellektuel-
len. Bei den imaginiren sind es ,,ganz deutlich gebildete Worte, die man
zwar nicht mit den Ohren des Leibes hort, aber viel klarer vernimmt, als
wenn man sie auf diese Weise horte” (L 25, 1, 232). Bei den intellektuel-
len Ansprachen ,legt Gott das, was die Seele nach seinem Willen ver-
stehen soll, in ihr Tiefinnerstes hinein und stellt es ihr dar ohne Bild und
Wortform® (L 27, 7, 252). Bei den imaginiren Ansprachen, sagt die Hei-
lige, ,,tut die Seele immerhin noch etwas — denn sie ist aufmerksam, um
das zu vernehmen, was ihr gesagt wird. Hier aber, bei den Ansprachen
ohne Worte, tut die Seele gar nichts, da auch das Wenige, was sie dort
getan, nimlich das blofle Anhdren wegfillt. Sie findet alles gleichsam
schon gekocht und gegessen und hat weiter nichts zu tun, als sich daran
zu erfreuen. Es ist wie einer, der vorher nichts gelernt, nichts studiert, ja
nicht einmal um lesen zu konnen sich bemiiht hat, auf einmal findet, dafl
er alle Wissenschaft versteht, ohne zu wissen, wie und woher (L. 27, 9,
253). Die Heilige hat in diesem 27. Kapitel thres Lebens viel Schones
iiber diese himmlische Sprache. ,,Wie man im Himmel, ohne zu sprechen,
einander versteht, so scheint es auch hier zu sein. Gott und die Seele ver-
stechen sich schon dadurch, dafl Seine Majestit von ihr verstanden sein
will (L 27, 11, 254).

Wenn man die Schriften der Heiligen genau studiert, findet man, daf
sie, wie der hl. Joh. v. Kr., die intellektuellen Ansprachen auch einteilt in
sukzessive, formelle und substantielle. Die sukzessiven Anspra-
chen kommen namentlich vor, wihrend wir das innerliche Gebet iiben
(S 6, 3, 163). Wie der hl. Joh. v. Kr. warnt sie hier sehr vor Tduschungen,
vor den Selbstansprachen. ,,Die Ansprachen, die vom eigenen Verstand

31



Karl Wild

herrithren, konnen wir nach Belieben vernehmen. Jedesmal, sooft wir uns
im Gebet befinden, konnen wir meinen, etwas zu vernehmen. — Bei den
Ansprachen Gottes dagegen ist es, als wenn wir einen sehr heiligen und
gelehrten Mann von groflem Ansehen reden horten, von dem wir wissen,
daf er nicht liigen kann® (L 25, 5, 235). — Die formellen Anspra-
chen vernimmt man auch auflerhalb des Gebetes, also bei irdischen Ge-
schiften, wo die Seele nicht religids gesammelt, sondern zerstreut und
abgelenkt ist. Die Seele vernimmt hier in fertiger Form wichtige und
erhabene Wahrheiten, die sie selbst auch bei grofler Sammlung nicht hitte
ersinnen konnen (L 25, 4, 234). Doch auch hier, wie bei Joh. v. Kr., die
eindringliche Mahnung, alles dem Seelenfilhrer mitzuateilen, und wenn
Auftrige erteilt werden, nichts zu unternehmen. ,,Nach eigenem Gutdiin-
ken zu handeln, halte ich fiir eine sehr gefahrliche Sache” (S 6, 3, 170).
— Bei den substantiellen Ansprachen sind Sprechen und Wir-
ken vereint. Die Heilige fithrt hier Beispiele an aus ihrem Leben. ,,Be-
triibe dich nicht! — ,;sie ist beruhigt, von ihrer Triibsal befreit und voll
des klarsten Lichtes.”” ,,Ich bins, fiirchte dich nicht!, ,,und alle Furcht ist
in ihr vollig verschwunden® (S 6, 3, 163 ff.).

Die Heilige behandelt auch hier ausfiihrlich die Taduschungen, die
bei Ansprachen vorkommen konnen, besonders bei Personen mit lebhafter
Phantasie. ,,Man hat bei allen, Gesunden wie Kranken, zu fiirchten, bis
man sieht, von welchem Geist diese Dinge kommen. Daher halte ich dafiir,
es sel immer das Beste, im Anfang nichts darauf zu geben” (S 6, 3, 162).
An den Wirkungen erkennt man die Echtheit der Ansprachen. ,,Der
b6se Feind kann in der Seele nicht jenen Frieden und jenes Licht aus-
gieflen, wie die gottliche Ansprache. Er ldfit nur Unruhe und Verwirrung
zuriick (S 6, 3, 175). ,,Auch bei den Ansprachen, die von der Einbildungs-
kraft herriihren, fehlen namentlich der Friede und die innere Freude.
»oind es echte Ansprachen, so wird die Seele vor allem demiitiger (ebd.).

3. Offenbarungen.

Der hl. Joh. v. Kr. behandelt dieselben sehr genau in seinem Aufstieg,
und zwar im 23.—25. Kapitel des zweiten Buches. Lr unterscheidet Offen-
barungen im eigentlichen Sinn — also tiber zukiinftige Ereignisse in der
Welt, der Kirche oder sonst im Menschenleben. Dann Offenbarungen im
uneigentlichen Sinn — meist Darbietungen und Erklirung von Glaubens-
wahrheiten. Dann die sog. intellektuellen Kenntnisse, sofern sie sich auf

32



Theresianische Mystik

die Geschopfe oder auf nahe und fern liegende Dinge in der Gegenwart
beziehen. Die Herzenskunde gehort namentlich hieher. — Die hl. Th.
spricht wenig iiber Offenbarungen, sie hat auch keinen besonderen Ab-
schnitt iiber diesen Gegenstand, sondern behandelt die Offenbarungen in
ihren Ausfithrungen iiber Ansprachen. Beziiglich ihres Wesens gilt das-
selbe, was bei den Ansprachen gesagt wurde. Sie konnen imaginir sein
oder auch intellektuell. Die intellektuellen Kenntnise des hl. Joh. v. Kr.
sind jedenfalls dasselbe, was die hl. Th. unter intellektuellen Ansprachen
versteht. Siehe oben. Uber Herzenskunde findet sich m. E. nichts in den
Schriften der Heiligen. — Beziiglich der Offenbarungen sagt sie von sich
selbst: ,,Ich erhielt viele Offenbarungen iiber zukiinftige Dinge, die alle,
wenn auch erst in drei bis vier Jahren, eingetroffen sind“ (L 26, 3, 246).
Beziiglich der Offenbarungen gilt natiirlich auch das Wort der Heiligen,
das sie im Anschlufl an die eben angefiihrte Stelle ausspricht: ,,Das
Sicherste ist immer, dafl man nicht unterlasse, seine Seele und alle Gna-
den, die man vom Herrn empfingt, einem gelehrten Beichtvater vollkom-
men zu offenbaren und ihm zu gehorchen. Es wire nicht gut, wenn wir
Frauenspersonen, die wir keine Wissenschaft besitzen, selbst uns beruhi-
gen wollten (L 26, 4, 247).

4. Die Liebesverwundungen.

Die Heilige spricht in ihrem Leben und in der Seelenburg sowie in Be-
richten an ihren Seelenfijhrer, Pater Rodrigo Alvarez, von diesen Liebes-
verwundungen. ,,Es ist dies eine Art Verwundung, bei der es der Seele
vorkommt, als wenn man ihr einen Pfeil durch das Herz, ja selbst durch
sie selbst bohrte. Diese Verwundung verursacht den grofiten Schmerz, so
daf die Seele laut aufjammern muf}; aber sie ist auch so wonnevoll, daf}
man nie mehr ohne sie sein mochte” (Br. 5 in L 460). Wiederholt sagt die
Heilige, daf} diese Verwundungen aus dem Seelengrund kommen — ,,aus
dem tiefsten, innersten Grund der Seele (S 6, 11, 253). Sie fiihrt dann
auch genau aus, daf} bei diesen Liebesverwundungen mehr Sicherheit wire
als bei anderen mystischen Erscheinungen (S 6, 2, 160). Tduschungen
wiren hier weniger zu fiirchten. Denn die ganze Erscheinung wire der-
art, ,,dafl man leicht erkennen kann, wo der Herr, der Unwandelbare ist*
(ebd. 157). In ihrem Leben erzihlt sie, wie sie selber diese Gnade emp-
fangen hat (L 29, 15, 280). Uberaus erhaben sind die Wirkungen: Es fillt
gewissermaflen von der unendlichen Liebe Gottes ein Fiinklein in sie und

Aszese XII/1 3 55



Karl Wild

versetzt sie ganz in Glut (L 29, 13, 279). Dieser schnell voriibergehende
Blitzstrahl verbrennt alles zu Asche, was er Irdisches von unserer Natur
vorfindet (S 6, 11, 253). ,,Es entsteht ein lebendiges und erhabenes Ver-
langen nach Gott, dafl man es nicht beschreiben kann (Gt in L 461), der
Entschluff, fiir Gott zu leiden, das Verlangen nach grofien Triibsalen
und ein viel entschiedenerer Wille, sich von den Freuden der Welt zu
trennen, beherrschen die Seele® (S 6, 2, 159). ,,Diese Vorginge kann man
weder beschreiben noch durch Worte anschaulich machen. Wer davon keine
Erfahrung hat, kann sie nicht begreifen” (Gt in L 460). Scaramelli sagt in
seiner Mystik von diesen Liebeswunden, sie seien eine weit hdhere Gunst
als die Wundmale’.

Wenn wir so diese Ausfilhrungen der Heiligen iiber die Begleiterschei-
nungen des mystischen Gnadenlebens iiberblicken, so sehen wir: Es ist die
gleiche Lehre, wie sie der hl. Joh. v. Kr. — vielleicht mehr geordnet und
systematisch — vortrdgt. Fiir Seelenfiihrer ist es von der grofiten Wich-
tigkeit, sich eine genaue Kenntnis der Lehren beider Heiligen zu ver-
schaffen. Gar grofl ist die Gefahr der Selbsttiuschung und der Tiuschung
anderer — namentlich dann, wenn diese Erscheinungen sehr oft vorkom-
men. Man rede in solchen Fillen nicht gleich von einem Fanal fiir unsere
Zeit. Denn solche Dinge kommen zu oft vor. Und dann wiederholt der
hl. Joh. v. Kr. oft: ,,Der Herr liebt es nicht, sich durch Wunder zu offen-
baren . ,,Je mehr Zeichen und Auflere Beweise man fiir eine Sache hat,
desto geringer ist das Verdienst des Glaubens?®.‘ Die hl. Th. schrieb ein-
mal an eine Oberin: ,,Ich garantiere Ihnen, wenn ich in IThrem Kloster
wire, wiirden nicht so viele wunderbare Dinge vorkommen® (Br au
Maria v. hl. Joseph, 4. Juni 1578). Es ist wahr: Wir leben in einer aufler-
gewohnlichen Zeit, und Erscheinungen, wie sie z. B. in Belgien und Por-
tugal beziiglich der allerseligsten Jungfrau vorkamen, darf man nicht ohne
weiteres mit emem ungliubigen und iiberlegenen Licheln abtun. Die
Kirche tut das auch nicht. Sie wartet ab, schaut zu und priift, gibt nament-
lich acht auf die Friichte und Wirkungen. Dann erst spricht sie sich iiber
solche Begebnisse aus. Handeln wir so auch bei der Seelenfithrung: Ruhig
und geduldig anhéren — in der Regel wenigstens —, priifen nach der ge-
sunden Lehre der beiden Heiligen des Karmel, zur Demut und Verschwie-

7 Scaramelli, Anleit. in d. christl. Myst., 1. 2, 3, 27, 229 ff,
§ Joh. v. Kr. Aufst, 3. B., cap. 30, S. 378.
9 Ebd. S. 377.

34



Theresianische Mystik

genheit mahnen und auf die Friichte schauen. Dann werden wir uns vor
Tduschungen bewahren und auch andere keine Irrwege fithren. Im iibrigen
steht aber mit absoluter Sicherheit fest: ,,Eine wohlvorbereitete Seele
empfingt in einer Kommunion einen unvergleichlich gréfleren Eifer als
alle Heiligen zusammen in allen ihren Visionen und Offenbarungen 1.
»Darum soll ein Lehrer des Geistlichen Lebens dafiir Sorge tragen, dafl
der Geist seines Schiilers nicht darin ausarte, all den ibernatiirlichen Wahr-
nehmungen besonderen Wert beizulegen. Sie sind ja gewissermaflen doch
nichts Weiteres als geistige Sonnenstiubchen. Hat man sonst nichts als sie,
dann bringt man es bestenfalls dazu, dafl man des Geistes villig bar
wird. Nein, er entwShne ihn aller Visionen und Ansprachen und lehre
ihm die Kunst, in der Finsternis und im Dunkel des Glaubens zu wan-
deln 1. Johann von Avila schrieb einmal an die hl. Th.: ,,Wir miissen
zu unserem Herrn flehen, er wolle uns nicht den Weg des Schauens fiihren
und die Freude seines Anblicks und des Anblicks seiner Heiligen fiir den
Himmel uns aufbewahren und hienieden den ebenen Weg uns fiihren, den
er seine Gliubigen fiihrt12.«

® Lallemant pr. 6, s. 2, 1, 2, a. 3.
i1 Joh. v. Kr. Aufst,, 2. B., cap. 17, S. 181.
2 Siehe Werke d. hl. Th., IV, Bd. 2, S. 145,

o
&

» 35





