
Xneresianisdie JVl.ystik 

Die Begleiterscheinungen des mystischen Gnaaenlebens 

Von  Karl  Wild,  Stadtpfarrer  a. D., Freiburg i. B r. 

Im letzten Artikel über Theresianische Mystik (1935, 283 ff.) wurden 
das Wesen und die Entfaltung des mystischen Gnadenlebens behandelt. 
Es ist gewiß auch von Bedeutung, zu sehen, wie eine Frau über die Be- 

gleiterscheinungen der mystischen Beschauung denkt. Denn es wird wohl 
wahr sein, daß gerade weibliche Personen solchen mehr in die Sinne fal- 
lenden und manchmal mit überaus süßen Empfindungen verbundenen Er- 
lebnissen mehr Beachtung schenken wie ernste Männer, ja daß diese Er- 
scheinungen mehr beim weiblichen Geschlechte sich finden als bei mystisch 
begnadeten Männern. Der englische Benediktinerabt Butler ist in seinem 
Buche •Westliche Mystik" der Ansicht, •es müsse offenbar etwas in der 
geistigen und seelischen Anlage der Frau vorhanden sein, was sie gerade 
für diese Art von Erscheinungen empfänglich macht1". Man trifft oft die 
Ansicht, daß auch Theresia an dieser schwachen Seite ihres Geschlechtes 
teilnehme und gerade diesem •Beiwerk", wie es der hl. Johannes vom 
Kreuz nennt, zu große Bedeutung beilege. Und doch ist nichts weniger als 
dies der Fall. Wie sich die Heilige in ihrem Wirken und in ihren Briefen 
als überaus besonnene, praktische und auf dem Boden der Wirklichkeit 
stehende Frau zeigt, so ist sie auch in ihren mystischen Erlebnissen nicht 
einem ungesunden Mystizismus zum Opfer gefallen. Sie hat hier die glei- 
chen Anschauungen wie ihr treuer Mitarbeiter, der hl. Johannes vom 
Kreuz. Wir wollen nun im folgenden betrachten, wie sie im allgemeinen 
über diese mystischen Phänomene urteilt und wie sie dann auch die ein- 
zelnen Erscheinungen bewertet. 

I. Allgemeines 

a) Die Begleiterscheinungen in den Schriften der Heiligen2. Der hl. Jo- 
hannes v. Kreuz behandelt in seinen Schriften so ziemlich das ganze Gebiet 
dieser Begleiterscheinungen.  Er  ist  infolge seiner  theologischen Bildung, 

1 Die Mystik als Lehre und Leben v. Mager S.  281. 
2 Sämtliche Schriften der hl. Th. von Jesu. Deutsche Ausgabe von Petrus de Alcantara 

u. Alois, ab Immac. Conc. O. C. D. Regensburg, Kösel Pustet 1912•1922. Wirklich 
neue Ausgabe bei Kösel  Pustet,  München. Erschienen  Band  1.  Das Leben mit •Be- 

22 



Theresianische Mystik 

seines Beichtvateramtes und jedenfalls auch infolge eigener Erfahrung in 
der Lage, alle diese Erscheinungen genau zu beschreiben und zu beurteilen. 
Die hl. Theresia betont immer und immer wieder, daß sie keine theolo- 
gische Bildung habe und deswegen nur das mitteilen könne, und wolle, 
was sie an sich selbst erfahren habe. •Worin man keine Erfahrung be- 
sitzt, darüber kann man auch keinen sicheren Aufschluß geben", so sagt 
sie in der Seelenburg (S. 6, 9, 235). Sie behandelt deswegen nur solche Er- 
scheinungen, welche sie selbst erlebt hat, und zwar dies mit überaus großer 
Genauigkeit und gutem psychologischem Einfühlungsvermögen. Bei den 
Visionen macht sie die körperlichen mit einem kurzen Satz ab: •Wie es 
ist, wenn der Herr mit körperlichen Augen geschaut wird, weiß ich nicht 
zu sagen. Denn die Person, von der ich so im besonderen zu reden im- 
stande bin, hatte solche Visionen nicht gehabt." (Ebd.) Sehr ausführlich be- 
handelt sie dagegen in ihrem Leben und in der Seelenburg die imaginären 
und intellektuellen Visionen. • Der hl. Joh. v. Kr. behandelt in seinem 
Aufstieg (2. Bd., 23.•25. Kap.) sehr eingehend das, was er unter Offen- 
barungen versteht. Die hl. Th. hat hier nur wenige Aufzeichnungen und 
behandelt die Offenbarungen immer im Zusammenhang mit den mysti- 
schen Ansprachen. Letztere dagegen behandelt sie mit großer Ausführlich- 
keit in ihrem Leben und in der Seelenburg. Auffallend ist, daß sie im 
Weg zur Vollkommenheit, der ja allerdings mehr ein aszetisches Buch ist, 
nur wenige Bemerkungen über diese Begleiterscheinungen hat. Zu letzteren 
muß man wohl auch noch die sogenannten Liebesverwundungen rechnen. 
Von ihnen spricht die Heilige auch wieder ausführlich in ihrem Leben und 
in der Seelenburg. • Von anderen Erscheinungen, die auch sonst noch des 
öfteren mit dem mystischen Gnadenleben verbunden sind, wie von Her- 
zenskunde, Stigmen und all dem, was der hl. Apostel Paulus 1. Kor. 12, 
9•10, nennt: •Die Gabe, Kranke zu heilen, die Wunderkraft, die Gabe 
der Weissagung, die Kenntnis und Unterscheidung der Geister, die Spra- 
chengabe und Sprachenauslegung" lesen wir bei der hl. Theresia nur sehr 
wenig, fast nichts, während der hl. Joh. v. Kr. sie ausführlich behandelt 
im dritten Buch des Aufstieges, Kap. 29. Zur Beurteilung der Begleit- 
erscheinungen kommen also bei der hl. Theresia namentlich in Betracht 
ihr Leben und die Seelenburg. 

richten" u. •Gunstbezeugungen" d. hl. Th. Nach diesem hier zitiert. Abkürzungen: 
L = Leben, S = Seelenburg, Br. = Briefe, Bt. = Berichte, W = Weg zur Voll- 
kommenheit, Gt. = Gutachten, Gb. = Gunstbezeugungen. 

23 



Karl Wild 

b) In ihrer Bewertung. Aus der ganzen Art und Weise, wie die hl. The- 
resia diese mystischen Erlebnisse beschreibt, geht hervor, daß sie dieselben 
nicht als für die mystische Beschauung wesentlich, sondern als Begleit- 
erscheinungen ansieht. •"Was mich betrifft, so habe ich von solchen Dingen 
nicht eher etwas erfahren, als mir Gott aus lauter Güte das Gebet der 
Vereinigung verliehen hatte" (L. 25, 10, 238). Sie war also schon durch die 
erste Stufe der mystischen Beschauung, durch das Gebet der Ruhe, hin- 
durchgegangen, bevor sie Visionen und Ansprachen erhielt. • Sie schätzt 
diese Begleiterscheinungen hoch, wenn sie echt sind. •Man soll Gott höch- 
lich preisen, daß er einem Geschöpfe sich in solcher Weise mitteilt" (S. 8, 
223). •In dem, was ich schaute, fand ich so reichlich Stoff zum Betrachten 
und zur inneren Sammlung, und der Herr unterwies mich auf mannig- 
fache Weise mit solcher Liebe, daß ich der Bücher nur wenig bedurfte. Die 
göttliche Majestät selbst war das Buch, in dem ich die Wahrheit schaute" 
(L. 26, 5, 248). Die Visionen wurden für sie gewissermaßen zu diesem 
Buch, von dem Gott einmal zu ihr sprach: •Ich will dir ein lebendiges 
Buch geben" (ebd.). •Ich hielt sie immer für eine große Gnade vom Herrn 
und für einen reichen Schatz" (L. 29, 5, 274). • Theresia schätzt sie na- 
mentlich hoch wegen der Wirkungen, welche diese Visionen und Anspra- 
chen in der Seele hervorbringen. •Sah ich mich ja in der Liebe zu Gott 
gefördert, stand getröstet und mit neuen Kräften vom Gebet auf" (ebd.). 
•Die Wirkungen der wahren Visionen zeigen sich namentlich im heiligen 
Leben" (L. 26, 12, 286). Bei wahren Visionen wird die Seele unaussprech- 
lich bereichert und selbst dem Leib geben sie Gesundheit und kräftigen ihn" 
(L. 28, 9, 268). •Solche Gnaden sind außerordentlich förderlich, um zu 
einer hohen Vollkommenheit in der Tugend zu gelangen" (S. 6, 9, 245). 
Und doch fügt sie bei: •Ein weit größeres Verdienst wird aber derjenige 
haben, der sich dieselben durch eigenes Bemühen erwirbt" (ebd.). Sie 
überschätzt also diese Begleiterscheinungen nicht. •Um des Empfanges sol- 
cher Gnaden verdient man keine größere Glorie" (S. 6, 9, 245). •Die 
Seelen sollen sich nicht auf besondere Erscheinungen und Offenbarungen 
verlassen und nicht in den Empfang derselben die Vollkommenheit setzen" 
(S. 4, 2, 102). •Je mehr man danach trachtet und je höher man sie ein- 
schätzt, desto mehr weicht man vom Glauben, von der Liebe, Geduld, 
Demut und Beobachtung des Gesetzes ab, worin der sicherste Weg besteht, 
den Gott zur Rechtfertigung der Seele bestimmt hat" (ebd.). •Man darf 
auch nicht darum bitten und sie sich wünschen" (S. 6, 9, 243). •Man muß 

24 



Theresianische Mystik 

mit Furcht und großer Vorsicht wandeln und sich mit einem gelehrten 
Mann besprechen" (S. 6, 8, 228). Die hl. Theresia ist also keine wunder- 
süchtige Visionärin, sondern vertritt mit Ernst und Strenge bezüglich dieser 
Begleiterscheinungen die Grundsätze des hl. Johannes vom Kreuz, wenn sie 
es auch nicht in der systematischen "Weise tut, wie dieser. 

c) Gefahr der Täuschung. Die hl. Th. fühlte sich bei ihren Visionen und 
Ansprachen nie ganz sicher. Sie lebte da oft lange Zeit in großer Furcht 
und Angst. •Jede neue übernatürliche Gnade, die der Herr mir erweist, 
bringt anfänglich diese Wirkung in mir hervor" (L 28, 1, 261). •Es gibt 
hier nie eine so große Sicherheit, daß man gar nicht mehr zu fürchten, 
nicht immer auf der Hut zu sein und nicht einen gelehrten Führer nötig 
hätte, dem man nichts verschweigt" (L 25, 13, 238). Kardinal Bona schreibt 
in einem Gutachten über die hl. Th.: •Sie bespricht sich lieber mit solchen, 
welche ihren Visionen keinen Glauben schenkten und sie verfolgten." Allzu 
große Sicherheit bei Visionen, Ansprachen und Offenbarungen und anderen 
außergewöhnlichen mystischen Erlebnissen ist fast immer, namentlich dann, 
wenn dieselben sehr oft vorkommen, ein Zeichen ihrer Unechtheit. •Da 
diese außerordentlichen Dinge so häufig zutage treten, so kommen mir 
dieselben verdächtig vor. Mögen auch einige derselben echt sein, so halte 
ich es doch für klüger, nicht viel darauf zu geben" (Br 5, 2, 219). Die Ver- 
öffentlichung solcher Dinge spricht auch oft gegen deren Echtheit. So heißt 
es in dem Gutachten des Pater Ibanez über den Geist der hl. Th. (L 516). 

Die Täuschungen rühren her vom bösen Feind und dann namentlich von 
einem geschwächten Nervensystem und einer krankhaft gesteigerten Ein- 
bildungskraft. Th. kommt oft darauf zu sprechen. Vom bösen Feind sagt 
sie: •Der Teufel ist ein großer Maler" (Kst. 8, 87). •Er kann viele Täu- 
schungen verursachen" (L 25, 13, 238). •Seine Trugkünste sind so fein, 
daß er sogar einen Engel des Lichts nachzuahmen weiß" (S 6, 3, 172). Und 
dann die geschwächte Natur! •Die natürliche Schwäche ist besonders bei 
Frauenspersonen sehr groß, was wohl zu beachten ist. Daher dürfen wir 
nicht jede Kleinigkeit, die sich uns vor Augen stellt, für eine Vision halten" 
(Kst 8, 90). •Es könnte auch Personen geben, deren Kopf und Einbildungs- 
kraft so schwach ist, daß sie alles, was sie denken, auch zu sehen vermeinen. 
Dies ist etwas sehr Gefährliches" (S 4, 3, 97). •Personen von schwacher 
Einbildungskraft oder von lebhaftem Geiste meinen alles deutlich zu sehen, 
was sie denken. Ich weiß von vielen" (S. 9, 238). • Die hl. Theresia ist 
auch der Ansicht, daß solche Täuschungen oft vorkommen. In den Geist- 

25 



Karl Wild 

lichen Ermahnungen sagt sie in bezug auf Visionen und Offenbarungen: 
•Denn sind auch einige derselben echt, so gibt es doch viele trügerische und 
falsche" (4. Bd. 2, 102). •Die Beichtväter haben recht, wenn sie mit Vor- 
sicht zu Werke gehen, die Zeit der Frucht abwarten und namentlich darauf 
sehen, ob die Seele an Demut und Tugendstärke zunimmt" (S 6, 9, 239). 

d) Kriterien. Die hl. Th. sagt im allgemeinen: •Die inneren Dinge sind 
schwer zu prüfen" (S. 5, 104). Vor allem verlangt sie Übereinstimmung 
mit der Hl. Schrift, namentlich bezüglich der Offenbarungen. "Wenn dies 
nicht der Fall ist, •braucht man kein anderes Kennzeichen mehr zu suchen, 
um zu wissen, von welchem Geiste eine solche Offenbarung herrührt" 
(L 25, 11, 239). Dann auch Übereinstimmung mit der kirchlichen Lehre. 
•Die Seele muß danach streben, immer in Gleichförmigkeit mit dem zu 
sein, was die Kirche glaubt" (L 25; 11, 238). Dann sind es namentlich die 
"Wirkungen, aus denen man erkennen kann, wes Geistes Kinder diese Be- 
gleiterscheinungen sind. Immer und immer wieder hebt die Heilige hervor, 
daß die Seele demütiger wird, wenn solche Erscheinungen echt sind" (S 6, 
3, 169). Die Liebe zu Gott muß wachsen und der Friede der Seele darf 
nicht auf die Dauer gestört werden. •Das "Wirken des Teufels ist daran 
zu erkennen, daß alles Gute aus der Seele zu schwinden und zu weichen 
scheint; sie ist verdrießlich, aufgeregt und verspürt keine gute "Wirkung in 
sich. Die Demut, die der böse Feind bewirkt, ist unecht, unruhig und ohne 
jede Anmut" (L 25, 11, 239). •Eingebildete Visionen lassen keine Wirkun- 
gen in der Seele zurück" (S 6, 9, 238). •Kommen die Ansprachen von der 
Einbildungskraft, so fehlt die Gewißheit, der Friede und die innere Freude. 
Da kommt es ihnen wie im Traum vor, als redete jemand zu ihnen oder 
als sähen sie etwas, und nun meinen sie, dies sei von Gott: allein es läßt 
schließlich nur die "Wirkungen eines Traumes zurück" (S 6, 3, 169). Pater 
Petrus Ibanez gibt in seinem Gutachten über den Geist der hl. Th. zehn 
Kriterien oder Grundsätze an, die man bei der Prüfung solcher Erscheinun- 
gen anwenden muß. Er zeigt dann, daß alle diese Erkenntniszeichen echter 
Visionen und Offenbarungen bei der hl. Th. vorhanden waren (GA in L 
515 ff.). • Zum Tröste der Seelen, die bezüglich solcher Erlebnisse unruhig 
sind, erklärt die hl. Th.: •Ich glaube ganz gewiß, Gott werde nicht zu- 
lassen, daß der böse Feind eine Seele betrügt, die in keinem Stück auf sich 
selbst vertraut und im Glauben befestigt ist" (L 25, 11, 238). •Eine Seele, 
die in Demut und Einfalt wandelt, kann nicht leicht betrogen werden" 
(L 28, 9, 267). •Die Seele wird nicht getäuscht werden, wenn sie demütig 

26 



Theresianische Mystik 

ist" (Kst 8, 86). •Ist Demut vorhanden, so kann sie (die Vision) nicht 
schaden, selbst wenn sie vom Teufel wäre; fehlt aber die Demut, so wird 
sie euch keinen Nutzen bringen, selbst wenn sie von Gott käme" (Kst 8, 
88). • Prof. Mager urteilt in seinem neuen "Werke •Mystik als Lehre und 
Leben" über echte und unechte Visionen und Ansprachen wie folgt: 
•Physiologische Ermüdung und Erschöpfung sind die unausbleibliche Folge 
von Halluzinationen. Das geistige Niveau wird herabgedrückt. Der Inhalt 
der Halluzinationen ist sittlich, kulturell, religiös sinn- und wertlos, wenn 
nicht geradezu schädlich. Bei echten Erlebnissen erfährt das seelische Niveau 
eine ungemeine Erhöhung. Alles tritt in den Dienst des großen Zweckes, 
den die Offenbarung verwirklicht, der erhabenen Ziele, denen das Reich 
Gottes zustrebt3." 

II. Die einzelnen Begleiterscheinungen 

Die hl. Th. behandelt ausführlich die Visionen und Ansprachen und kurz 
die Offenbarungen. Zu den Begleiterscheinungen sind jedenfalls noch zu 
rechnen die sog. Liebesverwundungen, von denen sie namentlich in ihrer 
Seelenburg, aber auch im Leben spricht. 

1. Die Visionen. 

Drei Arten von Visionen kommen in Betracht. Je nachdem man mit den 
körperlichen Augen oder der Phantasie etwas sieht oder sich die Visionen 
dem Geiste einprägen, unterscheidet man körperliche, imaginäre und intel- 
lektuelle Visionen. 

a) Körperliche Visionen. Die Heilige macht nur wenige Bemerkungen 
über dieselben. Sie sagt von ihnen, sie seien die niedersten Visionen und 
bei ihnen könne der Teufel am meisten täuschen (L 28, 4, 263). Sie selber 
habe nie solche Visionen gehabt und deswegen könne sie auch keinen Auf- 
schluß über dieselben geben (S 6, 9, 235). Der hl. Joh. v. Kr., der sie 
genau beschreibt, sagt von ihnen: •Es ist stets sehr zu befürchten, daß 
solche Dinge mehr vom Teufel als von Gott stammen, da ja der Teufel 
einen größeren Einfluß auf das Äußere und Körperliche ausüben kann4." 

b) Imaginäre Visionen. Hier wird die Heilige sehr ausführlich. Sie be- 
schreibt dieselben meist in der Seelenburg und im Leben. •Man schaut sie 

3 Mager, Die Mystik als Lehre und Leben, S. 266. 
4 Joh. v. Kr., Aufstieg z. Berge Karmel, 2. Buch, cap. 10, S. 117. 

27 



Karl Wild 

mit den Augen der Seele, und zwar weit klarer, als wir hienieden etwas 
mit den Augen des Leibes sehen" (S 6, 5, 195). Es ist also ein Schauen, 
dem zu vergleichen, das wir im Traume haben. Nur alles in voller Klar- 
heit und Schönheit. •Der Glanz dieser Vision tut aber dem inneren Auge 
nicht weh" (S 6, 9, 235). Es ist, wie es die Heilige in ihrem Leben so an- 
schaulich beschreibt, Lichtglanz verbreitet um das Bild z. B. des Herrn, 
das sie sieht. •Es ist dies kein Glanz, der blendet, sondern eine liebliche 
"Weiße, ein eingegossener Glanz, der dem Schauenden nicht wehtut." •Im 
Vergleich mit diesem Lichte erscheint selbst die Klarheit der Sonne dunkel" 
(L 28, 4, 263). •Es ist nicht wie ein gemaltes Bild, sondern ein wahrhaft 
lebendiges Bild, das bisweilen zur Seele spricht und ihr große Geheimnisse 
offenbart" (S 6, 2, 234). An einer andern Stelle sagt sie, •ein lebendiges 
Bild, kein toter Mensch, sondern der lebendige Christus, der sich als Mensch 
und Gott zugleich offenbart, nicht wie er im Grabe lag, sondern wie er an 
Ostern daraus hervorging" (L 28, 5, 264). • Dann macht sie aufmerksam 
auf das plötzliche Eintreten dieser Visionen. •Die echten Visionen stellen 
sich der Seele ganz unerwartet und ohne daß sie daran gedacht hätte, 
schnell und auf einmal dar" (S 6, 9, 238). •Gott zeigt es einem so plötz- 
lich, daß man nicht einmal Zeit hätte, die Augen aufzutun, wenn dies not- 
wendig wäre. Aber es liegt nichts daran, ob die Augen geschlossen oder 
geöffnet sind" (L 28, 4, 263). In der Regel gehen diese Visionen sehr 
schnell vor sich, •daß man sie dem Leuchten eines Blitzes vergleichen 
könnte" (S 6, 9, 235). In jedem Fall bleibt •das Bild der Einbildungskraft 
tief eingeprägt, daß es unmöglich daraus vertilgt werden kann" (ebd.). 
Diese Visionen kommen mehr im Anfang des mystischen Aufstieges vor. 
•Sie sind unserer Schwachheit entsprechender" (L 28, 8, 266). 

Was sah die Heilige in diesen Visionen? Meist ist es die 
Menscheit unseres Herrn •in hellglänzender Gestalt von ausgezeichneter 
Schönheit und Majestät" (S 7, 2, 272). Fast immer sieht sie den auferstan- 
denen Heiland. •Doch manchmal, wenn auch seltener, erschien er mir am 
Kreuze, oder wie er im ölgarten war, oder mit der Dornenkrone, oder wie 
er das Kreuz trug. Immer aber erschien er mir mit verklärtem Leib" (L 29, 
4, 274). Sie sieht ihn auch in der heiligen Hostie (ebd.). Sie sieht dann auch 
in einbildlicher Vision die allerseligste Jungfrau (L 38, 10, 388) und auch 
einen Engel (L 29, 4, 274). Einmal sah sie auch über ihrem Haupte eine 
Taube, von deren Flügel großer Glanz ausging. •Ich meinte das Rauschen 
zu hören, ungefähr ein Ave Maria schwebte sie über mir" (L 38, 8, 386). 

28 



Theresianische Mystik 

Auch die Seelen von Verstorbenen zeigten sich der Heiligen in imaginärer 
Vision, manchmal wird sie auch erschreckt durch Erscheinen teuflischer Ge- 
stalten (L 38, 20•26, 392 ff.). 

Diese Visionen wirken auf das leibliche und auf das seelische Leben. 
Sie sind oft so überwältigend, daß der Leib in Verzückung, in Ekstase 
kommt, •weil die Schwachheit der Seele den Anblick nicht ertragen kann" 
(S 6, 9, 235). Im seelischen Leben entsteht bei echten Visionen zuerst Furcht 
und Verwirrung, die aber bald einem beseligenden Frieden Platz machen. 
•Die Seele selbst ist auf die Vision hin eine ganz andere. Sie ist fortwäh- 
rend in Gott versenkt und ihre Liebe zu ihm beginnt aufs neue und in 
einem viel höheren Grade aufzuleben" (S 6, 9, 242). Sie spricht auch da 
von dem großen Gewinn und süßen Trost, welcher der Seele zuteil wird. 

c) Intellektuelle Visionen. •Diese Vision gehört zu den erhabensten, die 
es gibt", sagt die hl. Th. (L 27, 4, 250). Sie unterscheidet diese Vision 
genau von dem Gottes-Innewerden, wie es ein wesentliches Merkmal des 
Beschauungszustandes ist. Bei letzterem, sagt sie, erkennen wir die Gegen- 
wart Gottes aus den Wirkungen, •die sie in der Seele hervorbringt und 
wodurch Seine göttliche Majestät sich ihr fühlbar machen will. Hier aber 
(bei der intell. Vis.) erkennt man klar, daß Christus gegenwärtig ist" (L 27, 
5, 251). Die Heilige gibt sich alle Mühe, das Wesen dieser Vision zu er- 
klären. Doch immer und immer wieder sagt sie: •Niemand ist imstande, 
sie zu erklären" (S 6, 8, 225). •Es liegt im Wesen der geistigen Schauun- 
gen, daß sie mit der armseligen Hilfe von Worten und von Bildern über- 
haupt nicht mitgeteilt werden können5." Hören wir die hl. Theresia! 
•Ohne etwas zu sehen, nimmt man die Gegenwart des Herrn wahr durch 
eine klare Erkenntnis, daß man m. E. nicht daran zweifeln kann" (L 27, 
6, 252). Es sei eine größere Gewißheit, als wenn man mit leiblichem Auge 
etwas sehe. Man könne sich nicht täuschen (S 6, 8, 226). Man sieht zwar 
kein Antlitz, keine Gestalt, nimmt aber doch die Gegenwart wahr (L 6, 8, 
225). Sie bestimmt es sogar ganz genau: Am Feste Peter und Paul •nahm 
ich wahr, daß Christus ganz nahe bei mir stand. Es kam mir vor, als be- 
finde sich Jesus immer an meiner Seite" (L 27, 3, 230). Ein andermal •kam 
es ihr vor, als blicke er beständig auf sie, sie gewahrte ihn zur rechten 
Seite" (S 6, 8, 225). •Der Beichtvater fragte mich, in welcher Gestalt ich 
Christus sehe. Ich antwortete, daß ich ihn sehe. Darauf fragte er wieder, 

5 Rahner S. J., diese Zeitschrift 1935, 270. 

29 



Karl Wild 

wie ich denn wisse, daß es Christus sei. Ich antwortete, daß ich das ,Wie?' 
selbst nicht wisse, aber ich könne nicht umhin, wahrzunehmen, daß er 
neben mir weile. Ich sehe und erkenne es klar" (L 27, 4, 250). Sie ver- 
gleicht einmal dies mit der Wahrnehmung, als wenn man jemand im Fin- 
steren neben sich habe. Doch sagt sie: •Es hat wohl Ähnlichkeit, aber nicht 
viel. Denn dort hat man das Zeugnis der Sinne • hier kommt solches nicht 
vor. Auch merkt man keine Finsternis, sondern eine Wahrnehmung klarer 
als die Sonne" (L 17, 4, 250). Wie der hl. Joh. v. Kr. führt sie diese Vi- 
sionen auf ein geheimnisvolles, übernatürliches Licht zurück. •Es ist ein 
Licht, das den Verstand, ohne daß man Licht sieht, erleuchtet" (ebd.). Die 
Visionen stellen sich ein, •ohne daß man daran denkt" (S 6, 8, 223). 
Manchmal gehen sie schnell vorüber, manchmal dauern sie auch mehrere 
Tage, oft ein Jahr fort (S 6, 8, 224). •Die Seelenkräfte sind dabei nicht 
aufgehoben und die Sinne nicht verloren, sondern nur in sich selbst ge- 
kehrt" (L 27, 6, 252). 

Was sah die Heilige in diesen intellektuellen Visio- 
nen? Meist ist es der Herr, der ihr so erscheint, und dann die drei gött- 
lichen Personen. In einem Bericht an ihren Beichtvater schreibt sie: •Es 
kam mir vor, als hätte ich immer diese geistige Vision der drei göttlichen 
Personen und der heiligsten Menschheit unseres Herrn" (Bt VI in L 465). 
Es sind natürlich nicht die göttlichen Personen, wie sie im Himmel sind. 
Deren Anschauung bleibt der visio beatifica vorbehalten. Körperlose 
Wesen schaut man auch nach dem hl. Johannes v. Kr. nur mittels des 
lumen gloriae und nur in ganz seltenen Ausnahmefällen hier auf Erden6. 
Sie sieht dann auch die allerseligste Jungfrau, umgeben von einem großen 
Engelchor, einmal stand die allerseligste Jungfrau mehrere Tage •neben 
mir auf der linken Seite" (Gb 19 u. 43 in L 478 u. 496). •Der Herr zeigte 
mir auf besondere Art mittels einer geistigen Vision die Beschaffenheit 
einer im Gnadenstand befindlichen Seele" (Gb 18 in L 477), auch •einer 
Seele, die sich im Stand der Todsünde befindet" (ebd.). Auch den bösen 
Feind sieht sie in solchen Visionen, •ohne jedoch eine Gestalt zu erken- 
nen" (L 30, 10, 300). 

Überaus erhaben sind die Wirkungen dieser geistigen Visionen. Die 
Heilige spricht von einem großen Gewinn. Er besteht namentlich in dem 
ständigen Verlangen der Seele, Gott zu gefallen, in einem überaus großen 

6 Joh. v. Kr., Aufst. z. Berge Karm., 2. B., cap  22, S. 222 ff. 

30 



Theresianische Mystik 

inneren Frieden, in einer großen Reinheit des Gewissens, in tiefster 
Demut und in der gründlichen Verachtung alles dessen, was nicht zu Gott 
führt (S 6, 8, 226 ff.). 

2. Die Ansprachen. 

Die hl. Th. behandelt dieselben in ihrem Leben und in der Seelenburg. 
Sie sagt im allgemeinen: •Es scheinen einige dieser Ansprachen 
von außen, einige ganz aus dem Innern der Seele und wieder andere aus 
dem oberen Teil derselben zu kommen. Noch andere sind äußerlich, daß 
man sie mit den Ohren hört" (S 6, 3, 161). 

Von den letzteren spricht die Heilige nicht, weil sie nie solche gehabt 
hat, wohl dagegen von den imaginären und den intellektuel- 
1 e n. Bei den imaginären sind es •ganz deutlich gebildete Worte, die man 
zwar nicht mit den Ohren des Leibes hört, aber viel klarer vernimmt, als 
wenn man sie auf diese Weise hörte" (L 25, 1, 232). Bei den intellektuel- 
len Ansprachen •legt Gott das, was die Seele nach seinem Willen ver- 
stehen soll, in ihr Tiefinnerstes hinein und stellt es ihr dar ohne Bild und 
Wortform" (L 27, 7, 252). Bei den imaginären Ansprachen, sagt die Hei- 
lige, •tut die Seele immerhin noch etwas • denn sie ist aufmerksam, um 
das zu vernehmen, was ihr gesagt wird. Hier aber, bei den Ansprachen 
ohne Worte, tut die Seele gar nichts, da auch das Wenige, was sie dort 
getan, nämlich das bloße Anhören wegfällt. Sie findet alles gleichsam 
schon gekocht und gegessen und hat weiter nichts zu tun, als sich daran 
zu erfreuen. Es ist wie einer, der vorher nichts gelernt, nichts studiert, ja 
nicht einmal um lesen zu können sich bemüht hat, auf einmal findet, daß 
er alle Wissenschaft versteht, ohne zu wissen, wie und woher" (L 27, 9, 
253). Die Heilige hat in diesem 27. Kapitel ihres Lebens viel Schönes 
über diese himmlische Sprache. •Wie man im Himmel, ohne zu sprechen, 
einander versteht, so scheint es auch hier zu sein. Gott und die Seele ver- 
stehen sich schon dadurch, daß Seine Majestät von ihr verstanden sein 
will" (L 27, 11, 254). 

Wenn man die Schriften der Heiligen genau studiert, findet man, daß 
sie, wie der hl. Joh. v. Kr., die intellektuellen Ansprachen auch einteilt in 
sukzessive, formelle und substantielle. Die sukzessiven Anspra- 
chen kommen namentlich vor, während wir das innerliche Gebet üben 
(S 6, 3, 163). Wie der hl. Joh. v. Kr. warnt sie hier sehr vor Täuschungen, 
vor den Selbstansprachen. •Die Ansprachen, die vom eigenen Verstand 

31 



Karl Wild 

herrühren, können wir nach Belieben vernehmen. Jedesmal, sooft wir uns 
im Gebet befinden, können wir meinen, etwas zu vernehmen. • Bei den 
Ansprachen Gottes dagegen ist es, als wenn wir einen sehr heiligen und 
gelehrten Mann von großem Ansehen reden hörten, von dem wir wissen, 
daß er nicht lügen kann" (L 25, 5, 235). • Die formellen Anspra- 
chen vernimmt man auch außerhalb des Gebetes, also bei irdischen Ge- 
schäften, wo die Seele nicht religiös gesammelt, sondern zerstreut und 
abgelenkt ist. Die Seele vernimmt hier in fertiger Form wichtige und 
erhabene Wahrheiten, die sie selbst auch bei großer Sammlung nicht hätte 
ersinnen können (L 25, 4, 234). Doch auch hier, wie bei Joh. v. Kr., die 
eindringliche Mahnung, alles dem Seelenführer mitzuteilen, und wenn 
Aufträge erteilt werden, nichts zu unternehmen. •Nach eigenem Gutdün- 
ken zu handeln, halte ich für eine sehr gefährliche Sache" (S 6, 3, 170). 
• Bei den substantiellen Ansprachen sind Sprechen und "Wir- 
ken vereint. Die Heilige führt hier Beispiele an aus ihrem Leben. •Be- 
trübe dich nicht!" • •sie ist beruhigt, von ihrer Trübsal befreit und voll 
des klarsten Lichtes." •Ich bins, fürchte dich nicht!", •und alle Furcht ist 
in ihr völlig verschwunden" (S 6, 3, 163 ff.). 

Die Heilige behandelt auch hier ausführlich die Täuschungen, die 
bei Ansprachen vorkommen können, besonders bei Personen mit lebhafter 
Phantasie. •Man hat bei allen, Gesunden wie Kranken, zu fürchten, bis 
man sieht, von welchem Geist diese Dinge kommen. Daher halte ich dafür, 
es sei immer das Beste, im Anfang nichts darauf zu geben" (S 6, 3, 162). 
An den "Wirkungen erkennt man die Echtheit der Ansprachen. •Der 
böse Feind kann in der Seele nicht jenen Frieden und jenes Licht aus- 
gießen, wie die göttliche Ansprache. Er läßt nur Unruhe und Verwirrung 
zurück" (S 6, 3, 175). •Auch bei den Ansprachen, die von der Einbildungs- 
kraft herrühren, fehlen namentlich der Friede und die innere Freude." 
•Sind es echte Ansprachen, so wird die Seele vor allem demütiger" (ebd.). 

3. Offenbarungen. 

Der hl. Joh. v. Kr. behandelt dieselben sehr genau in seinem Aufstieg, 
und zwar im 23.•25. Kapitel des zweiten Buches. Er unterscheidet Offen- 
barungen im eigentlichen Sinn • also über zukünftige Ereignisse in der 
"Welt, der Kirche oder sonst im Menschenleben. Dann Offenbarungen im 
uneigentlichen Sinn • meist Darbietungen und Erklärung von Glaubens- 
wahrheiten. Dann die sog. intellektuellen Kenntnisse, sofern sie sich auf 

52 



Theresianische Mystik 

die Geschöpfe oder auf nahe und fern liegende Dinge in der Gegenwart 
beziehen. Die Herzenskunde gehört namentlich hieher. • Die hl. Th. 
spricht wenig über Offenbarungen, sie hat auch keinen besonderen Ab- 
schnitt über diesen Gegenstand, sondern behandelt die Offenbarungen in 
ihren Ausführungen über Ansprachen. Bezüglich ihres Wesens gilt das- 
selbe, was bei den Ansprachen gesagt wurde. Sie können imaginär sein 
oder auch intellektuell. Die intellektuellen Kenntnise des hl. Joh. v. Kr. 
sind jedenfalls dasselbe, was die hl. Th. unter intellektuellen Ansprachen 
versteht. Siehe oben. Über Herzenskunde findet sich m. E. nichts in den 
Schriften der Heiligen. • Bezüglich der Offenbarungen sagt sie von sich 
selbst: •Ich erhielt viele Offenbarungen über zukünftige Dinge, die alle, 
wenn auch erst in drei bis vier Jahren, eingetroffen sind" (L 26, 3, 246). 
Bezüglich der Offenbarungen gilt natürlich auch das Wort der Heiligen, 
das sie im Anschluß an die eben angeführte Stelle ausspricht: •Das 
Sicherste ist immer, daß man nicht unterlasse, seine Seele und alle Gna- 
den, die man vom Herrn empfängt, einem gelehrten Beichtvater vollkom- 
men zu offenbaren und ihm zu gehorchen. Es wäre nicht gut, wenn wir 
Frauenspersonen, die wir keine "Wissenschaft besitzen, selbst uns beruhi- 
gen wollten" (L 26, 4, 247). 

4. Die  Liebesverwundungen. 

Die Heilige spricht in ihrem Leben und in der Seelenburg sowie in Be- 
richten an ihren Seelenführer, Pater Rodrigo Alvarez, von diesen Liebes- 
verwundungen. •Es ist dies eine Art Verwundung, bei der es der Seele 
vorkommt, als wenn man ihr einen Pfeil durch das Herz, ja selbst durch 
sie selbst bohrte. Diese Verwundung verursacht den größten Schmerz, so 
daß die Seele laut aufjammern muß; aber sie ist auch so wonnevoll, daß 
man nie mehr ohne sie sein möchte" (Br. 5 in L 460). Wiederholt sagt die 
Heilige, daß diese Verwundungen aus dem Seelengrund kommen • •aus 
dem tiefsten, innersten Grund der Seele" (S 6, 11, 253). Sie führt dann 
auch genau aus, daß bei diesen Liebesverwundungen mehr Sicherheit wäre 
als bei anderen mystischen Erscheinungen (S 6, 2, 160). Täuschungen 
wären hier weniger zu fürchten. Denn die ganze Erscheinung wäre der- 
art, •daß man leicht erkennen kann, wo der Herr, der Unwandelbare ist" 
(ebd. 157). In ihrem Leben erzählt sie, wie sie selber diese Gnade emp- 
fangen hat (L 29, 15, 280). Überaus erhaben sind die Wirkungen: Es fällt 
gewissermaßen von der unendlichen Liebe Gottes ein Fünklein in sie und 

Aszese XII 1    3 53 



Karl Wild 

versetzt sie ganz in Glut (L 29, 13, 279). Dieser schnell vorübergehende 
Blitzstrahl verbrennt alles zu Asche, was er Irdisches von unserer Natur 
vorfindet (S 6, 11, 253). •Es entsteht ein lebendiges und erhabenes Ver- 
langen nach Gott, daß man es nicht beschreiben kann (Gt in L 461), der 
Entschluß, für Gott zu leiden, das Verlangen nach großen Trübsalen 
und ein viel entschiedenerer Wille, sich von den Freuden der Welt zu 
trennen, beherrschen die Seele" (S 6, 2, 159). •Diese Vorgänge kann man 
weder beschreiben noch durch "Worte anschaulich machen. Wer davon keine 
Erfahrung hat, kann sie nicht begreifen" (Gt in L 460). Scaramelli sagt in 
seiner Mystik von diesen Liebeswunden, sie seien eine weit höhere Gunst 
als die Wundmale7. 

Wenn wir so diese Ausführungen der Heiligen über die Begleiterschei- 
nungen des mystischen Gnadenlebens überblicken, so sehen wir: Es ist die 
gleiche Lehre, wie sie der hl. Joh. v. Kr. • vielleicht mehr geordnet und 
systematisch • vorträgt. Für Seelenführer ist es von der größten Wich- 
tigkeit, sich eine genaue Kenntnis der Lehren beider Heiligen zu ver- 
schaffen. Gar groß ist die Gefahr der Selbsttäuschung und der Täuschung 
anderer • namentlich dann, wenn diese Erscheinungen sehr oft vorkom- 
men. Man rede in solchen Fällen nicht gleich von einem Fanal für unsere 
Zeit. Denn solche Dinge kommen zu oft vor. Und dann wiederholt der 
hl. Joh. v. Kr. oft: •Der Herr liebt es nicht, sich durch Wunder zu offen- 
baren8." •Je mehr Zeichen und äußere Beweise man für eine Sache hat, 
desto geringer ist das Verdienst des Glaubens9." Die hl. Th. schrieb ein- 
mal an eine Oberin: •Ich garantiere Ihnen, wenn ich in Ihrem Kloster 
wäre, würden nicht so viele wunderbare Dinge vorkommen" (Br an 
Maria v. hl. Joseph, 4. Juni 1578). Es ist wahr: Wir leben in einer außer- 
gewöhnlichen Zeit, und Erscheinungen, wie sie z. B. in Belgien und Por- 
tugal bezüglich der allerseligsten Jungfrau vorkamen, darf man nicht ohne 
weiteres mit einem ungläubigen und überlegenen Lächeln abtun. Die 
Kirche tut das auch nicht. Sie wartet ab, schaut zu und prüft, gibt nament- 
lich acht auf die Früchte und Wirkungen. Dann erst spricht sie sich über 
solche Begebnisse aus. Handeln wir so auch bei der Seelenführung: Ruhig 
und geduldig anhören • in der Regel wenigstens •, prüfen nach der ge- 
sunden Lehre der beiden Heiligen des Karmel, zur Demut und Verschwie- 

7 Scaramelli, Anleit. in d. christl. Myst., I. 2, 3, 27, 229 ff. 
8 Joh. v. Kr. Aufst, 3. B., cap. 30, S. 378. 
9 Ebd. S. 377. 

34 



Theresianische Mystik 

genheit mahnen und auf die Früchte schauen. Dann werden wir uns vor 
Täuschungen bewahren und auch andere keine Irrwege führen. Im übrigen 
steht aber mit absoluter Sicherheit fest: •Eine wohlvorbereitete Seele 
empfängt in einer Kommunion einen unvergleichlich größeren Eifer als 
alle Heiligen zusammen in allen ihren Visionen und Offenbarungen10." 
•Darum soll ein Lehrer des Geistlichen Lebens dafür Sorge tragen, daß 
der Geist seines Schülers nicht darin ausarte, all den übernatürlichen Wahr- 
nehmungen besonderen Wert beizulegen. Sie sind ja gewissermaßen doch 
nichts Weiteres als geistige Sonnenstäubchen. Hat man sonst nichts als sie, 
dann bringt man es bestenfalls dazu, daß man des Geistes völlig bar 
wird. Nein, er entwöhne ihn aller Visionen und Ansprachen und lehre 
ihm die Kunst, in der Finsternis und im Dunkel des Glaubens zu wan- 
deln n." Johann von Avila schrieb einmal an die hl. Th.: •Wir müssen 
zu unserem Herrn flehen, er wolle uns nicht den Weg des Schauens führen 
und die Freude seines Anblicks und des Anblicks seiner Heiligen für den 
Himmel uns aufbewahren und hienieden den ebenen Weg uns führen, den 
er seine Gläubigen führt12." 

10 Lallemant pr. 6, s. 2, 1, 2, a. 3. 
11 Joh. v. Kr. Aufst., 2. B., cap. 17, S. 181. 
12 Siehe Werke d. hl. Th., IV., Bd. 2, S. 145. 

55 




