Kleine Beitrige

um der Stirke und Klarheit seines Wissens inne zn werden . . .“ Wenn Coste in seiner
Vinzenzbiographie auf den Esprit verzichtet, auf den die Franzosen so viel Wert legen,
so geschah es nicht aus Unfdhigkeit. Im Verkehr mit anderen, in der Unterhaltung, trat
seine Begabung auch in dieser Hinsicht klar hervor. .

Gebe Gott nns viele Gelehrte nach dem Muster des grofien Verstorbenen.

Der ehrwiirdige Diener Gottes A. R. P. Joh. Roothaan S. J. in den hl. Exerzitien.
Von Balth. Wilhelm S. J., Bamberg.

Der ehrwiirdige Diener Gottes A. R. P. Roothaan S. J., der als der 2. Griinder der
Gesellschaft Jesu gefeiert wird, war anch ein Erneuerer der Exerzitien. Er
hat anf die Vorziige des spanischen Originaltextes vor der lateinischen Ubersetzung, der
sogenannten Vulgata, hingewiesen und beide Texte, den spanischen in wortgetreuer Uber-
tragung, nebencinander mit trefflichen Anmerkungen 1835 zu Rom verdffentlicht. In
einem cigenen Rondschreiben ,,De spiritualiom Exercitiorum S. P. N. studio et usn® vom
27. Dezember 1834 nennt er die Exerzitien das beste Mittel, durch welches in der wieder-
erstandenen Gesellschaft der alte Geist neu erweckt, bewahrt nnd geférdert werden kénne.

Da wird man wohl gerne horen, wie er selbstseine jahrlichen Exerzi-
tien machte. Es sind nun von sciner Hand Aufzeichnongen iber seine Exerzitien
vom Jahre 1829 bis 1846 crhalten, die uns einen guten Einblick bicten. Sie sind abge-
druckt in dem nicht &ffentlich erschienenen Buche ,,A. R. P. Joannis Roothaan Adnota-
tiones et Instructiones spirituales”, Hagae Comitis, 1891.

Was verraten uns diese Aufzeichnungen?

Vor allem ersehen wir daraus, dafl der ehrwiirdige Diener Gottes sich streng an
dasExerzitienbiichlein des hl. Ignatins hilt, wie er es in dem eben erwihn-
ten Rnndschreiben so eindringlich empfiehlt. Er bevorzugt dabei den spanischen Text,
»1bi singuli modi loquendi et verba pondus habent (1839, 6. Tag). Er macht die Be-
trachtungen, wie sie im Exerzitienbiichlein angegeben sind, und zwar fiinf am Tage, die
erste um Mitternacht. Die letzten Betrachtungen des Tages sind gewohnlich, wie es der
hl. Ignatins angibt, Wiederholungen oder auch Anwendung der Sinne.

In allen 18 Jahren hat er den Stoff, von kleinen Anderungen abgesehen, in derselben
Weise anf die acht Tage verteilt. Der 1. Tag ist durchwegs ganz dem Fundamente ge-
widmet. Den 2. Tag fiillen die Betrachtungen iiber die dreifache Siinde, die eigenen Siin-
den und iiber die Hélle. Der 3. Tag beginnt gewohnlich mit einer Betrachtung iiber den
Tod und enthilt dann meist zwei Betrachtungen iiber das besondere und allgemeine
Gericht. Vereinzelt findet sich hier zum Abschloff des Tages auch eine Betrachtung iiber
den unfrochtbaren Feigenbaum oder iiber den verlorenen Sohn, zweimal auch schon die
Betrachtung vom Reiche Christi. Gewdhnlich beginnt aber der 4. Tag mit der Betrach-
tung vom Reiche Christi, woranf dann Menschwerdung und Geburt Christi mit Wieder-
holungen nnd Anwendung der Sinne folgen. Unter den Betrachtungen des 5. Tages findet
sich regelmiflig die Betrachtung iiber die Flucht nach Agypten. Dazu kommt hinfig eine
Betrachtung iiber die Beschneidung und das Leben zu Nazareth, manchmal auch eine
Betrachtung iiber die Darstellung im Tempel. Vereinzelt taucht hier schon die Betrachtung
iiber die zwei Fahnen oder iiber die drei Menschenpaare auf. Der 6. Tag bringt gewdhn-
lich an erster Stelle eine oder zwei Betrachtungen iiber die zwei Fahnen, dann die Be-
trachtung iiber die drei Menschenpaare nnd die drei Grade der Demut. Ofters erscheint
hier schon die Betrachtung iiber Palmsonntag und das letzte Abendmahl. Den Anfang des
7. Tages bildet zumeist die Betrachtung ,Im Garten Gethsemani®. Das bittere Leiden
wird in Betrachtungen iiber innere und #uflere Schmerzen, iiber die Leiden vor den Ge-

148



Kleine Beitrige

richtshofen, die Geiflelung, Dornenkronung, Kreuztragung und Kreuzigung zerlegt. Hiu-
fig wird eine Betrachtung den ,,Geheimnissen am Kreuze® gewidmet. Den 8. Tag er-
ffnet die Betrachtung iiber die Auferstehung, mit der auch die Erscheinung bei Maria
vereinigt wird. Es folgt eine Betrachtung iiber die eine oder andere Erscheinung und die
iber die Himmelfahrt. Mit einer einzigen Ausnahme bildet den Beschlufl die Betrachtung
zur Erlangung der Liebe.

Wenn der ehrwiirdige Diener Gottes sich auch streng an den Betrachtungsstoff des
Exerzitienbiichleins hilt, so weiff er doch diesen Betrachtungen immer wieder neuve
Seciten abzngewinnen. Ganz besonders versteht er es, den Stoff durch Anwendung auf
die konkreten Verhiltnisse lebendig zu gestalten. So betrachtet er z. B. sein Ziel, insofern
er Mitglied der Gesellschaft Jesu, Priester, Profefl, Oberer, General ist. Immer wieder
denkt er an die besondere Verantwortung, dic ihm seine hohe Stellung auferlegt, an die
Beschwerden, Gefahren, aber auch an die geistlichen Vorteile, welche sie mit sich bringt.
Oft weist er auf die Gefahr von Illusionen hin, auf den Unterschied von Theorie und
Praxis, daf} es nicht geniige, etwas cinzusehen. Er betont bei der Betrachtung iiber das
Fundament das trostliche BewufStsein, dal Gott von seiner Seite alles tut, dafl wir das
Ziel erreichen, dafl wir unser Heil in der Hand haben. Schon ist seine Anwendung des
,,ambulare, ire, currere in der 1. Annotation auf die drei Stufen des geistlichen Lebens:
,»In spititualibus, beati quidem qui, relicta via impiornm, ambulant inlege D ei,
immaculati in via; beatiores vero quibus benedictionem dabit legis-
lator, qui ibunt de virtute in virtutem; beatissimi, quos Dominus trahit
post se, qui currunt in odorem unguentorum ejus, qui viam manda-
torum ejus currunt, cam dilatavit cor eorum. — Adumbrantur incipientes, pro-
ficientes et perfecti (1833, 3. Tag).

Bei der Betrachtung iiber die zwei Fahnen legt er sich die Frage vor, warum unter den
Fallstricken des Teufels nicht auch fleischliche Geliiste und Bequemlichkeit genannt wer-
den. Er antwortet: ,,1. Quia haec pertinent ad carnis tentationes potius quam ad frau-
des Luciferi. 2. Quia, quod per se vitiosum est, non est propria hujus meditationis materia.
3. Corporis commoda in quantum indifferentia sunt, satis continentur in divitiis. Et
quamvis ista carnis commoda non exprimantar a S. P., nil impedit quin meditans ad
haec etiam reflectat, et in his etiam Luciferi fraudes consideret, pro necessitate quam in
se reperit . . .“ (1836, 6. Tag).

Die Erleuchtungen, Vorsitze und Anmutungen sind viclfach mit Worten der Heiligen
Schrift wiedergegeben. Gerne betrachtet er iiber die Friichte des Kreuzesbanmes an der
Hand des Schriftwortes: ,,Sub umbra illius, quem desideraveram, sedi et fructus eius
dulcis gutturi meo* (Cant. 2, 3). Ebenso verwendet er fir die Betrachtung iiber den
Tod gerne die Stelle: ,,Homo vero cum mortuus fuerit, et nudatus atque consvmptus, ubi
quaeso est?* (Job 14, 10).

Und was sagen die Aufzeichnungen iiber den Verlauf der Betrachtungen? Sie gin-
gen nicht immer gleich gut. Ab und zu, wenn auch selten, finden sich Bemerkungen iiber
einen weniger guten Verlauf. So schreibt er in den Exerzitien von 1830 am 1. Tage:
,»Repetitiones aridiores fuere — causam nescio — Domine, miserere.“ Ebenso am 2. Tage:
sRepetitio misera, quia somnolenta vel certe torpore veluti sopore obruta ac vitiata.
Domine, miserere. Am 5. Tage bemerkt er, dafl er gegen Abend in seiner Ordnung ge-
stért wurde, weil er zum sterbenden Papste mit einigen anderen Ordensgeneralen ge-
rufen wurde. Es war dies Pins VIIL, der am 1. Dezember 1830 starb. Am 8. Tage
schreibe er: ,,Nil novi luminis. 1834 klagt er gleich am Anfange: ,,Non satis fixa puncta
de Fundamento: ideo vaga quodam modo fuit meditatio. Domine, miserere.“ Am 2. Tage
bemerkt er zur Betrachtung fiber die eigenen Siinden: ,,Valde lenta ac velut sopita medi-

149



Kleine Beitrige

tatio. — Dominc, miserere. Am Schlufl des 3. Tages bei der Betrachtung iiber das allge-
meine Gericht: ,Desolatio — non satis oravi — Domine, miserere!

Stark tritt durchwegs das Bestreben hervor, sich mit Hilfe der Exerzitien so recht wie-
der zu erneuern im Kampfe gegen Unvollkommenheiten und im Streben nach Voll-
kommenheit.

Bei der Betrachtung iiber dic eigenen Siinden faflt er seine Schwichen fest und scho-
nungslos ins Auge. So zihlt er 1832 auf:

»Mea nunc quidem praecipua:

1. Orationis languor ac tepiditas.

2. Verborum profusio cum Nostris et externis. — Verba otiosa, a meo officio aliena,
non satis studiose ad aedificationem directa.

3. Gulae obsecundari, praesertim in quibusdam diebus solemnioribus.

4. Nimia sollicitudo in rebus agendis, ex quibus aliquando asperitas erga interpellantes
etc. etc.”

Demiitig klagt er sich in einer Generalbeicht iiber die Siinden des verflossenen Jahres
an, die er wiederholt genau aufzeichnet, wiec auch die Ermahnungen seines Beichtvaters.
Ebenso legt er in den Exerzitien eine sorgfiltige Gewissensrechenschaft ab und merkt sich
auch hier die Ratschlige des Seelenfiihrers an.

Die Hauptvorsitze der Exerzitien fafit er jewecils zusammen in einer Reformwahl
oder Electio. So schreibt er 1840:

»O T Severitas in oculorum custodia. —

L + Custodia linguae — ne quid in mei commendationem etiam indirecte — mne quid
criticantis in modum de aliis. —

ODIUM mei — carnis et spiritus i. e. superbiae.

In recreatione multa reformanda —!

G 1 Severa temperantia — abstinentia a superfluis tract.

F 1 Severa repressio phantas. — quodsi invitus patiar, vilem me inde etiam cognoscere,

Ita quatuor } ex medit. de tribus. Bin. postulanda praecipue a Domino mihi visa sunt.
— Sed quam wilis sum, cui ista talia adhuc curanda! Et dbarismata meliora ubi? Quam
vilis!

Diese Vorsitze, kurz bezeichnet mit den Buchstaben O, L, G, F, kehren in den Auf-
zeichnungen 6fters wieder. So bemerkt er z. B. 1842: Quatuor illa F. O. L. G. prose-
quenda — sed contemptu curanda facilius — major tamen attentio ad L.

Unter den Tugenden sind es besonders Abtdtung und Demut, um weldhe sich
der Diener Gottes eifrig bemiiht. In den Exerzitien von 1829 hat er sich als ,,Principium
abnegationis” aufgestellt: ,Quidquid placet vel hacsola decausa aver-
sandum quia placet; quidquid displicet vel hac sola de causa
amplexandum quiadisplicet; nisialiqua justaratioaliter fieri
suadeat — imo vero nisi jubeat justa ac vera ratio glorize divinae ejusque obsequii —
finis — cetera media.“ Darauf kommt er oft zuriick.

Das ,,Suscipe® fafit er als eine vollstindige Losschilung von den empfangenen Gaben
auf: ,In Hisp. Tomad, Sefior, y recibid — itaque illud suscipe non solum
dicit oblationem qua intendamus memoriam, intellectum, voluntatem etc. Domino offerre,
ut scilicet iis donis ad Ejus gloriam utamur, sed ita ut pro sua voluntate eadem dona
sua etiam nobis auferat; solum amorem Ejus et gratiam nobis dari petimus,
queesta me basta“ (1831).

Er legt sich eine formliche Liste von Widerwirtigkeiten an, wohl um sie zu seiner
Vervollkommnung zu gebrauchen:

»Multa saepe accidunt

150



Kleine Beitrige

vel inclinationi meae contraria,

vel contra aut praeter ea, quae facienda mihi statueram,

dum venitur importune,

dum multae afferuntur epistolae,

dum mala aut inconvenientia ad me deferuntur,

dum vel a 1a mensa vel 2 communi recreatione impedior* (1835).

Ganz besonders aber leuchtet immer wieder seine grofie Liebe zur Demut auf. Er
hile sich fiir ganz verdorben, fiir hifllich an Leib und Secle. So schreibt er 1830 in der
Betrachtung iiber die Siinde: ,, Tenere ob oculos corruptionem meitotius, pra-
vitatemanimae ctcorporisfoeditatem — idemenimego foedum
ulcusetapostema exquotantasanies peccatorum, tantaque lues
vitiorum.* 1833 sagt er sich: ,,Nihil me profecisse sciam nisi mala mea valde appre-
hendam et vere pessimum me et indignissimum esse sentiam.“ Sein hohes Amt als Ge-
neral der Gesellschaft ist ihm nur Anlal zur Verdemiitigung: ,,Praepositi Gen. Soc. Jesu
qualis debet esse oratio, qualis mortificatio, qualis conversatio, qualis zelus. Ignatii non
filius modo, sed successor! — Miserere mei, Deus! Vide humilitatem meamet
laborem meum et dimitte” (1831). Er erklirt: ,,Virtute inferior sum iis quibus
praesum® (1836). In der Gewissensrechenschaft von 1838 schreibt er: ,,Aliquid in humili-
tate profectus, sed videntur necessarii defectus quotidiani ad humilitatem fovendam.”
Und er nimmt sich vor: ,,Humilitas — ex intima cognitione sui —ita viva et actuali, ut
non in corde solum habitualis sit, sed et in verbo et in omni actione . . 4 (1838). Wahre
Demut erscheint jhm als das begehrenswerteste Gut: ,,In omni excellentia donorum peri-
culum maximum superbiae — exemplum in Angelis et Adamo. — Ergo ne desiderandum
quidem ultra id quod Dominus dare dignatur in quocunque donorum genere etiam spiri-
tualium, et super omne donum desideranda et petenda wverq humilitas. — Deus omnia
— ego nibil“ (1845).

Was er unter wahrer Demut versteht, hat er 1839 also erklirt: ,,Vera bumilitas — non
ignava sed magnanima, quia in Deo confisa, in quo totum repositum habet.* Auch Huflere
Verdemiitigung niitzt nichts, wenn nicht innere Demut vorhanden ist: ,, . . . intellexi nihil
profuturum quod desiderem pati et contemni — quod etiam in occasionibus libenter
talia excipiam — nisi mze ipse vere et ex corde contemnam, me vilem, vilissimum, omnium
indignissimum et pessimum, intime, non solum pia voluntate, sed perswasione intellectus,
cognoscam. — Absque hac animi dispositione omnia, etiam praeclarissima, illusioni
obnoxia eo periculosiori quo in specie sanctiori (1830). Diese Demut lift ihn auch
schweigen iiber besondere Begnadigung: ,,Secretum meum mibi — de donis Dei, de animi
sensis — nisi certa ratio aedificationis, in qua valde timenda et cavenda illusio amoris
proprii* (1843).

Bei aller Demut muf er aber doch anerkennen, wie Gottes liebreiche Fithrung ihn férm-
lich zur Heiligkeit bestimmt hat: ,,Qualia et quanta beneficia! Talem ac tantulum —
vocatum — perductum — gubernatum — per tot vias ac tales. Denique huc/ ut omnino
sanctus fierem!“ (1834).

Der Seligsprechungsprozef des ehrwiirdigen Dieners Gottes ist im Gange. Wenn er zu
einem guten Ausgang fithrt, darf man wohl mit Recht annchmen, daf die kirchlich aner-
kannte Heiligkeit hauptsichlich in den Tagen stiller Zuriickgezogenheit in den heiligen
Exerzitien grundgelegt wurde.

151





