Die Vergsttlichung des Christen nach den griechischen Vitern

Von Dr. Julius Gro8, Strallburg i. Elsafl

on jeher hat die christliche Theologie in ihrer Heilslehre den

Vergéttlichungsgedanken verwertet, den sie von Schrift und Uber-

lieferung iiberkommen hatte. So diirfte sich wohl kaum ein Hand-
buch der Dogmatik finden lassen, in dem nicht die heiligmachende Gnade
als eine Anteilnahme an der gottlichen Natur gewertet wire. Bei dieser
Gelegenheit pflegen die Autoren einige Vitertexte anzufithren, die von der
Péwovg des Christen handeln. Doch lassen solche Ausziige kaum ahnen,
welch tragende Stellung die Vergottlichungsidee im Lehrgebdude der
griechischen Kirchenviter einnimmt. Dafl es sich in der Tat um einen
Zentralgedanken der griechischen Theologie handelt, mochten wir im
folgenden kurz darlegen, indem wir die hauptsichlichsten Ergebnisse
einer grofleren Arbeit zusammenfassen 1.

I

Zugleich tiberzeugte Christen und echte Hellenen haben die griechi-
schen Viter naturgemifl ihren Glauben zu denken versucht vermittels
des geistigen Riistzeugs, das der Hellenismus ithnen darbot. Dies trifft
in besonderer Weise zu fiir ihre Lehre von der Vergottlichung des Chri-
sten. Um letztere richtig verstehen zu konnen, ist es darum unerlifilich,
nebst ihren biblischen Grundlagen auch die verwandten Vorstellungen
der Griechen zu kennen, deren die Viter sich erinnern konnten, als sie
darangingen, ihre Theosislehre auszubauen.

Man kann ohne Ubertreibung sagen, daf} die Griechen eine moglichst
vollkommene Angleichung an die Gétter, also eine gewisse Vergottung,
als das hochste Gliick betrachteten und ersehnten. Schon Homer hat
dieser Sehnsucht einen hochpoetischen Ausdruck verliechen in der Sage
von den ,,Elysiischen Gefilden®, die bei Hesiod zur Legende von den
»Inseln der Seligen” wird. Doch erscheint bei den Dichtern das gotter-
gleiche Leben als ein Privileg, das nur wenigen Auserwihlten zuteil wird.

1 Julius Grof}, Professor an der Katholisch-theologischen Fakultit der Universitit
Straflburg, La divinisation du chrétien d’aprés les Péres grecs.
Contribution historique 3 la doctrine de la grice. Paris, Gabalda, 1938. — In-8°,
XVII1-368. Preis: 50 Franken. — Auf dieses Werk wird im folgenden verwiesen.

1 Aszese X1V/2 79



Dr. Julius Grof

Die Mysterienreligionen dagegen stellen es allen ihren Eingeweihten in
Aussicht. Um ein gliickliches Leben auf Erden und eine selige Unsterb-
lichkeit im Jenseits zu erlangen, geniigt es, durch den Vollzug dramatischer
Riten, welche die irdischen Schicksale einer Gottheit darstellen, deren
besonderen Schutz sich zu sichern.

Aus den Geheimkulten ist zu Beginn der christlichen Zeitrechnung
jene eigenartige Erscheinung hervorgegangen, die man mit dem Namen
»Hermetismus® zu bezeichnen pflegt. Es handelt sich um ein seltsames
Gemenge von orientalischen, besonders #gyptischen Vorstellungen und
hellenistischen Spekulationen, das dem Offenbarungsgott Hermes Tris-
megistos zugeschrieben wird undimCorpus hermeticum wenigstens
teilweise auf uns gekommen ist. Das Ziel, das darin dem Menschen vor-
gestellt wird, ist das gleiche wie bei den Mysterienreligionen: das Heil
durch Vergottung. Die Heilsmittel jedoch sind grundverschieden. An die
Stelle der Riten trite die ,,Gnosis*: die Erkenntnis Gottes und aller Dinge.
Sie bewirkt eine geistige ,,Wiedergeburt™, die den Menschen vergdttlicht,
entweder in diesem Leben schon oder doch im Jenseits.

Der Vergottungssehnsucht der Dichter und Mystiker suchen die groflen
Denker eine sichere Grundlage und feste Formen zu geben. So ist nach
Plato die Vernunftseele ein iiberirdisches Wesen, dessen Reinheit durch
die Verbindung mit dem Korper getriibt wurde, das aber dazu berufen
ist, die urspriingliche Schonheit wiederzuerringen. Das Mittel hierzu ist
die ,,Flucht® aus der Sinnenwelt sowie die ,,grofitmogliche Verdhnlichung
mit Gott“? durch Einsicht und Tugend. Also gereinigt wird der Gelist,
nach seiner Befreiung aus dem Kerker des Leibes, eingehen in das Reich
des Wahren, Guten und Schonen, d. h. zuriickkehren in seine wahre Hei-
mat, um dort mit den Gottern einer endlosen Seligkeit sich zu freuen.
Dieses Vergottungsideal — das erhabenste, das wohl je auflerhalb des
Christentums ersonnen wurde — hat auf alle spiteren Heilsvoystellungen
einen michtigen Einflufl ausgeiibt. Zumal die von Plato vollzogene Gleich-
setzung von Sein, Gottheit und Unsterblichkeit einerseits, von Verdhn-
lichung mit Gott oder Vergottung und Heil oder Gliickseligkeit anderer-
seits ist ein Grundprinzip der Vitertheologie geworden.

Der grofie, aber untreue Schiiler Platos hat zwar dessen ethisches Ideal
itbernommen, aber nicht ohne ihm, gemifl seiner grundverschiedenen

2 Plato, Theaet., 176 B. — Zitiert S. 46.
80



Die Vergottlichung des Christen nach den griechischen Vitern

Anthropologic, einen neuen Inhalt zu geben. Auch Aristoteles sicht das
hochste Ziel, die Gliickseligkeit des Menschen in einer ,gewissen An-
gleichung™ an die Gottheit3. Da es fiir ithn aber keine personliche Un-
sterblichkeit gibt, verlegt er diese Verdhnlichung in die auf gottliche
Dinge gerichtete Denktitigkeit, wie ja auch Gott reines Denken ist.

Obwohl stark abgewertet, ist das platonische Ideal sogar noch in den
Lehren der Epikureer und Stoiker erkennbar. Das zeigen schon ihre
Wahlspriiche: ,,Wie ein Gott unter den Sterblichen wandeln® und ,,Den
Gottern folgen™ 4.

Plotin endlich, der religioseste aller griechischen Philosophen, hat der
Vergottungssehnsucht der griechischen Seele den vollendetsten und er-
greifendsten Ausdruck verlichen. Er begniigt sich nicht damit, wie Plato
die Riickkehr zur urspriinglichen Gottformigkeit zu fordern. Des Men-
schen Streben mufl dahin gehen, ,,nicht blof ohne Fehler, sondern Gott
zu sein® 5, Doch kdnnen zur Vergottung nur jene Auserwihlten gelangen,
die das Gottliche in sich soweit geldutert haben, daf es fihig wird, in
einer alles Denken, ja selbst das Bewufitsein iibersteigenden mystischen
Ekstase sich ganz im iiberverniinftigen Urwesen, im gbttlichen ,,Eins
zu verlieren. Schon in diesem Leben voriibergehend moglich — nach
Porphyrius hat Plotin selbst, zur Zeit als er bei thm weilte, ,,die innige
Vereinigung mit dem Gott, der iiber allem ist, ... viermal erreicht ¢ —
wird dieses Aufgehen in Gott nach dem Tode endgiiltig.

So offenbart sich denn in der griechischen Kultur und Religion ein
Verlangen nach Verihnlichung mit der Gottheit, das sich zu einer wahren
Vergottungssehnsucht auswichst. Indem sie dieses Sehnen steigerte und
deutlicher ins Bewufitsein treten liefl, ohne es befriedigen zu konnen,
hat die Philosophie indirekt dem Evangelium vorgearbeitet. Auch haben
die Viter nicht verfehlt darauf hinzuweisen, dafl erst im Christentum
jenes Ideal seine Verwirklichung gefunden, das die Besten ihres Volkes
begeistert hatte. Und als sie daran gingen, das Neue auszugestalten, das
in dieser Hinsicht die jiidisch-christliche Offenbarung ihnen bot, bedienten
sie sich unbedenklich der Sprache und der Kategorien ihrer Philosophie.

3 Arist., Eth. Nicom., X, 8; 1178 b 20—32. — Zitiert S. 51.
4 Zitiert S. 54 und 56.

8 Plot,, Enn. I, 1I, 6. — Zitiert S. 63.

8 Porphyr.,, Vita Plot, 23. — Zitiert S. 66.

o 81



Dr. Julius Grof

Wir konnen uns schwerlich vorstellen, welche Eindriicke ein gebildeter
Grieche empfing bei seiner ersten Fithlungnahme mit den Schriften des
Alten Testaments. Sicher fiihlte er sich in eine ganz neue Welt versetzt,
neu besonders deswegen, weil darin an Stelle des ihm vertrauten Poly-
theismus ein strikter Monotheismus herrscht. Wohl verkehrt auch Yahweh
mit seinen Anbetern; aber ein starkes Gefiithl der Erhabenheit Gottes
schlieft bei den Isracliten jeden Gedanken an eine Vergdttlichung des
Menschen aus. Immerhin erkennt der Schdpfungsbericht letzterem eine
gewisse Gottebenbildlichkeit zu: dank seiner hoheren Fihigkeiten ist der
Mensch der Statthalter Gottes auf Erden, der Beherrscher der Welt. "
Spiter kommt die Idee der Gottessohnschaft auf. Nachdem Israel, kraft
des am Sinai geschlossenen Bundes, das auserwihlte Volk geworden,
betrachtet es sich als Yahweh’s ,,Sohn®, d. h. als mit Gott verbunden
durch besondere Bande der Zugehorigkeit und der Interessengemeinschaft.
Die Propheten betonen mit Nachdruck die moralischen Voraussetzungen
dieses Verhiltnisses und bereiten so eine individualistische Auffassung
des Heiles vor. Letztere kommt klar zum Ausdruck im Buch der
Weisheit: die wahre Gotteskindschaft ist nicht mit der bloflen Ab-
stammung von Abraham gegeben; sie ist vielmehr die gemeinsame Frucht
sittlichen Strebens und gottlichen Entgegenkommens. Als Teilnahme des
Menschen an der Weisheit Gottes hat sie ithren Sitz in der unsterblichen
Seele, die sie, nach deren Trennung vom Leib, auf ewig mit Gott vereint.

Der Verfasser der Weisheit zeigt sich aufgeschlossen fiir hellenistisches
Geistesgut, auf dem Gebiet der Anthropologie besonders, ohne sich jedoch
davon beherrschen zu lassen. Nicht alle seine Religionsgenossen aus der
Diaspora besaflen die gleiche Widerstandskraft, wie das Beispiel Philos von
Alexandrien beweist, der dem griechischen Einflufl erlegen ist. Als erster
Jude spricht Philo von einer Vergottung des Menschen. Ja, seine Theo-
sophie ist nichts anderes als ein groflangelegter Versuch, die jiidische
Religion als das einzig wahre Vergottungsmysterium auszuweisen’. Zu
diesem Zwecke stellt er sie dar als die echte, von Gott geoffenbarte
Weisheit, welche die Seelen liutert und immer ndher zu Gott empor-
fiihrt, um sie schlieflich in der Ekstase in eine der gottlichen Krifte zu
verwandeln und so zu vergottlichen.

Die Offenbarung des Neuen Testamentes unterscheidet sich von jener

7 Siche besonders S. 93—94.
82



Die Vergéttlichung des Christen nach den griechischen Vitern

des Alten vor allem dadurch, dafd sie die Person Jesu Christi zum Mittel-
punkt hat. Mit der Menschwerdung des Sohnes Gottes tritt eine vorher
ungeahnte Art von Gotteskindschaft in die Erscheinung, die, weil ganz
unserm Heil zugeordnet, unser Verhiltnis zu Gott vollig umgestalten
mufte.

Bei den Synoptikern schon hat im Munde Jesu das alte Wort von der
Vaterschaft Gottes einen neuen Klang, einen intimeren und zugleich
universaleren Sinn. Die so eingeleitete Umwandlung tritt bei Paulus klar
zu Tage. Der Sohn Gottes ist in diese Welt gekommen, um durch seinen
Tod und seine Auferstehung das Todeswerk unseres Stammvaters wieder-
gutzumachen, indem er uns ein neues Leben schenkt, das kein anderes
ist als sein eigenes und das seines Geistes. Um zu diesem Leben wieder-
geboren zu werden, mufl der Mensch in der Taufe mit Christus mystisch
sterben und auferstehen und so mit ihm zu ,,einem Leib* und zu ,,einem
Geist”“ werden. Dank seiner Verbundenheit mit dem Gottmenschen, dem
Eingeborenen des Vaters, wird der Getaufte ein Adoptivsohn Gottes,
ein Tempel des HI. Geistes und ein Erbe des Himmels. Dort, im Himmel,
entfaltet sich das gottliche Leben, das der Christ in der Gnade keimhaft
besitzt, in der Gottesschan zur bescligenden Teilnahme am Leben des
Dreieinigen.

Ein im wesentlichen gleiches Ideal, aber in andere Analogien gekleidet,
tritt uns in den johanneischen Schriften entgegen. Durch seine Mensch-
werdung ist das Wort Gottes eine Quelle gottlichen Lebens und Lichtes
geworden fiir alle, die ihn gliubig aufnehmen. Doch wird die Gottes-
kindschaft, die uns Jesus vermittelt, erst im Jenseits in ihrem vollen
Glanze offenbar werden. Eben dieses Himmelsgliick ist es, das in der
beriihmten Stelle des 2. Petrusbriefes als eine ,,Teilnahme an der gott-
lichen Natur® bezeichnet wird. Es fehlt bloff noch das Wort ,,Vergott-
lichung*.

Das sind die hauptsichlichsten Bausteine, mit denen die Viter ihr
Lehrgebaude von der Vergottlichung des Christen aufgefiihrt haben.

II

Dieser Aufbau erfolgte in drei Phasen. Im 2. und 3. Jahrhundert
nimmt der Vergottlichungsgedanke festere Form an und schafft sich seine
Terminologie. Im goldenen Zeitalter der patristischen Theologie kommt
er in groflangelegten Synthesen zur hochsten Entfaltung. In der dritten

83



Dr. Julius Grof

Periode endlich, die vom 5. bis zum 8. Jahrhundert sich erstreckt, festigt

die Theosislehre ihre Stellung in der Theologie und weckt einen mich-
tigen Widerhall in der Mystik.

Zwei Stromungen kennzeichnen die erste Entwicklungsperiode: eine
spekulative, vertreten durch die Apologeten und die ersten Alexandriner,
und eine positive, verkorpert in Irenius.

Der Kampf, der notwendigerweise zwischen der christlichen und der grie-
chisch-orientalischen Heilsauffassung entbrennen muflte, sollte nicht fiir alle
Geister mit einem Sieg der ersteren enden. Bei den Gnostikern zum Beispiel
behielt das heidnische Vergottungsideal die Oberhand; allerdings wurde
es mit einem christlichen Mintelchen verbrimt. Nach ihnen ist die Ex-
16sung lediglich eine als kosmischer Vorgang gedachte Wiedervergottung
des im Pneumatiker — dem allein wahren Christen — verborgenen aber
unverlierbaren gottlichen Funkens, und nur dieses. Allen Nichtgnostikern
dagegen, seien sic Hyliker oder Psychiker, bleibt der Zugang zum gottlichen
Pleroma verschlossen.

Demgegeniiber verteidigen die Apologeten die christliche Hoffnung auf
eine selige Unsterblichkeit, die auf den ganzen Menschen sich erstreckt
und vom fleischgewordenen Logos allen Adamskindern angeboten wird.
Doch handelt es sich dabei um eine nur mitgeteilte Unverweslichkeit, mit
andern Worten, um eine freie Gabe dessen, der allein von Natur aus
unverweslich ist. Wenn es also schon wahr ist, dafl der Mensch, ,,nachdem
er in den Besitz der Ewigkeit gelangt ist“, ein Gott genannt werden
kann, so ist er nichtsdestoweniger — wie Theophilus von Antiochien
sich ausdriickt — ein blof} ,,angenommener Gott* 8,

Die Griinder der Alexandrinischen Schule fithren den von den Apolo-
geten begonnenen Kampf fort. Kithn setzen sie dem Gnostizismus mit
seiner kosmischen Vergottung eine christliche Gnosis der Vergottlichung
entgegen. Zu diesem Zwecke verchristlichen Klemens und Origenes das
platonische Ideal einer Verdhnlichung des Menschen mit der Gottheit
vermittels der Erkenntnis und der Aszese. Die wahre Gnosis ist die
vollkommene Einsicht in die himmlische Lehre, die der menschgewordene
Logos uns gebracht hat. Sie fithrt den Christen zunichst zur Weisheit
und zur Liebe, sodann zur Herzensruhe (dmwddeaia), ja sogar zur An-
schauung des Allerhdchsten, und macht ithn so demjenigen #hnlich, der

8 Theophil, Ad Autol, II, 24, 27. — Zitiert S. 141.
84



Die Vergéttlichung des Christen nach den griechischen Viitern

all diese Vollkommenheiten in seiner Natur besitzt. Kurz, die Gnosis
,vergbttlicht den Menschen ®: sie macht aus ihm ,einen im Fleische
wandelnden Gott* 10,

Mit seinem Zeitgenossen Klemens sicht Irendus das Ideal des Christen
in der Verihnlichung mit Gott. Doch betrachtet er letztere nicht als die
Frucht einer christlichen Gnosis. Noch weniger schreibt er sie, wie die
Gnostiker, einem gottlichen Samen zu, der das Wesen des Pneumatikers
ausmachen wiirde. Nach dem Bischof von Lyon ist die Gottebenbildlich-
keit eine Folge der Einwohnung des gottlichen Wortes sowie seines Geistes
im Gerechten. Diese Einwohnung erscheint bei ihm bald als eine Wirkung
der Menschwerdung als solcher, bald als eine Frucht des Erlosertodes
Christi. In der ersten Gedankenreihe kommt die Vergottlichungsidee beson-
ders klar zum Ausdruck. ,,Darum®, schreibt Irenius, ,,ist das Wort Gottes
Mensch, und derjenige, welcher der Sohn Gottes ist, Sohn des Menschen
geworden, mit dem Worte Gottes geeint, damit der Mensch der Sohn-
schaft teilhaftig und Gottes Sohn wiirde. Denn nicht anders konnten
wir die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit erlangen, als durch Ver-
einigung mit der Unverweslichkeit und Unsterblichkeit. Wie aber hitten
wir mit der Unverweslichkeit und Unsterblichkeit vereint werden kdnnen,
wenn nicht die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit das geworden wire,
was auch wir sind: damit das Verwesliche von der Unverweslichkeit
und das Sterbliche von der Unsterblichkeit verschlungen wiirde, auf daf
wir die Annahme als Sohne empfingen® 1!, So hat denn der Sohn Gottes,
»als er Fleisch annahm und Mensch wurde, die lange Reithe der Menschen
in sich zusammengefaflt, uns das Heil im Gesamten schenkend, damit wir,
was wir in Adam verloren hatten, d. h. das Sein nach dem Bilde und
Gleichnis Gottes, in Christo Jesu wiedererlangten® 2. In diesen und Zhn-
lichen Stellen kiindigt sich die Auffassung an, die man als physisch
bezeichnet hat, weil nach ithr das Menschengeschlecht unsterblich gemacht
und somit vergéttlicht wird durch die Berithrung mit der géttlichen Natur
des Logos, die bei der Menschwerdung erfolgte.

Doch hat hieraus Irendus keineswegs auf eine mechanische Vergott-

® Clem. Alex. Paed, I, X11. — Zitiert S. 163. Vgl. Orig., In I oan., XXXII, 17. —
Zitiert S. 181.

10 Id., Strom., VII, XV1. — Zitiert S, 168.

1 Jren,, Adv. haer, III, XIX, 1, — Zitiert S. 150.

2 Thid, I, XV, 1. — Zitiert S. 151.

85



Dr. Julius Grof

lichung der Einzelmenschen geschlossen. Im Gegenteil, mit der ganzen
Tradition lehrt er, dafl die Heiligung der Individuen bedingt ist durch
deren Mitwirkung sowie den Gebrauch der kirchlichen Gnadenmittel.
Sie ist in besonderer Weise das Werk des HI. Geistes. Es scheint sogar,
dafl der Bischof von Lyon, neben der unerschaffenen Gnadengabe des
Gottesgeistes, das Vorhandensein einer geschaffenen Gnade im Getauften
angenommen hat, nimlich einer gewissen Verahnlichung der Seele mit
dem Dreieinigen, die als Wirkung des HI. Geistes zwar von ihm ver-
schieden ist, aber nicht von ithm getrennt werden kann.

Die bei Irendus angedeutete physische Vergottlichung findet sich mehr
oder weniger klar auch bei Hippolyt von Rom und Methodius von
Olympos. Doch erst Athanasius und Gregor von Nyssa bauen sie zu
einer wirklichen Theorie aus.

Welch grofie Bedeutung der Vergottlichungsgedanke im 4. Jahr-
hundert erlangt hatte, geht daraus hervor, dafl ihn die Viter, Athanasius
an der Spitze, mit Vorliebe verwerten im Kampfe gegen die trinita-
rischen und christologischen Irrlehren. Ausgehend von der allgemeinen
Uberzeugung, daff durch Christus die Gliubigen vergdttlicht werden,
schlieflen sie auf die Gottheit des Erlosers: ,,Denn wire der Logos nur
durch Teilnahme Gott und nicht wesensgleiche Gottheit und Abbild des
Vaters durch sich selbst, so hitte er, weil selber vergottlicht, nicht ver-
gottlichen konnen® 13,

Die Vergottlichung des Menschen ist ja gerade der Zweck der Mensch-
werdung. Durch sie sollte den Adamskindern die Unverweslichkeit wie-
dergeschenkt werden, die der Stammvater einst verloren. Der Logos
»ist Mensch geworden, ruft Athanasius aus, ,,damit wir Gotter wiir-
den* 14, Oder auch: Der Sohn Gottes ist Mensch geworden, ,,um uns in
sich selbst zu vergdttlichen“ 15. Nicht anders duflert sich Gregor: Gott
,hat sich mit unserer Natur verbunden, damit unsere Natur durch die
Verbindung mit dem Gottlichen gottlich werde® 18,

Dieser Zweck ist denn auch vollkommen verwirklicht worden. ,,Wie
der Herr mit der Annahme des Leibes Mensch geworden ist, so werden

3 Athan., De synod., 51. — Zitiert S. 201.

4 Id, De incarn., 54. — Zitiert S. 206.

15 Id., Ad Adelph., 4. — Zitiert S. 206.

18 Greg, Nyss,, Or. cat, XXV, — Zitiert S. 228.

86



Die Vergéttlichung des Christen nach den griechischen Vitern

wir Menschen vom Logos vergottlicht, nachdem wir durch sein Fleisch
angenommen worden sind, und erben von nun an ewiges Leben® 7.
Daf} bei seiner Menschwerdung der Sohn Gottes die ganze Menschheit
in sich aufgenommen und vergottlicht hat, spricht Gregor noch deutlicher
aus. ,,Wir sagen, dafl der Eingeborene Gott, der durch sich selbst alles
hervorgebracht hat — doch eines seiner Werke, und zwar die mensch-
liche Natur, hatte sich dem Bsen hingegeben und war der Verderbnis
des Todes anheimgefallen — durch sich selbst eben diese Natur wieder
zu unsterblichem Leben emporgehoben hat, indem er durch den Menschen,
in welchem er wohnte, das ganze Menschengeschlecht in sich aufgenommen
hat und so seine lebenweckende Kraft der sterblichen und verginglichen
Natur beimischte* 18,

Derartigen Ausfithrungen liegt offenbar der paulinische Gedanke zu-
grunde, den schon Irendus verwertet hat, nach welchem die Menschheit
in Christus wie unter einem Haupt zusammengefafit und erldst ist, gerade
wie sie am Anfang in Adam beschlossen und dem Verderben verfallen
war. Die angefiihrten Texte — ihr Zahl konnte leicht vermehrt werden 1°
— enthalten jedoch mehr. Deutlich lassen sie den Versuch erkennen —
bei Gregor besonders — das Dogma von unserer Solidaritit in Adam
und in Christus rationell zu durchdringen unter Zuhilfenahme der damals
geldufigen platonischen Vorstellungen. Nun ist aber nach Plato die Wesen-
heit einer jeden Gattung und Art etwas Substantielles und nur einmal
Gegebenes, an dem alle unter dieselbe Gattung oder Art fallenden Einzel-
dinge teilhaben. So haben die menschlichen Personen alle teil an der
numerisch einen Menschennatur. Daraus schliet Athanasius ohne Be-
denken auf die Konsubstantialitit aller Menschen 2°. Gregor seinerseits,
der diesen Punkt e x prof esso behandelt, erklirt ausdriicklich: ,,Petrus,
Paulus und Barnabas sind gemifl der Wesenheit ,,Mensch® ein einziger
Mensch; in diesem selben Sinne, gemifl der Wesenheit ,,Mensch®, konnen
sie nicht mehrere sein. Man nennt sie aber mehrere Menschen im uneigent-
lichen, nicht im eigentlichen Sinne* 21,

Was lag ndher fiir unsere Theologen als sich dieses generischen Realis-

17 Athan, Contra arian, III, 34. — Zitiert S. 208.

3 Greg. Nyss.,, Contra Eunom, V. — Zitiert S. 228—229.

1% Siche Referenzen S. 206-—209; 228-—229.

20 Siehe Referenzen S. 209—210.

2! Greg. Nyss.,, Decommun. not. — Zitiert S. 230 mit andern Belegen.

87



Dr. Julius Grof

mus’ zu bedienen, um unsere Verbundenheit mit ‘Christus, unsere Ver-
gottlichung in thm zu erkliren? Von ihm aus gesehen, vollzieht sich
letztere in einem gewissen Sinn schon in der Menschwerdung: indem
der Logos die als numerisch eine gedachte Menschennatur mit seiner
Gottheit verband, hat er das gesamte Menschengeschlecht mit géttlichen
Kriften erfiillt.

Hitte somit Harnack Recht, wenn er Athanasius und Gregor vor-
wirft, daf} sie die Vergottlichung des Christen ,,als einen streng physischen
Prozeff* denken 22? Es mufl allerdings zugegeben werden, dafl die physische
Theorie eine unhaltbare Spekulation ist. Doch darf man auch nicht iiber-
sehen, daf die beiden Viter keineswegs die Folgerungen daraus gezogen
haben, die man thnen zur Last legt. Gewifl unterscheiden sie nicht aus-
driicklich zwischen Vergottlichung der Natur und Vergottlichung der
Personen; dennoch ist es nicht zweifelhaft, daf} letztere fiir sie das ge-
meinsame Ergebnis der Titigkeit sowohl des HI. Geistes als des Menschen
ist, wobei den Sakramenten der Kirche eine gewichtige Rolle zufillt.
Gerade diese vergottlichende Wirksamkeit des Geistes in den Einzel-
seclen liefert ihnen einen schlagenden Beweis fiir seine Gottheit: ,,Wenn
der Geist vergottlicht®, schreibt beispielsweise Athanasius, ,,s0 kann nicht
bezweifelt werden, dafl seine Natur jene Gottes selber ist* 23,

Die vom Gottesgeist bewirkte personliche Heiligung bietet auch den
iibrigen Vertretern der Alexandrinischen Schule im 4. Jahrhundert —
Basilius, Gregor von Nazianz und Didymus dem Blinden — Gelegen-
heit, ausdriicklich von der Vergdttlichung des Christen zu sprechen. Da
ihre diesbeziiglichen Ausfilhrungen in der Hauptsache vom hl. Cyrillus
von Alexandrien libernommen und weitergefiihrt worden sind, begnii-
gen wir uns damit, weiter unten die Lehre des letzteren zu skizzieten.

Im Gegensatz zu den Alexandrinern zeigen sich die Anttochener wenig
empfinglich fiir das Thema der Theosis. Wohl deswegen, weil sie, der
Spekulation abhold, sich enger anschliefen an die konkrete Sprache der
Hl. Schrift. Die Wesenselemente der Vergottlichungslehre finden sich
natiirlich auch bei thnen, aber im Gewande biblischer Analogien, jener
der Gottebenbildlichkeit und der Gotteskindschaft vor allem. So schreibt
Johannes Chrysostomus: Der Logos ,,ist zum Menschensohn geworden,
obwohl er wahrer Sohn Gottes war, um aus den Menschensdhnen Kinder

22 A, Harnack, Lehrb.der Dogmengesch, Bd. II, 4. Aufl,, S. 166.
23 Athan, Ad Seraph, I, 24. — Zitiert S. 210—211.

88



Die Vergéttlichung des Christen nach den griechischen Vitern

Gottes zu machen* 24, Ist dieser Satz nicht ein vollendetes Seitenstiick
zum beriihmten Wort des hl. Athanasius: Gott ,,ist Mensch geworden,
damit wir Gotter wiirden?

In der dritten und letzten Periode begiinstigen die christologischen
und trinitarischen Kontroversen die Festigung und Vertiefung der Theosis-
lehre, und die Abwehr des Neuplatonismus fithrt zu einer christlichen
Vergdttlichungsmystik.

Gemifl den Traditionen seiner Heimatstadt stellt auch Cyrillus von
Alexandrien, der Doctor Incarnationis, das Heilswerk Christi
und seines Geistes als eine Vergottlichung des Menschen dar und schliefit
daraus auf ihre vollwertige Gottheit.

Mit Athanasius und Gregor von Nyssa bildet Cyrillus das Dreigestirn
der glinzendsten Vertreter der physischen Theosisspekulation. So schreibt
er unter anderm: ,,Wie das Eisen, wenn es in innige Beriihrung mit dem
Feuer gebracht wird, sogleich die Farbe des letzteren annimmt, so blieb
auch die Natur des Fleisches, nachdem sie den unverweslichen und leben-
spendenden géttlichen Logos in sich aufgenommen, nicht mehr im gleichen
Zustand, sondern wurde von der Verweslichkeit befreit® 25. Der Vergleich
mit dem im Feuer gliihend gewordenen Eisen lifit keinen Zweifel dariiber
aufkommen, dafl es sich bei Cyrillus tatsichlich um eine Vergottlichung
durch Kontakt handelt. Was durch diec Menschwerdung vergdttlicht wird,
ist das gesamte Menschengeschlecht. ,,Als der Logos Mensch wurde, erklirt
unser Kirchenlehrer, hatte er in sich die ganze Natur, um sie ganz wieder-
herzustellen, indem er sie in den Urzustand zuriickversetzte® 26, , Denn wir
alle waren in Christus, und die gemeinsame Natur der Menschheit lebt
auf in thm* %7,

Doch mehr als die Vergottlichung der Menschennatur durch die In-
karnation, ist es jene des Einzelmenschen, welche die Aufmerksamkeit
des hl. Cyrillus in Anspruch nimmt. Diese individuelle Heiligung eignet
er in ganz besonderer Weise dem HI. Geist zu. Nicht als ob er die
tibrigen gottlichen Personen davon ausschlosse: er betont gelegentlich,
daf es die ganze Dreifaltigkeit ist, die uns gemeinsam vergottlicht. Aber

2 Joan. Chrys., In Ioan., hom. XI, 1. — Zitiert S. 257.
? Cyrill. Alex.,, Hom. pasch., XVIL — Zitiert S. 283.
%6 Id., In Ioan, VII, 39. — Zitiert S. 283,

2 1bid, I, 14. — Zitiert S. 284.

89



Dr. Julius Grof

sie tut es eben durch den HI. Geist, der ihre ,.heiligende Kraft™ ist. Ein-
dringlicher noch als Irendus und Basilius lehrt Cyrillus, dafl der Geist
nicht nur wesenhaft in uns wohnt, sondern auch unsere Seclen christus-
und gottférmig macht. ,,Seinetwegen werden wir sogar Gotter genannt,
insofern wir durch unsere Vereinigung mit ihm in Gemeinschaft getreten
sind mit der unaussprechlich erhabenen gottlichen Natur® 2. Da das
gottliche Siegel, das so der Seele aufgeprigt wird, schwerlich mit dem
HI. Geist identifiziert werden kann, obwohl es unzertrennlich von ihm

ist, darf man darin eine gratia creata, d. h. unsere heiligmachende
Gnade sehen.

Nach den griechischen Kirchenvitern hat also der Christ, dank seiner
innigen Verbundenheit mit dem Dreieinigen, gewissermaflen teil am Leben
Gottes selber. Der Entfaltung dieses gottlichen Lebens in uns sind keinerlei
Schranken gezogen, bis es im Himmel zur Vollendung kommt. Ja, nach
einigen Vitern kann oder besser soll es hienieden schon in der Ekstase
bis zum unmittelbaren Erleben Gottes sich steigern. So entsteht die christ-
liche Mystik. Grundgelegt in den paulinischen und johanneischen Schriften,
gefordert besonders durch Origenes und Gregor von Nyssa, erreicht sie
im patristischen Zeitalter einen Hohepunkt mit Dionysius dem Pseudo-
Areopagiten.

Dieser auflergewShnliche Mann, den die Forschung noch nicht zu identi-
fizieren vermochte, mufite ein unbegrenztes Vertrauen in die erobernde
und assimilierende Kraft des Christentums im Herzen tragen, um sich
an die ebenso gewaltige als gefahrvolle Aufgabe heranzuwagen, die neu-
platonische Mystik zu verchristlichen. Durch Proklus neu belebt, war
nimlich letztere in der zweiten Hilfte des 5. Jahrhunderts eine ernste
Gefahr fir das Christentum geworden. Um sie wirksam zu bekdmpfen,
stellt ihr Dionysius eine christliche Vergottlichungsmystik entgegen.

Proklus setzt dem Menschen als Ziel die Vergottung durch vollkom-
menes Aufgehen in der Gottheit, im unaussprechlichen gottlichen é&v. Da
aber — nach einem Grundsatz, der ebenso alt ist wie die griechische Philo-
sophie — Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann, muf§ in uns
notwendigerweise ein Teilchen, ein Fiinkchen jenes gottlichen ,,Eins“ vor-
handen sein. Eben dieses menschliche &, das vorziiglicher ist als selbst

2% Id,, De Trin., dial. VII. — Zitiert S. 293
90



Die Vergittlichung des Christen nach den griechischen Vitern

die Vernunft, bildet gleichsam die ,,Blume* unseres Wesens, die ,feinste
Spitze unserer Seele“ 2, durch die wir in Berithrung treten konnen mit
dem hochsten &v. Unter der Bedingung allerdings, daf} zuvor unser &
sich frei macht von allem Materiellen und Sinnlichen, alle Vielheit von
Vorstellungen und Empfindungen hinter sich ldft, ja selbst vom vodg
sich absondert, und so seine urspriingliche Reinheit und Einheitlichkeit
wiedererlangt.

Ohne Bedenken iibernimmt der Pseudo-Areopagit diese Theorie. Doch
wandelt er vielfach eigene Wege, wenn er die Aszese und die vergott-
lichende Ekstase schildert. Nach den beiden dlteren Schriften — der Ab-
handlung ,,Von gottlichen Namen® und der ,,Mystischen Theologie“ —
ist es, aufler dem Gebet und der Aszese, vor allem ,,die einigende Kraft
der gottlichen und einen Liebe” 30, die bewirkt, dafl wir, wie Paulus
in der Verziickung, ganz und gar iiber uns selbst hinausgehoben und ganz
Gottes werden. Wihrend in diesen Abhandlungen der Sakramente oder
iberhaupt duflerer Gnadenmittel keinerlei Erwihnung geschieht, fillt in
der ,Kirchlichen Hierarchie“ den Riten die Hauptrolle zu, so dafl man
von einer Kultusmystik sprechen kann. Ziel bleibt die Vergottlichung
vermittels ekstatischer Vereinigung des menschlichen & mit dem gott-
lichen. Fiihrer zur Theosis ist Jesus durch die von ihm gestiftete kirch-
liche Hierarchie. Gemifl dem triadischen Schema des Proklus, umfafit
letztere drei Ordnungen von Dienern, denen drei Ordnungen heiliger
Riten entsprechen. Mit Hilfe der einen und der andern gelangt die
gldubige Seele in drei Etappen, durch Reinigung, Erleuchtung und Eini-
gung — die spitere via purgativa,illuminativa,unitiva —
zur Gottférmigkeit und Gemeinschaft mit dem &v, das iiber allem thront.

Doch fafit Dionysius diese Gemeinschaft keineswegs als ein Aufgehen
des gottlichen Funkens im Menschen in der gottlichen Sonne; diese gefihr-
lichste Klippe der neuplatonischen Mystik hat er zu vermeiden gewufit.
Die Vereinigung mit Gott, die das Liochste Ziel und Gliick des Menschen
ausmacht, 148t den Wesensunterschied zwischen Schépfer und Geschdpf
voll und ganz bestehen. Sie besagt fiir den Menschen lediglich hdchst-
mogliche Angleichung an Gott, vollkommenes Erfafit- und Durchdrungen-
sein von Gott und gottlichem Licht. Wihrend fiir Plotinus der Ekstatiker

20 Referenzen siche S. 315.
30 Dionys. Areop., De div. nom, IV, 12, — Zitiert S. 308.

91



Dr. Julius Grof

»Gott wird, oder vielmehr schon ist“, sagt Dionysius von ihm, dafl er
»ganz Gottes geworden® 3!,

Der Pseudo-Areopagit verdankt sein hohes Ansehen der Fiktion, daf}
er tatsichlich der in der Apostelgeschichte erwihnte Paulusschiiler sei.
Doch wire vermutlich diese Fiktion viel frither als solche erkannt worden,
hitte nicht Maximus Confessor durch seine orthodoxe Auslegung des
Corpus dionysianum dessen neuplatonische Farbung stark abge-
schwicht. So identifiziert er einfach das & der Seele mit dem voig.
Dieser ist es, der ,,gottformig® wird, mag auch die ekstatische Einigung
mit Gott alles Denken und Erkennen iibersteigen 32,

Nach dem Schrifttum unserer beiden Mystiker zu urteilen, hat das
Thema der Theosis im Denken und Beten der griechischen Kirche des
6. und 7. Jahrhunderts einen ganz hervorragenden Platz cingenommen.
Dafy dem auch im folgenden Jahrhundert noch so gewesen, bezeugt der
letzte der griechischen Kirchenviter. Als treues Echo der Tradition hat
Johannes von Damaskus die Lehre von der Vergbdttlichung des Menschen
durch Christus in ausgiebiger, wenn auch nicht gerade origineller Weise
der Nachwelt iiberliefert. In einem Punkte freilich bedeutet seine Dar-
stellung einen Fortschritt. Weit deutlicher als jeder andere Vertreter der
physischen Theorie unterscheidet er zwischen der Vergéttlichung der Natur
und jener der Personen. Wohl hat bei seiner Menschwerdung, so lehrt
er, der Logos ,,das Fleisch vergotilicht durch die gegenseitige Durchdrin-
gung — nicht Vermischung — von seiner Gottheit und seinem Fleisch® 33;
doch bedeuter dies keineswegs, dafl ,er alle Hypostasen angenommen
hat* 34 Mit anderen Worten: die bei der Inkarnation erfolgte Vergott-
lichung der Menschennatur ist durchaus nicht gleichbedeutend mit der
Theosis der Einzelmenschen. Letztere hat die Nachahmung Christi zur
Voraussetzung, denn die Vergottlichung der Menschheit im Erloser ist
das Vorbild der unsrigen.

So findet sich beim Damaszener wenigstens andeutungsweise der erste
Versuch, die physische Theorie von der Vergéttlichung der Natur durch
die Menschwerdung in Einklang zu bringen mit der Lehre von der Heili-

3 1bid., VII, 1. — Zitiert S. 309.

32 Referenzen siche S. 323—327.

33 Joh, Damasc.,, De imag., I, 21. — Zitiert S. 334.
#Id, De fide orth, I, 11. — Zitiert S. 335.



Die Vergottlichung des Christen nach den griechischen Vitern

gung der Einzelmenschen durch die Gnadenmittel der Kirche, die dem
Leiden und Sterben Christi ithre Wirksamkeit verdanken.

Ein derartiger Versuch konnte schwerlich zu einem befriedigenden Er-
gebnis fiihren, weil die physische Theorie als solche unhaltbar ist, wie
ihre philosophische Grundlage, der generische Realismus platonischer Her-
kunft. Doch ist die Preisgabe dieser Spekulation keineswegs gleichbedeu-
tend mit einem Verzicht auf die ganze Theosislehre der Viter. Hat ja
letztere ihre eigentlichen Grundlagen nicht in der Philosophie, sondern
im Glauben, nimlich in den biblischen Wahrheiten von unserer iibernatiir-
lichen Lebensgemeinschaft mit Christus und durch ihn mit dem dreieinigen
Gott, sowie von unserer Gotteskindschaft als einer Teilnahme an der
gottlichen Natur. Insofern die Lehre der Viter eine zwar mit den Hilfs-
mitteln des Hellenismus vorgenommene, aber doch organische Ausgestal-
tung dieser Offenbarungswahrheiten ist, hat sie heute noch Giiltigkeit.
Das trifft in vollem Umfang zu fiir ihre Ausfilhrungen iiber die Ver-
gottlichung des Einzelmenschen, in der alle ohne Ausnahme das letzte
Ziel des gesamten Heilswerkes Christi sehen, von der Menschwerdung bis
zur Himmelfahrt, sowie auch der Titigkeit des HI. Geistes und der Kirche,
die Jesu Werk fortsetzen.

Die Vergottlichungslehre der Viter hat nicht nur nichts von ihrem
Wert eingebiifit, sie erscheint sogar eminent zeitgemdfl. Hat man nicht
geschrieben, dafl in unseren Tagen wieder ,ein wahrer Gottessehnsuchts-
sturm® durch viele Seelen geht35? Ist nicht die konkrete, tiefreligiose
Art der Viter, die geheimnisvolle Realitit der Vergottlichungsgnade zu
erfassen und zu schildern, vorziiglich geeignet, unsere mehr technische
Lehrweise zu erginzen und das Dogma von der heiligmachenden Gnade
dem modernen Denken und Empfinden ndherzubringen? Um sich davon
zu iiberzeugen, braucht man nur folgenden Text zu lesen, mit dem wir
schliefen: ,,Gott, diesem Wesen von unfaflbarer Vollkommenheit und
Grofle, das man nicht mit dem Auge, noch mit dem Gehdr, noch mit
dem Verstand fassen kann, Thm soll der Mensch, der unter den Wesen-
heiten fiir nichts erachtet wird, der nur Asche und Gras, ein Nichts ist,
ganz nahekommen, da er von Gott, dem Herrn des Alls an Sohnes Statt

% Erich Przywara, Gott, 1926, S. 9.

93



Robert Ernst

angenommen wird! Womit konnte man fiir solche Gnade wiirdig danken?
Welches Wort, welcher Gedanke, welcher Aufschwung des Gemiites kénnte
das Ubermafl der Gnade hinreichend preisen? Uber seine Natur wird der
Mensch erhoben. Er wird unsterblich, da er sterblich war; er, der dem
Tod verfallen, wird allem Verfall enthoben, das Eintagswesen wird ewig,
mit einem Wort: der Mensch wird Gott. Denn da er gewiirdigt worden,
Sohn Gottes zu werden, hat er des Vaters Adel erhalten® 36,

Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

Von Robert Ernst, Eupen

nerforschlich sind alle Geheimnisse Gottes; unergriindlich und

unfaflbar erst recht das Geheimnis aller Geheimnisse: Das Leben

der HI. Dreieinigkeit. Weder ein Mensch noch der vollkommenste
aller Engel ist aus sich fihig, einen Blick zu werfen in die Tiefen dieses
Mysteriums. Hitte Gottes eingeborener Sohn, der im Schofle des Vaters
west, uns die Dreiheit des gottlichen Ichs nicht geoffenbart, so wire uns
Gottes innere Lebensfiille ein verschlossenes Geheimnis geblieben (Joh.
1, 16). Gott aber ist die wesentliche Liebe!. Deshalb berief er bereits
im Alten Bund seine Propheten, die dem Volke von seiner Barmherzig-
keit und Strenge, von seiner Gerechtigkeit und Giite reden sollten; uns
aber, seinen Auserwihlten im Neuen Bunde, hat er selbst ,,durch seinen
Sohn, durch den er auch die Welt gemacht®, sein ureigenstes Lebens-
geheimnis kundgetan (Hebr. 1, 1—2).

Dankbar fallen wir nieder und beten ihn an: Ihn, der in seines Da-
seins Uberfiille in Vater, Sohn und Geist erstrahlt. — Das Urgeheim-
nis ist aus seiner Nacht hervorgetreten, das Mysterium Mysteriorum
ist uns aufgeleuchtet: Wir haben Gott gefunden: Die Wirklichkeit aller
Wirklichkeit. —

1. Deus quaerendus — — —

Aber: ,,Deus invenitur quaerendus, quia immensus est“; — ,,Gott

3 Greg. Nyss.,, De beatit, or. VII. — Zitierc S. 350—351. Ubersetzung aus Leo
von Rudloff, Das Zeugnis der Viter, 1937, S. 233—234.

1 Gott vermag es nicht, irgendwann einmal etwas anderes als die Liebe zu sein.
(Hilarius iiber die Dreieinigkeit, 9, 61.)

94





