
Die Vergöttlichung des Christen nach Jen griechischen V ätern 
Von Dr. Julius Groß, Straßburg i. Elsaß 

Von jeher hat die christliche Theologie in ihrer Heilslehre den 
Vergöttlichungsgedanken verwertet, den sie von Schrift und Über- 
lieferung überkommen hatte. So dürfte sich wohl kaum ein Hand- 

buch der Dogmatik finden lassen, in dem nicht die heiligmachende Gnade 
als eine Anteilnahme an der göttlichen Natur gewertet wäre. Bei dieser 
Gelegenheit pflegen die Autoren einige Vätertexte anzuführen, die von der 
ftecoßig des Christen handeln. Doch lassen solche Auszüge kaum ahnen, 
welch tragende Stellung die Vergöttlichungsidee im Lehrgebäude der 
griechischen Kirchenväter einnimmt. Daß es sich in der Tat um einen 
Zentralgedanken der griechischen Theologie handelt, möchten wir im 
folgenden kurz darlegen, indem wir die hauptsächlichsten Ergebnisse 
einer größeren Arbeit zusammenfassen l. 

Zugleich überzeugte Christen und echte Hellenen haben die griechi- 
schen Väter naturgemäß ihren Glauben zu denken versucht vermittels 
des geistigen Rüstzeugs, das der Hellenismus ihnen darbot. Dies trifft 
in besonderer Weise zu für ihre Lehre von der Vergöttlichung des Chri- 
sten. Um letztere richtig verstehen zu können, ist es darum unerläßlich, 
nebst ihren biblischen Grundlagen auch die verwandten Vorstellungen 
der Griechen zu kennen, deren die Väter sich erinnern konnten, als sie 
darangingen, ihre Theosislehre auszubauen. 

Man kann ohne Übertreibung sagen, daß die Griechen eine möglichst 
vollkommene Angleichung an die Götter, also eine gewisse Vergottung, 
als das höchste Glück betrachteten und ersehnten. Schon Homer hat 
dieser Sehnsucht einen hochpoetischen Ausdruck verliehen in der Sage 
von den •Elysäischen Gefilden", die bei Hesiod zur Legende von den 
•Inseln der Seligen" wird. Doch erscheint bei den Dichtern das götter- 
gleiche Leben als ein Privileg, das nur wenigen Auserwählten zuteil wird. 

1 Julius Groß, Professor an der Katholisch-theologischen Fakultät der Universität 
Straßburg, La divinisation du chretien d'apres les Peres grecs. 
Contribution historique a la doctrine de la grace. Paris, Gabalda, 1938. • In-8°, 
XVIII-368. Preis: 50 Franken. • Auf dieses "Werk wird im folgenden verwiesen. 

1    Aszese XIV/2 79 



Dr. Julius Groß 

Die Mysterienreligionen dagegen stellen es allen ihren Eingeweihten in 
Aussicht. Um ein glückliches Leben auf Erden und eine selige Unsterb- 
lichkeit im Jenseits zu erlangen, genügt es, durch den Vollzug dramatischer 
Riten, welche die irdischen Schicksale einer Gottheit darstellen, deren 
besonderen Schutz sich zu sichern. 

Aus den Geheimkulten ist zu Beginn der christlichen Zeitrechnung 
jene eigenartige Erscheinung hervorgegangen, die man mit dem Namen 
•Hermetismus" zu bezeichnen pflegt. Es handelt sich um ein seltsames 
Gemenge von orientalischen, besonders ägyptischen Vorstellungen und 
hellenistischen Spekulationen, das dem Offenbarungsgott Hermes Tris- 
megistos zugeschrieben wird und im Corpus hermet'icum wenigstens 
teilweise auf uns gekommen ist. Das Ziel, das darin dem Menschen vor- 
gestellt wird, ist das gleiche wie bei den Mysterienreligionen: das Heil 
durch Vergottung. Die Heilsmittel jedoch sind grundverschieden. An die 
Stelle der Riten tritt die •Gnosis": die Erkenntnis Gottes und aller Dinge. 
Sie bewirkt eine geistige •Wiedergeburt", die den Menschen vergöttlicht, 
entweder in diesem Leben schon oder doch im Jenseits. 

Der Vergottungssehnsucht der Dichter und Mystiker suchen die großen 
Denker eine sichere Grundlage und feste Formen zu geben. So ist nach 
Plato die Vernunftseele ein überirdisches Wesen, dessen Reinheit durch 
die Verbindung mit dem Körper getrübt wurde, das aber dazu berufen 
ist, die ursprüngliche Schönheit wiederzuerringen. Das Mittel hierzu ist 
die •Flucht" aus der Sinnenwelt sowie die •größtmögliche Verähnlichung 
mit Gott"2 durch Einsicht und Tugend. Also gereinigt wird der Geist, 
nach seiner Befreiung aus dem Kerker des Leibes, eingehen in das Reich 
des Wahren, Guten und Schönen, d. h. zurückkehren in seine wahre Hei- 
mat, um dort mit den Göttern einer endlosen Seligkeit sich zu freuen. 
Dieses Vergottungsideal • das erhabenste, das wohl je außerhalb des 
Christentums ersonnen wurde • hat auf alle späteren Heilsvorstellungen 
einen mächtigen Einfluß ausgeübt. Zumal die von Plato vollzogene Gleich- 
setzung von Sein, Gottheit und Unsterblichkeit einerseits, von Verähn- 
lichung mit Gott oder Vergottung und Heil oder Glückseligkeit anderer- 
seits ist ein Grundprinzip der Vätertheologie geworden. 

Der große, aber untreue Schüler Piatos hat zwar dessen ethisches Ideal 
übernommen,   aber  nicht   ohne   ihm,   gemäß   seiner   grundverschiedenen 

2 Plato, Theaet, 176 B. • Zitiert S. 46. 

80 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

Anthropologie, einen neuen Inhalt zu geben. Auch Aristoteles sieht das 
höchste Ziel, die Glückseligkeit des Menschen in einer •gewissen An- 
gleichung" an die Gottheit3. Da es für ihn aber keine persönliche Un- 
sterblichkeit gibt, verlegt er diese Verähnlichung in die auf göttliche 
Dinge gerichtete Denktätigkeit, wie ja auch Gott reines Denken ist. 

Obwohl stark abgewertet, ist das platonische Ideal sogar noch in den 
Lehren der Epikureer und Stoiker erkennbar. Das zeigen schon ihre 
"Wahlsprüche: •Wie ein Gott unter den Sterblichen wandeln" und •Den 
Göttern folgen" 4. 

Plotin endlich, der religiöseste aller griechischen Philosophen, hat der 
Vergottungssehnsucht der griechischen Seele den vollendetsten und er- 
greifendsten Ausdruck verliehen. Er begnügt sich nicht damit, wie Plato 
die Rückkehr zur ursprünglichen Gottförmigkeit zu fordern. Des Men- 
schen Streben muß dahin gehen, •nicht bloß ohne Fehler, sondern Gott 
zu sein" 5. Doch können zur Vergottung nur jene Auserwählten gelangen, 
die das Göttliche in sich soweit geläutert haben, daß es fähig wird, in 
einer alles Denken, ja selbst das Bewußtsein übersteigenden mystischen 
Ekstase sich ganz im übervernünftigen Urwesen, im göttlichen •Eins" 
zu verlieren. Schon in diesem Leben vorübergehend möglich • nach 
Porphyrius hat Plotin selbst, zur Zeit als er bei ihm weilte, •die innige 
Vereinigung mit dem Gott, der über allem ist,... viermal erreicht" 6 • 
wird dieses Aufgehen in Gott nach dem Tode endgültig. 

So offenbart sich denn in der griechischen Kultur und Religion ein 
Verlangen nach Verähnlichung mit der Gottheit, das sich zu einer wahren 
Vergottungssehnsucht auswächst. Indem sie dieses Sehnen steigerte und 
deutlicher ins Bewußtsein treten ließ, ohne es befriedigen zu können, 
hat die Philosophie indirekt dem Evangelium vorgearbeitet. Auch haben 
die Väter nicht verfehlt darauf hinzuweisen, daß erst im Christentum 
jenes Ideal seine Verwirklichung gefunden, das die Besten ihres Volkes 
begeistert hatte. Und als sie daran gingen, das Neue auszugestalten, das 
in dieser Hinsicht die jüdisch-christliche Offenbarung ihnen bot, bedienten 
sie sich unbedenklich der Sprache und der Kategorien ihrer Philosophie. 

3 Arist., Eth. Nicom., X, 8; 1178b 20•32. • Zitiert S. 51. 
4 Zitiert S. 54 und 56. 
5 Plot., E n n. I, ", 6. • Zitiert S. 63. 
8 Porphyr., V i t a P 1 o t., 23. • Zitiert S. 66. 

1* 8t 



Dr. Julius Groß 

Wir können uns schwerlich vorstellen, welche Eindrücke ein gebildeter 
Grieche empfing bei seiner ersten Fühlungnahme mit den Schriften des 
Alten Testaments. Sicher fühlte er sich in eine ganz neue Welt versetzt, 
neu besonders deswegen, weil darin an Stelle des ihm vertrauten Poly- 
theismus ein strikter Monotheismus herrscht. Wohl verkehrt auch Yahweh 
mit seinen Anbetern; aber ein starkes Gefühl der Erhabenheit Gottes 
schließt bei den Israeliten jeden Gedanken an eine Vergöttlichung des 
Menschen aus. Immerhin erkennt der Schöpfungsbericht letzterem eine 
gewisse Gottebenbildlichkeit zu: dank seiner höheren Fähigkeiten ist der 
Mensch der Statthalter Gottes auf Erden, der Beherrscher der Welt. 
Später kommt die Idee der Gottessohnschaft auf. Nachdem Israel, kraft 
des am Sinai geschlossenen Bundes, das auserwählte Volk geworden, 
betrachtet es sich als Yahweh's •Sohn", d. h. als mit Gott verbunden 
durch besondere Bande der Zugehörigkeit und der Interessengemeinschaft. 
Die Propheten betonen mit Nachdruck die moralischen Voraussetzungen 
dieses Verhältnisses und bereiten so eine individualistische Auffassung 
des Heiles vor. Letztere kommt klar zum Ausdruck im Buch der 
Weisheit: die wahre Gotteskindschaft ist nicht mit der bloßen Ab- 
stammung von Abraham gegeben; sie ist vielmehr die gemeinsame Frucht 
sittlichen Strebens und göttlichen Entgegenkommens. Als Teilnahme des 
Menschen an der Weisheit Gottes hat sie ihren Sitz in der unsterblichen 
Seele, die sie, nach deren Trennung vom Leib, auf ewig mit Gott vereint. 

Der Verfasser der Weisheit zeigt sich aufgeschlossen für hellenistisches 
Geistesgut, auf dem Gebiet der Anthropologie besonders, ohne sich jedoch 
davon beherrschen zu lassen. Nicht alle seine Religionsgenossen aus der 
Diaspora besaßen die gleiche Widerstandskraft, wie das Beispiel Philos von 
Alexandrien beweist, der dem griechischen Einfluß erlegen ist. Als erster 
Jude spricht Philo von einer Vergottung des Menschen. Ja, seine Theo- 
sophie ist nichts anderes als ein großangelegter Versuch, die jüdische 
Religion als das einzig wahre Vergottungsmysterium auszuweisen7. Zu 
diesem Zwecke stellt er sie dar als die echte, von Gott geoffenbarte 
Weisheit, welche die Seelen läutert und immer näher zu Gott empor- 
führt, um sie schließlich in der Ekstase in eine der göttlichen Kräfte zu 
verwandeln und so zu vergöttlichen. 

Die Offenbarung des Neuen Testamentes unterscheidet sich von jener 

7 Siehe besonders S. 93•94. 

82 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

des Alten vor allem dadurch, daß sie die Person Jesu Christi zum Mittel- 
punkt hat. Mit der Menschwerdung des Sohnes Gottes tritt eine vorher 
ungeahnte Art von Gotteskindschaft in die Erscheinung, die, weil ganz 
unserm Heil zugeordnet, unser Verhältnis zu Gott völlig umgestalten 
mußte. 

Bei den Synoptikern schon hat im Munde Jesu das alte "Wort von der 
Vaterschaft Gottes einen neuen Klang, einen intimeren und zugleich 
universaleren Sinn. Die so eingeleitete Umwandlung tritt bei Paulus klar 
zu Tage. Der Sohn Gottes ist in diese Welt gekommen, um durch seinen 
Tod und seine Auferstehung das Todeswerk unseres Stammvaters wieder- 
gutzumachen, indem er uns ein neues Leben schenkt, das kein anderes 
ist als sein eigenes und das seines Geistes. Um zu diesem Leben wieder- 
geboren zu werden, muß der Mensch in der Taufe mit Christus mystisch 
sterben und auferstehen und so mit ihm zu •einem Leib" und zu •einem 
Geist" werden. Dank seiner Verbundenheit mit dem Gottmenschen, dem 
Eingeborenen des Vaters, wird der Getaufte ein Adoptivsohn Gottes, 
ein Tempel des Hl. Geistes und ein Erbe des Himmels. Dort, im Himmel, 
entfaltet sich das göttliche Leben, das der Christ in der Gnade keimhaft 
besitzt, in der Gottesschau zur beseligenden Teilnahme am Leben des 
Dreieinigen. 

Ein im wesentlichen gleiches Ideal, aber in andere Analogien gekleidet, 
tritt uns in den johanneischen Schriften entgegen. Durch seine Mensch- 
werdung ist das "Wort Gottes eine Quelle göttlichen Lebens und Lichtes 
geworden für alle, die ihn gläubig aufnehmen. Doch wird die Gottes- 
kindschaft, die uns Jesus vermittelt, erst im Jenseits in ihrem vollen 
Glänze offenbar werden. Eben dieses Himmelsglück ist es, das in der 
berühmten Stelle des 2. Petrusbriefes als eine •Teilnahme an der gött- 
lichen Natur" bezeichnet wird. Es fehlt bloß noch das Wort •Vergött- 
lichung". 

Das sind die hauptsächlichsten Bausteine, mit denen die Väter ihr 
Lehrgebäude von der Vergöttlichung des Christen aufgeführt haben. 

II 

Dieser Aufbau erfolgte in drei Phasen. Im 2. und 3. Jahrhundert 
nimmt der Vergöttlichungsgedanke festere Form an und schafft sich seine 
Terminologie. Im goldenen Zeitalter der patristischen Theologie kommt 
er in großangelegten Synthesen zur höchsten Entfaltung. In der dritten 

85 



Dr. Julius Groß 

Periode endlich, die vom 5. bis zum 8. Jahrhundert sich erstreckt, festigt 
die Theosislehre ihre Stellung in der Theologie und weckt einen mäch- 
tigen "Widerhall in der Mystik. 

Zwei Strömungen kennzeichnen die erste Entwicklungsperiode: eine 
spekulative, vertreten durch die Apologeten und die ersten Alexandriner, 
und eine positive, verkörpert in Irenäus. 

Der Kampf, der notwendigerweise zwischen der christlichen und der grie- 
chisch-orientalischen Heilsauffassung entbrennen mußte, sollte nicht für alle 
Geister mit einem Sieg der ersteren enden. Bei den Gnostikern zum Beispiel 
behielt das heidnische Vergottungsideal die Oberhand; allerdings wurde 
es mit einem christlichen Mäntelchen verbrämt. Nach ihnen ist die Er- 
lösung lediglich eine als kosmischer Vorgang gedachte Wiedervergottung 
des im Pneumatiker • dem allein wahren Christen • verborgenen aber 
unverlierbaren göttlichen Funkens, und nur dieses. Allen Nichtgnostikern 
dagegen, seien sie Hyliker oder Psychiker, bleibt der Zugang zum göttlichen 
Pleroma verschlossen. 

Demgegenüber verteidigen die Apologeten die christliche Hoffnung auf 
eine selige Unsterblichkeit, die auf den ganzen Menschen sich erstreckt 
und vom fleischgewordenen Logos allen Adamskindern angeboten wird. 
Doch handelt es sich dabei um eine nur mitgeteilte Unverweslichkeit, mit 
andern Worten, um eine freie Gabe dessen, der allein von Natur aus 
unverweslich ist. "Wenn es also schon wahr ist, daß der Mensch, •nachdem 
er in den Besitz der Ewigkeit gelangt ist", ein Gott genannt werden 
kann, so ist er nichtsdestoweniger • wie Theophilus von Antiochien 
sich ausdrückt • ein bloß •angenommener Gott"8. 

Die Gründer der Alexandrinischen Schule führen den von den Apolo- 
geten begonnenen Kampf fort. Kühn setzen sie dem Gnostizismus mit 
seiner kosmischen Vergottung eine christliche Gnosis der Vergöttlichung 
entgegen. Zu diesem Zwecke verchristlichen Klemens und Origenes das 
platonische Ideal einer Verähnlichung des Menschen mit der Gottheit 
vermittels der Erkenntnis und der Aszese. Die wahre Gnosis ist die 
vollkommene Einsicht in die himmlische Lehre, die der menschgewordene 
Logos uns gebracht hat. Sie führt den Christen zunächst zur Weisheit 
und zur Liebe, sodann zur Herzensruhe (änd'&sia), ja sogar zur An- 
schauung  des Allerhöchsten, und macht ihn so demjenigen ähnlich, der 

8 Theophil., A d A u t o 1., II, 24, 27. • Zitiert S. 141. 

84 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

all diese Vollkommenheiten in seiner Natur besitzt. Kurz, die Gnosis 
•vergöttlicht" den Menschen9: sie macht aus ihm •einen im Fleische 
wandelnden Gott" 10. 

Mit seinem Zeitgenossen Klemens sieht Irenäus das Ideal des Christen 
in der Verähnlichung mit Gott. Doch betrachtet er letztere nicht als die 
Frucht einer christlichen Gnosis. Noch weniger schreibt er sie, wie die 
Gnostiker, einem göttlichen Samen zu, der das Wesen des Pneumatikers 
ausmachen würde. Nach dem Bischof von Lyon ist die Gottebenbildlich- 
keit eine Folge der Einwohnung des göttlichen "Wortes sowie seines Geistes 
im Gerechten. Diese Einwohnung erscheint bei ihm bald als eine "Wirkung 
der Menschwerdung als solcher, bald als eine Frucht des Erlösertodes 
Christi. In der ersten Gedankenreihe kommt die Vergöttlichungsidee beson- 
ders klar zum Ausdruck. •Darum", schreibt Irenäus, •ist das "Wort Gottes 
Mensch, und derjenige, welcher der Sohn Gottes ist, Sohn des Menschen 
geworden, mit dem "Worte Gottes geeint, damit der Mensch der Sohn- 
schaft teilhaftig und Gottes Sohn würde. Denn nicht anders konnten 
wir die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit erlangen, als durch Ver- 
einigung mit der Unverweslichkeit und Unsterblichkeit. "Wie aber hätten 
wir mit der Unverweslichkeit und Unsterblichkeit vereint werden können, 
wenn nicht die Unverweslichkeit und Unsterblichkeit das geworden wäre, 
was auch wir sind: damit das Verwesliche von der Unverweslichkeit 
und das Sterbliche von der Unsterblichkeit verschlungen würde, auf daß 
wir die Annahme als Söhne empfingen" 11. So hat denn der Sohn Gottes, 
•als er Fleisch annahm und Mensch wurde, die lange Reihe der Menschen 
in sich zusammengefaßt, uns das Heil im Gesamten schenkend, damit wir, 
was wir in Adam verloren hatten, d. h. das Sein nach dem Bilde und 
Gleichnis Gottes, in Christo Jesu wiedererlangten" 12. In diesen und ähn- 
lichen Stellen kündigt sich die Auffassung an, die man als physisch 
bezeichnet hat, weil nach ihr das Menschengeschlecht unsterblich gemacht 
und somit vergöttlicht wird durch die Berührung mit der göttlichen Natur 
des Logos, die bei der Menschwerdung erfolgte. 

Doch hat hieraus  Irenäus  keineswegs  auf eine mechanische Vergött- 

' Clem. Alex. Paei, I, XII. _ Zitiert S. 163. Vgl. Orig., I n I o a n., XXXII, 17. • 
Zitiert S. 181. 

10 Id., Strom., VII, XVI. _ Zitiert S. 168. 
11 Iren., Adv.haer, III, xix, i. _ Zitiert S. 150. 
12 I b i d., III, XVIII, l. _ Zitiert S. 151. 

85 



Dr. Julius Groß 

liciiung der Einzelmenschen geschlossen. Im Gegenteil, mit der ganzen 
Tradition lehrt er, daß die Heiligung der Individuen bedingt ist durch 
deren Mitwirkung sowie den Gebrauch der kirchlichen Gnadenmittel. 
Sie ist in besonderer "Weise das Werk des Hl. Geistes. Es scheint sogar, 
daß der Bischof von Lyon, neben der unerschaffenen Gnadengabe des 
Gottesgeistes, das Vorhandensein einer geschaffenen Gnade im Getauften 
angenommen hat, nämlich einer gewissen Verähnlichung der Seele mit 
dem Dreieinigen, die als Wirkung des Hl. Geistes zwar von ihm ver- 
schieden ist, aber nicht von ihm getrennt werden kann. 

Die bei Irenäus angedeutete physische Vergöttlichung findet sich mehr 
oder weniger klar auch bei Hippolyt von Rom und Methodius von 
Olympos. Doch erst Athanasius und Gregor von Nyssa bauen sie zu 
einer wirklichen Theorie aus. 

Welch große Bedeutung der Vergöttlichungsgedanke im 4. Jahr- 
hundert erlangt hatte, geht daraus hervor, daß ihn die Väter, Athanasius 
an der Spitze, mit Vorliebe verwerten im Kampfe gegen die trinita- 
rischen und christologischen Irrlehren. Ausgehend von der allgemeinen 
Überzeugung, daß durch Christus die Gläubigen vergöttlicht werden, 
schließen sie auf die Gottheit des Erlösers: •Denn wäre der Logos nur 
durch Teilnahme Gott und nicht wesensgleiche Gottheit und Abbild des 
Vaters durch sich selbst, so hätte er, weil selber vergöttlicht, nicht ver- 
göttlichen können" 13. 

Die Vergöttlichung des Menschen ist ja gerade der Zweck der Mensch- 
werdung. Durch sie sollte den Adamskindern die Unverweslichkeit wie- 
dergeschenkt werden, die der Stammvater einst verloren. Der Logos 
•ist Mensch geworden", ruft Athanasius aus, •damit wir Götter wür- 
den" 14. Oder auch: Der Sohn Gottes ist Mensch geworden, •um uns in 
sich selbst zu vergöttlichen" 15. Nicht anders äußert sich Gregor: Gott 
•hat sich mit unserer Natur verbunden, damit unsere Natur durch die 
Verbindung mit dem Göttlichen göttlich werde" 16. 

Dieser Zweck ist denn auch vollkommen verwirklicht worden. •Wie 
der Herr mit der Annahme des Leibes Mensch geworden ist, so werden 

13 Athan., De synod., 51. • Zitiert S. 201. 
14 Id., De incirn, 54. • Zitiert S. 206. 
15 Id., A d A d e 1 p h., 4. • Zitiert S. 206. 
16 Greg. Nyss., O r. c a t., XXV. • Zitiert S. 228. 

86 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

wir Menschen vom Logos vergöttlicht, nachdem wir durch sein Fleisch 
angenommen worden sind, und erben von nun an ewiges Leben"17. 
Daß bei seiner Menschwerdung der Sohn Gottes die ganze Menschheit 
in sich aufgenommen und vergöttlicht hat, spricht Gregor noch deutlicher 
aus. •"Wir sagen, daß der Eingeborene Gott, der durch sich selbst alles 
hervorgebracht hat • doch eines seiner "Werke, und zwar die mensch- 
liche Natur, hatte sich dem Bösen hingegeben und war der Verderbnis 
des Todes anheimgefallen • durch sich selbst eben diese Natur wieder 
zu unsterblichem Leben emporgehoben hat, indem er durch den Menschen, 
in welchem er wohnte, das ganze Menschengeschlecht in sich aufgenommen 
hat und so seine lebenweckende Kraft der sterblichen und vergänglichen 
Natur beimischte" 18. 

Derartigen Ausführungen liegt offenbar der paulinische Gedanke zu- 
grunde, den schon Irenäus verwertet hat, nach welchem die Menschheit 
in Christus wie unter einem Haupt zusammengefaßt und erlöst ist, gerade 
wie sie am Anfang in Adam beschlossen und dem Verderben verfallen 
war. Die angeführten Texte • ihr Zahl könnte leicht vermehrt werden 19 

• enthalten jedoch mehr. Deutlich lassen sie den Versuch erkennen • 
bei Gregor besonders • das Dogma von unserer Solidarität in Adam 
und in Christus rationell zu durchdringen unter Zuhilfenahme der damals 
geläufigen platonischen Vorstellungen. Nun ist aber nach Plato die "Wesen- 
heit einer jeden Gattung und Art etwas Substantielles und nur einmal 
Gegebenes, an dem alle unter dieselbe Gattung oder Art fallenden Einzel- 
dinge teilhaben. So haben die menschlichen Personen alle teil an der 
numerisch einen Menschennatur. Daraus schließt Athanasius ohne Be- 
denken auf die Konsubstantialität aller Menschen20. Gregor seinerseits, 
der diesen Punkt exprofesso behandelt, erklärt ausdrücklich: •Petrus, 
Paulus und Barnabas sind gemäß der "Wesenheit •Mensch" ein einziger 
Mensch; in diesem selben Sinne, gemäß der "Wesenheit •Mensch", können 
sie nicht mehrere sein. Man nennt sie aber mehrere Menschen im uneigent- 
lichen, nicht im eigentlichen Sinne" 21. 

Was lag näher für unsere Theologen als sich dieses generischen Realis- 

17 Athan., Contra  arian., III, 34. • Zitiert S. 208. 
18 Greg. Nyss., ContraEunom., V. • Zitiert S. 228•229. 
19 Siehe Referenzen S. 206•209; 228•229. 
20 Siehe Referenzen S. 209•210. 
21 Greg. Nyss., Decommun. not. • Zitiert S. 230 mit andern Belegen. 

87 



Dr. Julius Groß 

mus' zu bedienen, um unsere Verbundenheit mit Christus, unsere Ver- 
göttlichung in ihm zu erklären? Von ihm aus gesehen, vollzieht sich 
letztere in einem gewissen Sinn schon in der Menschwerdung: indem 
der Logos die als numerisch eine gedachte Menschennatur mit seiner 
Gottheit verband, hat er das gesamte Menschengeschlecht mit göttlichen 
Kräften erfüllt. 

Hätte somit Harnack Recht, wenn er Athanasius und Gregor vor- 
wirft, daß sie die Vergöttlichung des Christen •als einen streng physischen 
Prozeß" denken 22? Es muß allerdings zugegeben werden, daß die physische 
Theorie eine unhaltbare Spekulation ist. Doch darf man auch nicht über- 
sehen, daß die beiden Väter keineswegs die Folgerungen daraus gezogen 
haben, die man ihnen zur Last legt. Gewiß unterscheiden sie nicht aus- 
drücklich zwischen Vergöttlichung der Natur und Vergöttlichung der 
Personen; dennoch ist es nicht zweifelhaft, daß letztere für sie das ge- 
meinsame Ergebnis der Tätigkeit sowohl des Hl. Geistes als des Menschen 
ist, wobei den Sakramenten der Kirche eine gewichtige Rolle zufällt. 
Gerade diese vergöttlichende Wirksamkeit des Geistes in den Einzel- 
seelen liefert ihnen einen schlagenden Beweis für seine Gottheit: •Wenn 
der Geist vergöttlicht", schreibt beispielsweise Athanasius, •so kann nicht 
bezweifelt werden, daß seine Natur jene Gottes selber ist" 23. 

Die vom Gottesgeist bewirkte persönliche Heiligung bietet auch den 
übrigen Vertretern der Alexandrinischen Schule im 4. Jahrhundert • 
Basilius, Gregor von Nazianz und Didymus dem Blinden • Gelegen- 
heit, ausdrücklich von der Vergöttlichung des Christen zu sprechen. Da 
ihre diesbezüglichen Ausführungen in der Hauptsache vom hl. Cyrillus 
von Alexandrien übernommen und weitergeführt worden sind, begnü- 
gen wir uns damit, weiter unten die Lehre des letzteren zu skizzieren. 

Im Gegensatz zu den Alexandrinern zeigen sich die Antiochener wenig 
empfänglich für das Thema der Theosis. Wohl deswegen, weil sie, der 
Spekulation abhold, sich enger anschließen an die konkrete Sprache der 
Hl. Schrift. Die Wesenselemente der Vergöttlichungslehre finden sich 
natürlich auch bei ihnen, aber im Gewände biblischer Analogien, jener 
der Gottebenbildlichkeit und der Gotteskindschaft vor allem. So schreibt 
Johannes Chrysostomus: Der Logos •ist zum Menschensohn geworden, 
obwohl er wahrer Sohn Gottes war, um aus den Menschensöhnen Kinder 

22 A. Harnack, Lehrb. derDogmengesch., Bd. II, 4. Aufl., S. 166. 
23 Athan., A d Seraph., I, 24. • Zitiert S. 210•211. 

88 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

Gottes zu machen" 24. Ist dieser Satz nicht ein vollendetes Seitenstück 
zum berühmten Wort des hl. Athanasius: Gott •ist Mensch geworden, 
damit wir Götter würden"? 

In der dritten und letzten Periode begünstigen die christologischen 
und trinitarischen Kontroversen die Festigung und Vertiefung der Theosis- 
lehre, und die Abwehr des Neuplatonismus führt zu einer christlichen 
Vergöttlichungsmystik. 

Gemäß den Traditionen seiner Heimatstadt stellt auch Cyrillus von 
Alexandrien, der Doctor Incarnationis, das Heilswerk Christi 
und seines Geistes als eine Vergöttlichung des Menschen dar und schließt 
daraus auf ihre vollwertige Gottheit. 

Mit Athanasius und Gregor von Nyssa bildet Cyrillus das Dreigestirn 
der glänzendsten Vertreter der physischen Theosisspekulation. So schreibt 
er unter anderm: •Wie das Eisen, wenn es in innige Berührung mit dem 
Feuer gebracht wird, sogleich die Farbe des letzteren annimmt, so blieb 
auch die Natur des Fleisches, nachdem sie den unverweslichen und leben- 
spendenden göttlichen Logos in sich aufgenommen, nicht mehr im gleichen 
Zustand, sondern wurde von der Verweslichkeit befreit" 25. Der Vergleich 
mit dem im Feuer glühend gewordenen Eisen läßt keinen Zweifel darüber 
aufkommen, daß es sich bei Cyrillus tatsächlich um eine Vergöttlichung 
durch Kontakt handelt. Was durch die Menschwerdung vergöttlicht wird, 
ist das gesamte Menschengeschlecht. •Als der Logos Mensch wurde, erklärt 
unser Kirchenlehrer, hatte er in sich die ganze Natur, um sie ganz wieder- 
herzustellen, indem er sie in den Urzustand zurückversetzte" 26. •Denn wir 
alle waren in Christus, und die gemeinsame Natur der Menschheit lebt 
auf in ihm" 27. 

Doch mehr als die Vergöttlichung der Menschennatur durch die In- 
karnation, ist es jene des Einzelmenschen, welche die Aufmerksamkeit 
des hl. Cyrillus in Anspruch nimmt. Diese individuelle Heiligung eignet 
er in ganz besonderer Weise dem Hl. Geist zu. Nicht als ob er die 
übrigen göttlichen Personen davon ausschlösse: er betont gelegentlich, 
daß es die ganze Dreifaltigkeit ist, die uns gemeinsam vergöttlicht.  Aber 

24 Joan. Chrys., Inloan, hom. XI, 1. • Zitiert S. 257. 
25 Cyrill. Alex., Hom. pasch., XVII. • Zitiert S. 283. 
26 Id., In loan., VII, 39. • Zitiert S. 283. 
" I b i d., I, 14. • Zitiert S. 284. 

89 



Dr. Julius Groß 

sie tut es eben durch den Hl. Geist, der ihre •heiligende Kraft" ist. Ein- 
dringlicher noch als Irenäus und Basilius lehrt Cyrillus, daß der Geist 
nicht nur wesenhaft in uns wohnt, sondern auch unsere Seelen christus- 
und gottförmig macht. •Seinetwegen werden wir sogar Götter genannt, 
insofern wir durch unsere Vereinigung mit ihm in Gemeinschaft getreten 
sind mit der unaussprechlich erhabenen göttlichen Natur"28. Da das 
göttliche Siegel, das so der Seele aufgeprägt wird, schwerlich mit dem 
Hl. Geist identifiziert werden kann, obwohl es unzertrennlich von ihm 
ist, darf man darin eine gratia creata, d. h. unsere heiligmachende 
Gnade sehen. 

Nach den griechischen Kirchenvätern hat also der Christ, dank seiner 
innigen Verbundenheit mit dem Dreieinigen, gewissermaßen teil am Leben 
Gottes selber. Der Entfaltung dieses göttlichen Lebens in uns sind keinerlei 
Schranken gezogen, bis es im Himmel zur Vollendung kommt. Ja, nach 
einigen Vätern kann oder besser soll es hienieden schon in der Ekstase 
bis zum unmittelbaren Erleben Gottes sich steigern. So entsteht die christ- 
liche Mystik. Grundgelegt in den paulinischen und johanneischen Schriften, 
gefördert besonders durch Origenes und Gregor von Nyssa, erreicht sie 
im patristischen Zeitalter einen Höhepunkt mit Dionysius dem Pseudo- 
Areopagiten. 

Dieser außergewöhnliche Mann, den die Forschung noch nicht zu identi- 
fizieren vermochte, mußte ein unbegrenztes Vertrauen in die erobernde 
und assimilierende Kraft des Christentums im Herzen tragen, um sich 
an die ebenso gewaltige als gefahrvolle Aufgabe heranzuwagen, die neu- 
platonische Mystik zu verchristlichen. Durch Proklus neu belebt, war 
nämlich letztere in der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts eine ernste 
Gefahr für das Christentum geworden. Um sie wirksam zu bekämpfen, 
stellt ihr Dionysius eine christliche Vergöttlichungsmystik entgegen. 

Proklus setzt dem Menschen als Ziel die Vergottung durch vollkom- 
menes Aufgehen in der Gottheit, im unaussprechlichen göttlichen eV. Da 
aber • nach einem Grundsatz, der ebenso alt ist wie die griechische Philo- 
sophie • Gleiches nur durch Gleiches erkannt werden kann, muß in uns 
notwendigerweise ein Teilchen, ein Fünkchen jenes göttlichen •Eins" vor- 
handen sein.   Eben dieses menschliche ßV,   das vorzüglicher ist als selbst 

28 Id., D e T r i n., d i a 1. VII. • Zitiert S. 293 

90 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

die Vernunft, bildet gleichsam die •Blume" unseres Wesens, die •feinste 
Spitze unserer Seele" 29, durch die wir in Berührung treten können mit 
dem höchsten ev. Unter der Bedingung allerdings, daß zuvor unser ev 
sich frei macht von allem Materiellen und Sinnlichen, alle Vielheit von 
Vorstellungen und Empfindungen hinter sich läßt, ja selbst vom vovq 
sich absondert, und so seine ursprüngliche Reinheit und Einheitlichkeit 
wiedererlangt. 

Ohne Bedenken übernimmt der Pseudo-Areopagit diese Theorie. Doch 
wandelt er vielfach eigene Wege, wenn er die Aszese und die vergött- 
lichende Ekstase schildert. Nach den beiden älteren Schriften • der Ab- 
handlung •Von göttlichen Namen" und der •Mystischen Theologie" • 
ist es, außer dem Gebet und der Aszese, vor allem •die einigende Kraft 
der göttlichen und einen Liebe"30, die bewirkt, daß wir, wie Paulus 
in der Verzückung, ganz und gar über uns selbst hinausgehoben und ganz 
Gottes werden. Während in diesen Abhandlungen der Sakramente oder 
überhaupt äußerer Gnadenmittel keinerlei Erwähnung geschieht, fällt in 
der •Kirchlichen Hierarchie" den Riten die Hauptrolle zu, so daß man 
von einer Kultusmystik sprechen kann. Ziel bleibt die Vergöttlichung 
vermittels ekstatischer Vereinigung des menschlichen ev mit dem gött- 
lichen. Führer zur Theosis ist Jesus durch die von ihm gestiftete kirch- 
liche Hierarchie. Gemäß dem triadischen Schema des Proklus, umfaßt 
letztere drei Ordnungen von Dienern, denen drei Ordnungen heiliger 
Riten entsprechen. Mit Hilfe der einen und der andern gelangt die 
gläubige Seele in drei Etappen, durch Reinigung, Erleuchtung und Eini- 
gung • die spätere via purgativa, illuminativa, unitiva • 
zur Gottförmigkeit und Gemeinschaft mit dem  ev, das über allem thront. 

Doch faßt Dionysius diese Gemeinschaft keineswegs als ein Aufgehen 
des göttlichen Funkens im Menschen in der göttlichen Sonne; diese gefähr- 
lichste Klippe der neuplatonischen Mystik hat er zu vermeiden gewußt. 
Die Vereinigung mit Gott, die das höchste Ziel und Glück des Menschen 
ausmacht, läßt den Wesensunterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf 
voll und ganz bestehen. Sie besagt für den Menschen lediglich höchst- 
mögliche Angleichung an Gott, vollkommenes Erfaßt- und Durchdrungen- 
sein von Gott und göttlichem Licht. Während für Plotinus der Ekstatiker 

20 Referenzen siehe S. 315. 
30 Dionys. Areop., De d i v. n o m., IV, 12. • Zitiert S. 308. 

91 



Dr. Julius Groß 

•Gott wird, oder vielmehr schon ist", sagt Dionysius von ihm, daß er 
•ganz Gottes geworden" 31. 

Der Pseudo-Areopagit verdankt sein hohes Ansehen der Fiktion, daß 
er tatsächlich der in der Apostelgeschichte erwähnte Paulusschüler sei. 
Doch wäre vermutlich diese Fiktion viel früher als solche erkannt worden, 
hätte nicht Maximus Confessor durch seine orthodoxe Auslegung des 
Corpus dionysianum dessen neuplatonische Färbung stark abge- 
schwächt. So identifiziert er einfach das sv der Seele mit dem vovg. 
Dieser ist es, der •gottförmig" wird, mag auch die ekstatische Einigung 
mit Gott alles Denken und Erkennen übersteigen 32. 

Nach dem Schrifttum unserer beiden Mystiker zu urteilen, hat das 
Thema der Theosis im Denken und Beten der griechischen Kirche des 
6. und 7. Jahrhunderts einen ganz hervorragenden Platz eingenommen. 
Daß dem auch im folgenden Jahrhundert noch so gewesen, bezeugt der 
letzte der griechischen Kirchenväter. Als treues Echo der Tradition hat 
Johannes von Damaskus die Lehre von der Vergöttlichung des Menschen 
durch Christus in ausgiebiger, wenn auch nicht gerade origineller Weise 
der Nachwelt überliefert. In einem Punkte freilich bedeutet seine Dar- 
stellung einen Fortschritt. Weit deutlicher als jeder andere Vertreter der 
physischen Theorie unterscheidet er zwischen der Vergöttlichung der Natur 
und jener der Personen. Wohl hat bei seiner Menschwerdung, so lehrt 
er, der Logos •das Fleisch vergöttlicht durch die gegenseitige Durchdrin- 
gung • nicht Vermischung • von seiner Gottheit und seinem Fleisch" 33; 
doch bedeutet dies keineswegs, daß •er alle Hypostasen angenommen 
hat"34. Mit anderen Worten: die bei der Inkarnation erfolgte Vergött- 
lichung der Menschennatur ist durchaus nicht gleichbedeutend mit der 
Theosis der Einzelmenschen. Letztere hat die Nachahmung Christi zur 
Voraussetzung, denn die Vergöttlichung der Menschheit im Erlöser ist 
das Vorbild der unsrigen. 

So findet sich beim Damaszener wenigstens andeutungsweise der erste 
Versuch, die physische Theorie von der Vergöttlichung der Natur durch 
die Menschwerdung in Einklang zu bringen mit der Lehre von der Heili- 

31 I b i d., VII, 1. • Zitiert S. 309. 
32 Referenzen siehe S. 323•327. 
33 Joh. Damasc, De  i m a g., I, 21. • Zitiert S. 334. 
34 Id., De fide orth., III, 11. • Zitiert S. 335. 

92 



Die Vergöttlichung des Christen nach den griechischen Vätern 

gung  der Einzelmenschen durch die Gnadenmittel der Kirche, die dem 
Leiden und Sterben Christi ihre Wirksamkeit verdanken. 

Ein derartiger Versuch konnte schwerlich zu einem befriedigenden Er- 
gebnis führen, weil die physische Theorie als solche unhaltbar ist, wie 
ihre philosophische Grundlage, der generische Realismus platonischer Her- 
kunft. Doch ist die Preisgabe dieser Spekulation keineswegs gleichbedeu- 
tend mit einem Verzicht auf die ganze Theosislehre der Väter. Hat ja 
letztere ihre eigentlichen Grundlagen nicht in der Philosophie, sondern 
im Glauben, nämlich in den biblischen "Wahrheiten von unserer übernatür- 
lichen Lebensgemeinschaft mit Christus und durch ihn mit dem dreieinigen 
Gott, sowie von unserer Gotteskindschaft als einer Teilnahme an der 
göttlichen Natur. Insofern die Lehre der Väter eine zwar mit den Hilfs- 
mitteln des Hellenismus vorgenommene, aber doch organische Ausgestal- 
tung dieser Offenbarungswahrheiten ist, hat sie heute noch Gültigkeit. 
Das trifft in vollem Umfang zu für ihre Ausführungen über die Ver- 
göttlichung des Einzelmenschen, in der alle ohne Ausnahme das letzte 
Ziel des gesamten Heilswerkes Christi sehen, von der Menschwerdung bis 
zur Himmelfahrt, sowie auch der Tätigkeit des Hl. Geistes und der Kirche, 
die Jesu Werk fortsetzen. 

Die Vergöttlichungslehre der Väter hat nicht nur nichts von ihrem 
Wert eingebüßt, sie erscheint sogar eminent zeitgemäß. Hat man nicht 
geschrieben, daß in unseren Tagen wieder •ein wahrer Gottessehnsuchts- 
sturm" durch viele Seelen geht35? Ist nicht die konkrete, tiefreligiöse 
Art der Väter, die geheimnisvolle Realität der Vergöttlichungsgnade zu 
erfassen und zu schildern, vorzüglich geeignet, unsere mehr technische 
Lehrweise zu ergänzen und das Dogma von der heiligmachenden Gnade 
dem modernen Denken und Empfinden näherzubringen? Um sich davon 
zu überzeugen, braucht man nur folgenden Text zu lesen, mit dem wir 
schließen: •Gott, diesem Wesen von unfaßbarer Vollkommenheit und 
Größe, das man nicht mit dem Auge, noch mit dem Gehör, noch mit 
dem Verstand fassen kann, Ihm soll der Mensch, der unter den Wesen- 
heiten für nichts erachtet wird, der nur Asche und Gras, ein Nichts ist, 
ganz nahekommen, da er von Gott, dem Herrn des Alls an Sohnes Statt 

35 Erich Przywara, Gott, 1926, S. 9. 

93 



Robert Ernst 

angenommen wird! Womit könnte man für solche Gnade würdig danken? 
Welches Wort, welcher Gedanke, welcher Aufschwung des Gemütes könnte 
das Übermaß der Gnade hinreichend preisen? Über seine Natur wird der 
Mensch erhoben. Er wird unsterblich, da er sterblich war; er, der dem 
Tod verfallen, wird allem Verfall enthoben, das Eintagswesen wird ewig, 
mit einem Wort: der Mensch wird Gott. Denn da er gewürdigt worden, 
Sohn Gottes zu werden, hat er des Vaters Adel erhalten"36. 

Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 
Von Robert Ernst, Eupen 

Unerforschlich sind alle Geheimnisse Gottes; unergründlich und 
unfaßbar erst recht das Geheimnis aller Geheimnisse: Das Leben 
der Hl. Dreieinigkeit. Weder ein Mensch noch der vollkommenste 

aller Engel ist aus sich fähig, einen Blick zu werfen in die Tiefen dieses 
Mysteriums. Hätte Gottes eingeborener Sohn, der im Schöße des Vaters 
west, uns die Dreiheit des göttlichen Ichs nicht geoffenbart, so wäre uns 
Gottes innere Lebensfülle ein verschlossenes Geheimnis geblieben (Joh. 
1, 16). Gott aber ist die wesentliche Liebe1. Deshalb berief er bereits 
im Alten Bund seine Propheten, die dem Volke von seiner Barmherzig- 
keit und Strenge, von seiner Gerechtigkeit und Güte reden sollten; uns 
aber, seinen Auserwählten im Neuen Bunde, hat er selbst •durch seinen 
Sohn, durch den er auch die Welt gemacht", sein ureigenstes Lebens- 
geheimnis kundgetan (Hebr. 1, 1•2). 

Dankbar fallen wir nieder und beten ihn an: Ihn, der in seines Da- 
seins Überfülle in Vater, Sohn und Geist erstrahlt. • Das Urgeheim- 
nis ist aus seiner Nacht hervorgetreten, das Mysterium Mysteriorum 
ist uns aufgeleuchtet: Wir haben Gott gefunden: Die Wirklichkeit aller 
Wirklichkeit. • 

1. Deus quaerendus  

Aber:   •Deus   invenitur  quaerendus,   quia   immensus   est";   •   •Gott 

36 Greg. Nyss., De b e a t i t., or. VII. • Zitiert S. 350•351. Übersetzung aus Leo 
von Rudioff, Das  Zeugnis   der Väter, 1937, S. 233•234. 

1 •Gott vermag es nicht, irgendwann einmal etwas anderes als die Liebe zu sein." 
(Hilarius über die Dreieinigkeit, 9, 61.) 

94 




