
Robert Ernst 

angenommen wird! Womit könnte man für solche Gnade würdig danken? 
Welches Wort, welcher Gedanke, welcher Aufschwung des Gemütes könnte 
das Übermaß der Gnade hinreichend preisen? Über seine Natur wird der 
Mensch erhoben. Er wird unsterblich, da er sterblich war; er, der dem 
Tod verfallen, wird allem Verfall enthoben, das Eintagswesen wird ewig, 
mit einem Wort: der Mensch wird Gott. Denn da er gewürdigt worden, 
Sohn Gottes zu werden, hat er des Vaters Adel erhalten"36. 

Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 
Von Robert Ernst, Eupen 

Unerforschlich sind alle Geheimnisse Gottes; unergründlich und 
unfaßbar erst recht das Geheimnis aller Geheimnisse: Das Leben 
der Hl. Dreieinigkeit. Weder ein Mensch noch der vollkommenste 

aller Engel ist aus sich fähig, einen Blick zu werfen in die Tiefen dieses 
Mysteriums. Hätte Gottes eingeborener Sohn, der im Schöße des Vaters 
west, uns die Dreiheit des göttlichen Ichs nicht geoffenbart, so wäre uns 
Gottes innere Lebensfülle ein verschlossenes Geheimnis geblieben (Joh. 
1, 16). Gott aber ist die wesentliche Liebe1. Deshalb berief er bereits 
im Alten Bund seine Propheten, die dem Volke von seiner Barmherzig- 
keit und Strenge, von seiner Gerechtigkeit und Güte reden sollten; uns 
aber, seinen Auserwählten im Neuen Bunde, hat er selbst •durch seinen 
Sohn, durch den er auch die Welt gemacht", sein ureigenstes Lebens- 
geheimnis kundgetan (Hebr. 1, 1•2). 

Dankbar fallen wir nieder und beten ihn an: Ihn, der in seines Da- 
seins Überfülle in Vater, Sohn und Geist erstrahlt. • Das Urgeheim- 
nis ist aus seiner Nacht hervorgetreten, das Mysterium Mysteriorum 
ist uns aufgeleuchtet: Wir haben Gott gefunden: Die Wirklichkeit aller 
Wirklichkeit. • 

1. Deus quaerendus  

Aber:   •Deus   invenitur  quaerendus,   quia   immensus   est";   •   •Gott 

36 Greg. Nyss., De b e a t i t., or. VII. • Zitiert S. 350•351. Übersetzung aus Leo 
von Rudioff, Das  Zeugnis   der Väter, 1937, S. 233•234. 

1 •Gott vermag es nicht, irgendwann einmal etwas anderes als die Liebe zu sein." 
(Hilarius über die Dreieinigkeit, 9, 61.) 

94 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

wird gefunden, um gesucht zu werden, weil er unendlich ist2". • Laßt 
uns also suchen und ringen, um etwas zu verstehen von der Fülle seines 
Seins, wie eine Waise sich bemüht, ein getreues Bild ihrer lieben Mutter 
zu finden. •Laßt uns versuchen, zu verstehen, was wir glauben. Laßt 
uns vordringen bis zur Grenze des Erlaubten und Möglichen 3." • Gebe 
Gott, daß unser Suchen nicht vergebens sei. • 

Gott ist das Sein, das Dasein schlechthin. So hat sich Gott schon dem 
Moses geoffenbart, als dieser nach dem Namen des Unnennbaren fragte. • 
•Ich bin, der ich bin . . ." Sage also den Söhnen Israels: •Ich bin" hat 
mich zu euch gesandt" (Ex. 3, 14). Gott ist Sein; und wir sind Sein; Gott 
zwar absolutes, wir nur relatives Sein; • und Gott ist Geist, und wir 
sind Geist; Gott zwar Geist aus sich, in sich ruhender Geist, wir nur 
begrenzter Geist, von der Materie umklammert und in der Materie sich 
offenbarend. • Ist es deshalb zulässig, sich im Fluge der Analogia Entis 
bis zu Gott, ja bis in Gott emporzuschwingen? Dürfen wir es wagen, 
etwas auszusagen vom inneren Leben Gottes und von unserem Leben 
in Gott? • 

Die größten christlichen Denker haben es versucht. Ihr unbändiges 
Verlangen, Gottes Urantlitz zu schauen, hat sie emporgeführt auf den 

Schwingen der Analogie, hinauf zur •hell-lichten Finsternis" 4, hinauf zur 
ewigen in-sich-selbst-schwingenden Harmonie des dreifachen Ichs. 

Augustinus hat uns den Weg gezeigt; Thomas hat ihn mit der ihm 
eigenen logischen Sicherheit beschritten, um die augustinische psycho- 
logische Analogie bis zur methaphysischen Analogie weiterzuführen 5. Die 
Analogie der Trinität aber, selbst wenn sie eine wahre Analogia pro- 
portionalitatis propria ist, wird nie zu einem Beweise der Dreifaltig- 
keit. Die Unbeweisbarkeit gehört wesentlich zum Begriffe des Geheim- 
nisses. Die Analogie der göttlichen Dreipersönlichkeit setzt darum die 
Offenbarung unbedingt voraus und gibt uns nur eine unserem mensch- 

2 August, in Jo. tract. 63, 1. 
3 Rich, von S. Victor. De Trinitate, Prol. 

* Dionys. Areop. de Myst. Theol. 2 de div. norn. 1, 1. 
5 M. T.-L. Penido: La valeur de la theorie •psychologique" de la Trinke. Ephemerides 

Theol. Lovanienses 8 (1931) 5 ff. 

2    AsKseXTV/2 95 



Robert Ernst 

liehen Verstände  entsprechende  Erklärung  des  Unfaßbaren  und Uner- 
forschlichen 6. 

2. Gottes Denken und Wollen 

Alles, was Geist ist, denkt und will. Da nun Gott das Urbild alles 
geistigen Seins ist, muß auch er ein im höchsten Grade denkendes und 
wollendes Wesen sein. Ja, wegen seiner höchsten einfachen Einheit ist 
er wesenhaft: Denken und Wollen. 

Gott ist das Denken, und zwar ist er aktives Denken, wie es 
sich z. B. im produktiven Künstlergenie vorfindet. Das Denken aber 
begreift • auch als reine Geistestat • stets den Denkenden und das Ge- 
dachte in sich, das Prinzip und den Terminus, den Ursprung und das 
geistig produzierte Objekt. "Was in Gott dem Denkenden entspricht, 
nennen wir den Zeuger, was dem Gedachten entspricht, den Gezeugten. 

Gott ist auch das Wollen, d. h. das urgewaltige Streben zum 
Guten 7. Jedes Wollen aber setzt ein wollendes Prinzip voraus, aus dem 

6 •Wenn einer zum Beweis des Glaubens Vernunftgründe anführt, die nicht zwingend 
sind, verfällt er dem Gespött der Ungläubigen. Diese glauben nämlich, daß wir uns auf 
derartige Gründe stützen und ihretwegen glauben." (S. Th. I. Q. 32 a 1 c.) 

•Für eine Sache wird ein Vernunftgrund auf zweierlei Weise angeführt. Auf die erste 
Weise, um irgend einen Tatbestand hinreichend zu beweisen; so wird in der Natur- 
wissenschaft ein hinreichender Beweisgrund angeführt, daß die Himmelsbewegung immer 
einförmig schnell ist. Auf die zweite Weise wird der Vernunftgrund angeführt, nicht um 
einen Tatbestand hinreichend zu beweisen, sondern um zu zeigen, daß dem bereits fest- 
gestellten Tatbestand die daraus folgenden Wirkungen entsprechen. So wird in der 
Astrologie der Sachverhalt der Exzentrizität und der Epizykel angeführt, weil unter die- 
ser Voraussetzung die scheinbaren Himmelsbewegungen erklärt werden können; jedoch 
ist dieser Grund nicht hinreichend beweisend, weil die Tatsachen vielleicht auch unter 
einer anderen Voraussetzung erklärt werden könnten. Auf die erste Weise kann ein Ver- 
nunftgrund angeführt werden zum Beweis, daß Gott einer ist und ähnliches. In die 
zweite Weise gehört der Vernunftgrund, der angeführt wird zur Erklärung der Drei- 
faltigkeit, weil nämlich unter der Voraussetzung der heiligen Dreifaltigkeit derartige 
Gründe zutreffen; jedoch nicht so, daß durch diese Gründe die Dreiheit der Personen 
hinreichend bewiesen würde." (S. Th. I. Q. 32 a. 1 ad 2.) 

7 •Das, was aus allen Seienden folgt, das kommt dem Seienden zu, insoweit es Seiendes 
ist. Was aber dergleichen ist, muß im höchsten Grade in dem gefunden werden, das das 
erste Seiende ist. Einem jeden beliebigen Seienden aber steht es zu, seine Vollkommen- 
heit und die Erhaltung seines Seins zu begehren, einem jeden jedoch nach seiner Weise: 
und zwar den Verstandeswesen durch den Willen, den bloßen Seelenwesen durch das 
sinnliche Begehren, den Sinnentbehrenden aber durch das natürliche Begehren." (S. Th.: 
Summe wider die Heiden, B. I, Kap. 72.) 

96 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

sich der Strom der Liebe auf das gewollte Objekt ergießt. Das Prinzip 
des göttlichen Wollens ist Gottes Natur; ebenso ist das Objekt seines 
Wollens dieselbe göttliche Natur; und endlich kann auch der Erguß 
des göttlichen Wollens nichts anderes sein als eben dieselbe göttliche 
Natur. Insofern aber der Erguß des göttlichen Wollens von seinem 
Prinzip und von seinem Objekte unterschieden ist, nennen wir ihn 
den GeistderLiebe. • •Der Hl. Geist", sagt Athenagoras, •ist der 
Ausfluß Gottes, ausfließend und sich wieder zurückgießend, wie der 
Lichtglanz der Sonne 8." Dieser Vergleich des Hl. Geistes mit dem Sonnen- 
lichte ist besonders treffend gewählt, da der Hl. Geist als Akt der 
Liebe und nicht als Ausdruck oder Operatum aus Gott hervorgeht. Der 
Hl. Geist wird nämlich vom Vater und Sohne gehaucht, ausgestrahlt, 
• nicht gezeugt. Darin liegt eben der Unterschied zwischen dem Hervor- 
gehen des Sohnes und des Geistes. •Es ist uns unmöglich", schreibt der 
Freiburger Theologe M. T.-L. Penido8a, einen von der Liebe hervor- 
gebrachten Ausdruck (terme) festzustellen.... Im liebenden Willen gibt 
es sicher ein Hervorgehen; aber was hervorgeht, ist kein Ausdruck, 
sondern ein Akt9." 

Vater, Sohn und Geist: Gottes Sein und Leben, Gottes Denken und 
Wollen offenbart sich in diesem dreifachen Ich. • Was aber ist in 
Gott das Primäre, das Denken oder das Wollen? • Ist Gott zuerst 
Wahrheit oder zuerst Liebe? • Die Ansichten der Theologen sind 
geteilt. Thomas und seine Schule beginnt die Analogie der Hl. Dreifal- 
tigkeit mit dem denkenden Gott; Richard von St. Viktor, Alexander 
von Haies und St. Bonaventura stützen sich dagegen besonders auf das 
Johanneswort •Gott ist die Liebe", um die göttliche Dreipersönlichkeit 
zu begründen 10. Beide Ansichten lassen sich verteidigen; denn in Gott 
ist auch in dieser Hinsicht •nichts früher oder später" (Symb. Athanas.). 

•Nichts wird gewollt,  ohne vorher  erkannt zu sein",  so behaupten 

8 Migne, P. G. 6, 908. 
8a M. T.-L. Penido: Gloses sur la procession d'amour dans la Trinkt. 
9 •Obschon aber für den göttlichen Willen irgend welcher Vernunftgrund angegeben 

•werden kann, folgt dennoch nicht, daß irgend etwas Ursache seines Willens sei. Dem 
Willen nämlich ist das Endziel die Ursache des Wollens. Das Endziel des göttlichen 
Willens aber ist seine Güte. Sie selbst mithin ist'für Gott die Ursache des Wollens, und 
sie ist auch sein Wollen selbst." (S. Th.: Summe wider die Heiden, B. I, Kap. 87.) 

10 Gaston Salet: Le Mystere de la Charite divine. In: RechSsRel. Paris 28 (1938) 5 ff. 

2' 97 



Robert Ernst 

die Scholastiker. Können sie jedoch diesen Satz ohne weiteres auf den 
transzendenten Gott anwenden? Tatsache ist zwar, daß uns Menschen 
der Weg vom Verbum zur Liebe logischer scheint. Können wir jedoch 
die Analogie der Trinität nicht auch mit Gottes Wollen beginnen? Sagt 

nicht selbst der hl. Thomas in seiner •Summe wider die Heiden" (B. 1, 

Kap. 72): •Bei Verstand Habenden wird unter den bewegungsfähigen 
Wirkkräften der Wille als die erste gefunden?" 

•Gott ist die Liebe." • Die unendliche göttliche Liebe (oder das 

göttliche Wollen) aber setzt einen Ursprung und ein Objekt voraus. 
Der Ursprung muß wesensbedingt eine hypostatisch bestehende Natur 
sein, denn nur eine Person kann lieben. Der Ursprung der Liebe ist 

also die göttliche Natur, die aber schon wenigstens einer göttlichen 
Person gehörtu. • Der Strom, der •Impetus" der göttlichen Liebe 
ist der Hl. Geist; auch er ist, weil er sein göttliches Dasein auf eine aus- 

schließlich ihm eigene Weise besitzt, eine Person, ein göttliches Ich. 

Das Objekt des göttlichen Wollens kann auch nichts anderes sein als 
Gottes eigene Natur: d. h. Gottes Wollen (als wollendes Prinzip) und 
das mit diesem realidentische göttliche Denken. DerHl. Geist ist 
daher das gewaltigfreudigste •Ja", das Gott selbst zu 
seiner ewig fruchtbaren Natur spricht. Er ist das Ja zu 
seinem ewigen Zeugen. Er ist der stete urmächtige Wille 
zur Entfaltung der göttlichen Natur in Vater und 
Sohn. 

So sind Vater und Sohn zugleich Urquell und Ziel ihrer eigenen Liebe. 
Vater und Sohn sind Ursprung des Geistes, aber nicht insofern sie 

einander als Zeuger und Gezeugter gegenüberstehen, sondern insofern 
sie die eine göttliche Natur besitzen. Diese Natur ist das Principium 
Quo (Der Quellgrund) der hypostatischen Ausstrahlung des göttlichen 
Wollens. Als Besitzer der unendlich vollkommenen Natur aber sind 
Vater und Sohn auch das Ziel des göttlichen Liebesstromes. Da nun 
das Ziel jedes Strebens dessen eigentliches Prinzip ist, sind Vater und 
Sohn aus einem doppelten Grunde Prinzip des Hl. Geistes: erstens als 
Urquell, zweitens als Ziel oder Objekt. 

11 •Actus referuntur ad supposita." S. Th. I. Q. 36. a. 4 ad 7. 

98 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

3. Der Heilige Geist als Gottes Liebe zu sich selbst. 

•Credo in Spiritum Sanctum, Dominum et Vivificantem, qui ex Patre 
Filioque procedit", so sagt unser Glaubensbekenntnis. Mit diesen Worten 
•ex Patre Filioque" will die Kirche aber keineswegs bekennen, daß der 
Hl. Geist aus Vater und Sohn ausgeht, insofern diese Vater und Sohn 
sind. Vielmehr scheint das zweite Lyoner Konzil (1274) eher das Gegenteil 
zu behaupten 12. Das Konzil hebt so sehr die Einheit des Ursprungs her- 
vor, daß man geneigt ist, nicht nur aus philosophisch-theologischen Grün- 
den, sondern auch vom dogmatischen Standpunkte aus der Lehre des 
Aquinaten eher zuzustimmen als der Ansicht Richards von St. Viktor. 
Thomas betrachtet den Hl. Geist, wenigstens in seinen klassischen Wer- 
ken, ausdrücklich als die notionale, d. h. als eigene Person bestehende 
Liebe Gottes zu seiner Natur. Richard und seine theologischen 
Nachfolger dagegen sehen im Hl. Geiste die gegenseitige Liebe 
zwischen Vater und Sohn13. 

Thomas von Aquin dagegen führt in seiner Summa Theologica und 
Contra Gentiles den Ausgang des Hl. Geistes stets auf die Liebe Gottes 
zu sich selbst zurück14. 

12 •Fideli ac devota professione fatemur, quod Spiritus Sanctus aeternaliter ex Patre 
et Filio, non tanquam ex duobus principüs, sed tanquam ex u n o principio, non duabus 
spirationibus, sed unica spiratione procedit: hoc professa est hactenus, praedicavit et 
docuit, hoc firmiter tenet, praedicat, profitetur et docet sacrosancta Romana Ecclesia, 
mater omnium fidelium et magistra: hoc habet orthodoxorum Patrum atque Doctorum, 
Latinorum pariter et Graecorum immutabilis et vera sententia." (Denz. 460.) 

13 Bezeichnend für die Auffassung der Richardschen Schule sind die beiden folgenden 
Texte. • Wilhelm von Auxerre schreibt: •Die Erkenntnis Gottes setzt nur eine Person 
voraus, die gegenseitige Liebe dagegen wenigstens zwei Personen. Die beiden sich 
gegenseitig liebenden Personen wären nicht im höchsten Grade freigebig, wenn sie die 
Wonne ihrer gegenseitigen Liebe nicht aufs vollkommenste mitteilten; so ist eine dritte 
Person in der Dreifaltigkeit erfordert, die auch Gott ist; denn sonst gäbe es in Gott 
keine vollkommene Mitteilung der Liebe." (G. Altissiodorensis, Summa Aurea, Parisiis, 
1500, L. I, c. 1, fol. 4.) • Ähnlich schreibt der hl. Bonaventura: •Da die Liebe die 
Vollkommenheit ihrer Wonne, ihrer Einheit und ihrer Aufrichtigkeit nur durch Gegen- 
seitigkeit erlangt, müssen wir entweder annehmen, daß in Gott keine Person nach Art 
der Liebe ausgeht, oder • wenn doch eine Person (nach Art der Liebe) ausgeht • daß 
diese Person nach Art gegenseitiger Liebe ausgeht." (In Sent., D. 10, a. 1, q. 3. 
Zitiert aus Penido, S. 50, siehe Fußnote 8a.) 

14 •Der Sohn geht vom Vater aus auf die Weise der Kenntnis, mit der Gott sich selbst 
erkennt, und der Hl. Geist geht vom Vater und vom Sohne aus auf die Weise der Liebe, 

99 



Robert Ernst 

Aber werden nicht • so wird sich uns hier die Frage aufdrängen • 
durch diese •thomistische Deutung" des Hl. Geistes als Liebe Gottes zu 
seiner Natur so manche theologische und mystische Abhandlungen und 
Betrachtungen, in denen meist die persönliche Liebe des Vaters zum 
Sohne und des Sohnes zum Vater betrachtet wird, verurteilt und ver- 
drängt? • Keineswegs! Denn die notionale Liebe Gottes, als Liebe des 
Vaters und des Sohnes zu ihrer Natur, schließt ja die gegenseitige Liebe 
nicht aus, sondern e i n. Die göttliche Natur kann nicht anders als 
persönlich sein; auch kann nicht eine Natur, sondern nur ein persönliches 
Wesen lieben. 

Der Vater will und liebt die Allgüte der göttlichen Natur, die Er 
selbst und sein ewig Gezeugter besitzen; Gott Vater also liebt und will 
zunächst sich selbst: seine eigene göttliche Person. Diese •Selbstverherr- 
lichung", diese •Eigenliebe" des Vaters enthält durchaus keine Unvoll- 
kommenheit, wie Richard von St. Viktor glaubte; sondern sie ist die 
absolute, wesensnotwendige Anerkennung seiner eigenen Souveränität und 
Vollkommenheit. • Zugleich ergießt sich der •Geist des Vaters" aber auch 
auf den Sohn. Denn •der Vater liebt seinen Sohn und hat alles in seine 
Hand gegeben" (Joh. 3, 35). Dieses Lieben ist im tiefsten Sinne nichts 
anderes als ein Wollen: der Vater will sich selbst als denkende, seinen 
Sohn als gedachte Person 15. 

Der Hl. Geist ist auch der Geist des Sohnes; denn der Sohn besitzt 
dieselbe Natur wie der Vater und somit dasselbe Prinzip des Hl. Geistes. 
Deshalb will und liebt auch Er in der Kraft des Hl. Geistes, die unmeß- 
bare Vollkommenheit seiner Natur, die im Vater in ihrem Ursprünge und 
in ihm selbst als der Ausdruck von Gottes Allschönheit besteht. 

mit der Gott sich selbst liebt." (Summe wider die Heiden, B. 4; Kap. 23.) •Da aber die 
göttliche Weisheit Gottes Verstehen und alles andere ist, wovon gesagt wird, es sei in 
ihm, ist weiterhin handgreiflich, daß er auf dieselbe Weise urgrundhaft will, daß er ver- 
steht, daß er wolle, daß er einer sei • und was immer anderes dergleichen ist." (Ebd. I, 
Kap. 74.) • Die Entwicklung in den Schriften des hl. Thomas von der Richardschen 
Auffassung bis zur logischen Erklärung des Aquinaten selbst hat Penido in seinem oben 
(Fußnote 8a) erwähnten Artikel meisterhaft behandelt. 

15 Der hl. Cyrillus von Alexandrien (Lib. VII. Thesauri) sagt hierzu: •Obwohl der 
Vater den Sohn nicht aus dem Willen gezeugt hat, so hat er ihn dennoch nicht wider 
Willen; er will nämlich den Sohn und liebt ihn; so wie er auch, um gut und barm- 
herzig zu sein, etwas nicht wider Willen hat, obwohl er es nicht aus seinem vorhergehen- 
den Wollen und Wählen hat." (Migne, P. L. X, Sp.' 77 und 78, Bern, c.) 

100 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

4. Sein Name 

Als Christus, als Bote und Offenbarer des großen Gottesgeheimnisses, 
ein Wort prägen mußte für die dritte Person der Trinitas, wählte er das 
Wort ruach, pneuma, Geist. Welchen Sinn hatte dieses Wort für die 
Apostel? • Ruach, das im aramäischen sowohl als männliches wie auch 
als weibliches Substantiv gebraucht wurde, bedeutet zunächst •Wind" oder 
•Sturm". Der Sturm aber galt bei den Juden, wie übrigens auch bei andern 
Völkern der Antike, als eine elementare Naturgewalt, als eine himmlische 
Urmacht, oder selbst als eine schöpferische Gotteskraft16. Wie wunderbar 
paßt dieser Sinn auf den Hl. Geist. Er ist der Urtrieb, die Urgewalt, das 
Wollen und Jasagen zu Gottes ewiger Fruchtbarkeit. Er ist der lodernde 
Feuerstrom, der aus Vater und Sohn hervorbraust, Vater und Sohn um- 
brandet, umschlingt und durchdringt. 

Er ist aber auch, wie dasselbe Wort ruach sagt, wie der leise, liebliche 
Frühlingswind. Er ist der ruhig lächelnde Blick des Vaters auf seine 
eigene und seines Sohnes ewig junge Herrlichkeit. Er ist das wonnige 
Jauchzen des Sohnes über seines Vaters und seine eigene Lebenspracht. 

Zweitens bedeutet ruach: Seele, oder besser, Lebenshauch. Um 
den Begriff unseres Wortes Seele, etwa im Sinne der Forma corporis, 
auszudrücken, gebraucht das Alte Testament meistens nefesch. Durch 
den nefesch wird das Geschöpf zu einem lebenden Individuum (Gen. 
1, 20) oder zu einer lebenden Person, die übrigens oft selbst nefesch 
genannt wird17. Der ruach dagegen ist ein von Gott verliehener Lebens- 
hauch, er ist gleichsam die Lebensbedingung, die sich im Atem 
offenbarende Lebenskraft. • Hat der nefesch seinen Sitz im Blute18, 
so hat der ruach eine innige Beziehung zum Lebensatem. 

Diesem lebensoffenbarenden Hauche im Menschen entspricht in Gott 
der Hl. Geist. Als Geist der Liebe ist er sozusagen die Bedingung der 
GottentfaltunginVaterundSohn;als persönlich bestehende 
Liebe ist er die innergöttliche Verherrlichung von Gottes abendloser Schön- 
heit und Güte. 

Ferner bezeichnet ruach den menschlichen Gefühls- und Wil- 
le n s t r i e b.  Nennen wir deshalb, Christi Lehre folgend, die dritte gött- 

16 Vgl. u. a. Gen. I, 2; Ezech. 37, 9. 
17 Z. B. Gen. 2, 7; Ex. 21, 23; Is. 55, 2; Ps. 6, 4; Ps. 41, 2•3; etc. 
18 Lev. 17, 11; Deut. 12, 23. 

101 



Robert Ernst 

liehe Person den Heiligen Geist, so wollen wir damit sagen, daß er in 
den Tiefen Gottes gleichsam der höchste selbstherrliche W i 11 e n s a k t und 
der unumschränkte Liebesdrang ist. Er ist der Feuerbrand, die •Jahve- 
flamme" (Hoheslied 8,6) in Gott. Er ist, wie die Väter sagen, das •osculum 
Patris et Filii", das •osculum suavissimum", der Liebeskuß zwischen Vater 
und Sohn. Er ist die Liebesglut, die aus dem gemeinsamen Lebensherde 
des Vaters und des Sohnes hervorflammt19. Er ist aber auch die Selbstver- 
herrlichung des Vaters und Sohnes, die Selbstanbetung, die sich Vater und 
Sohn, eben weil sie Gott sind, sich selbst zollen müssen. 

So ist der Hl. Geist gleichsam die Lebensharmonie, das höchste Lebens- 
gesetz in Gott. Wenn auch der Hl. Geist nicht ausschließlich die Wechsel- 
liebe des Vaters und des Sohnes ist, so ist er doch das •Band der Einheit", 
wie der hl. Epiphanius (Adv. Haer. 62, 4) sich ausdrückt. Nicht, als ob 
der Hl. Geist erst die Einheit zwischen Vater und Sohn herstellte, wie es 
einige Theologen • wenigstens scheinbar • lehrten. Diese Einheit besteht 
ja bereits auf Grund der einen Natur; aber im Geiste der Liebe wird diese 
Einheit von Gott selbst bejaht und bekräftigt20. 

Vater, Sohn und Heiliger Geist, das sind die drei inhaltsschweren Worte, 
die Christus seinen Aposteln als seine höchste Offenbarung anvertraute. 
Unser Versuch, der dreifachen göttlichen Wirklichkeit Namen zu geben, 
bleibt nur ein steter, fast erfolgloser Versuch. Vielleicht dürfen wir es 
wagen, den Unnennbaren zu nennen: das dreifache Ich, oder: Ich • 
Du • und Wir, oder: die Urwirklichkeit • die objektivierte Wirklich- 
keit und die sich-bejahende Wirklichkeit, oder: das Ursein • der 
Urgedanke und der Urdrang, oder mit dem hl. Ephräm: Verstand • Wort 
und Stimme (Hymnus de Trinitate); vielleicht auch mit den Tibetanern 

10 Vgl. Scheeben, Mysterien des Christentums, Mainz, 1921, S. 91 ff. • Scheeben hebt 
aber hier zuviel die ausschließliche gegenseitige Liebe zwischen Vater und Sohn hervor. 

20 •Der Hl. Geist wird das Band des Vaters und des Sohnes genannt, sofern er Liebe 
ist; denn da der Vater mit einer einzigen Liebe sich und den Sohn liebt und umgekehrt, 
so wird auch im Hl. Geist, sofern er Liebe ist, das Verhalten des Vaters zum Sohne und 
umgekehrt, wie das Verhalten des Liebenden zum Geliebten, begründet. Aber gerade 
daraus, daß der Vater und Sohn sich gegenseitig lieben, folgt, daß die gegenseitige Liebe, 
die der Hl. Geist ist, von beiden ausgeht. Nach seinem Ursprung also steht der Hl. Geist 
nicht in der Mitte, sondern ist die dritte Person in der Dreifaltigkeit; nach dem oben 
genannten Verhalten aber ist der Hl. Geist das in der Mitte stehende Band beider, von 
beiden ausgehend." (S. Th. I, Q. 37. a. 1 ad 3.) 

102 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

(Mutatis mutandis!): Om (Macht), Ha (Wort) und Harn (Liebe); oder mit 
den Piatonikern: Hen, logos und Psyche21. 

5. Von der Sendung des Heiligmachers 

Der Hl. Geist ist • sagten wir bereits oben • nach unserm, aber auf 
die Offenbarung gestützten Ermessen der als Person bestehende inner- 
göttliche Willens- und Liebesakt. Er geht hervor aus Vater und Sohn, 
insofern beide ein und dieselbe göttliche Natur besitzen. Deshalb dürfen 
wir durchaus nicht von einem doppelten Ursprünge des Hl. Geistes reden; 
wohl aber dürfen und müssen wir den Hl. Geist den Geist des Vaters 
und den Geist des Sohnes nennen. 

Als Geist des Vaters ist er die Liebe des Vaters zu seiner unend- 
lich vollkommenen, unbegreiflich schönen, ewig denkenden und gedachten 
Natur. Da nun Gott, indem er sich selbst liebt, auch alle Geschöpfe liebt22 

und dieselben kraft seiner Liebe hervorbringt, nennen wir den Hl. Geist 
mit Recht den Creator-Spiritus = Gottes Schöpfer-Geist. Er brütete am 
frühesten Schöpfungsmorgen über dem zu ordnenden Weltchaos (Gen. 
1, 2), und bis zum Schöpfungsabend wird Er, •der Geist des Herrn, den 
Erdkreis erfüllen" (Sap. 1, 7). 

Handelt es sich hier noch um eine •Appropriatio", so ist dies nicht mehr 
der Fall bei der Sendung des Hl. Geistes als des •Heiligmachers". • 
Daß es sich bei der Heiligung unserer Seelen tatsächlich um eine Sendung 
des Hl. Geistes handelt, geht daraus hervor, daß wir in unserem Gnaden- 
leben in besondere Beziehungen zu jeder der göttlichen Person treten. 
Denn sowohl Christus wie auch die Apostel, die Kirchenväter, die My- 
stiker und zahlreiche Theologen heben stets, wenn sie von unserer Gottes- 
gemeinschaft sprechen, das persönliche besondere Verhältnis unserer Seele 
zu einer jeden göttlichen Hypostase hervor23. Ein reales, besonderes Ver- 
hältnis zu einer göttlichen Person kann aber auch nur dadurch entstehen, 
daß wir das Ziel einer göttlichen Sendung werden, mit andern Worten, 
daß die göttliche Person selbst in unserer Seele eine ihr eigentüm- 
liche Wirkung hervorbringt.   In sich bleibt der Ausgang in Gott durch- 

21 Vgl. J. C. Gspann, Trinität und vgl. Religionswissenschaft, in Wissen und Glau- 
ben, 1931, S. 395. 

22 C. Gent. I, c. 75. 
23 Vgl. Durch Christus zur Dreifaltigkeit, diese Zeitschrift, 13, 1938, S. 59 ff. 

103 



Robert Ernst 

aus ohne jeden Schatten von Veränderung, aber diese Processio aeterna 
setzt sich in dem geschaffenen Ziele, das zu ihr in Beziehung tritt, gleich- 
sam als eine Processio temporalis fort. Selbstverständlich gelangen wir 
durch die Perichoresis bei einer persönlichen Beziehung mit einer der drei 
göttlichen Personen ebenfalls zu einer innigen Beziehung mit den beiden 
anderen göttlichen Personen, jedoch stets so, daß das eigentümliche Ver- 
hältnis einer jeden Person zu unserer Seele gewahrt bleibt. 

6. Der Hl. Geist und die Menschwerdung des Logos 

Die hervorragendste Sendung einer göttlichen Person ist die Mensch- 
werdung des Logos. Zu dieser Sendung der zweiten Person steht aber auch 
die der dritten Person in engster Beziehung. Der Hl. Geist ist der hypo- 
statische Wille, die unbegrenzte Liebe, kraft der •das "Wort des Vaters 
Fleisch wird". •Denn so hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen ein- 
geborenen Sohn hingegeben hat" (Joh. 3, 16). Deshalb sagte schon der 
Engel bei der Verkündigung zu Maria: •Der Hl. Geist wird über dich 
kommen und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten" (Luk. 
1, 35). • Ebenso stieg der Hl. Geist bei der Taufe im Jordan als Christi 
Sendung bestätigende und vollendete Gotteskraft herab. • Handelt es 
sich an beiden Stellen um eine Sendung des Hl. Geistes? Triftige Gründe 
sprechen dafür; jedoch wollen wir hier nicht darauf eingehen2i. 

Wie der Geist Gottes bei der Menschwerdung und der •Theophanie" 
im Jordan gewirkt, bzw. sich geoffenbart hatte, so sollte auch am eigent- 
lichen Geburtstag der Kirche, am hl. Pfingstfeste, der Hl. Geist auf die 
junge Christengemeinde herabfluten. Die Gründung der Kirche ist gleich- 
sam eine Ausweitung der Menschwerdung. Durch die Liebe zu sich und 
zu seinem Sohne fühlte sich der Vater sozusagen bewogen, seinen ewigen 
Logos auch in die Menschheit hinein zu zeugen. So ist der Hl. Geist zu- 
gleich das Warum, wie auch die göttliche Kraft und Willens- 
tat, durch die der Vater seinen Sohn in die Welt sendet und seinem 
Sohne die gesamte Menschheit angliedert. Darum nennen ihn Kirchen- 
väter und Liturgie •den" Hei 1 igmacher. 

24 Beweise hierzu wären u. a. Auszüge aus den Glaubensbekenntnissen und kirchlichen 
Definitionen, die das persönliche Eingreifen des Hl. Geistes (wenn nicht definieren, so 
doch) immer wieder hervorheben. Vgl. u. a. Denzinger-Bannwart 13, 86, 290, 429. 

104 



Vom  Geist der Liebe in Gott und in uns 

7. Vom Heiligmacher unserer Seele 
Steht der Mensch im Begriffe, durch die Taufe, die Buße oder die voll- 

kommene Reue die heiligmachende Gnade zu erlangen, bzw. wiederzufin- 
den, so bringt Gott in der Seele die geschaffene Gnade hervor. Ursache 
dieser Umgestaltung und dieser •dispositio exigitiva vitae divinae" ist 
natürlich der dreieinige Schöpfergott. Wenn auch der Hl. Geist der Ur- 
heber dieser seelischen Eigenschaft genannt wird, so geschieht dies nur, 
• aber trotzdem mit Recht • weil er uns als der in Gott bestehende 
Wille zur göttlichen Fruchtbarkeit (die sich auch nach außen in der Schöp- 
fung offenbart) erscheint. • Durch die gratia creata ist die Seele bereit, 
•der göttlichen Natur teilhaftig zu werden". Deshalb sendet der Vater im 
selben Augenblicke seinen Logos und Geist in die Menschenseele. Logos 
und Geist erfassen den Menschen und vergöttlichen ihn. Beide dringen 
zwar zugleich in die Seele ein; logisch aber dürfen wir der Sendung des 
Logos die Sendung des Hl. Geistes voran stellen. Der Hl. Geist ist näm- 
lich, nach unserer durch die Offenbarung bedingten Auffassung, Gottes 
höchster Willensakt seine gesamte Herrlichkeit in seinem Eingeborenen 
darzustellen, und eben diese Herrlichkeit auch in die Geschöpfe hinein 
fortzusetzen. Der Hl. Geist ist also Gottes allgewaltige Liebe, die sich 
der Menschenseele bemächtigt, auf daß der Vater auch in diese Seele 
seinen Logos zeuge. • 

Wir Menschen lieben ein Wesen, weil es gut ist, Gott aber liebt ein 
Wesen, auf daß es gut sei, oder besser: auf daß es sei. Trifft dies schon 
in der natürlichen Ordnung zu, wieviel mehr dann in der übernatürlichen! 
Ist eine vergöttlichte Seele, eine in Christus umgestaltete Seele, nicht ein 
Meisterwerk göttlicher Liebe? • Liebt aber der Künstler etwa sein Werk 
erst, nachdem er es hervorgebracht hat, oder liebt er es nicht auch ebenso 
sehr während und selbst bevor er es geschaffen hat? Deshalb nennt Ori- 
genes den Hl. Geist, diese uns mit dem Logos einende, ja verschmelzende 
Liebe: •Virtus sanctificans": •heiligende Kraft" (Peri Archon, 1,1, 3). Am 
tiefsten hat S. Cyrill von Alexandrien die Tätigkeit des •Lebendigmachers" 
in unserer Seele behandelt. Er stützt sich gerade auf unsere Vergött- 
lichung durch den Hl. Geist, um die Gottheit des Hl. Geistes zu beweisen. 
Cyrill vergleicht den Heiligmacher mit einem Siegel, das unseren Herzen 
eingedrückt wird, auf daß Gottes Abbild in uns aufstrahle25.   S. Cyrill 

26 Vgl. Thesaurus de sancta et consubstantiali Trinitate Assertio 34. Migne P. G. 75, 
609. 

105 



Robert Ernst 

sagt: •Christus wird in uns gebildet, indem uns der Hl. Geist durch Hei- 
ligung und Rechtfertigung eine gewisse (= uns unbegreifliche?) göttliche 
Gestalt verleiht. So leuchtet nämlich in unseren Seelen auf: der Ausdruck 
des göttlichen Wesens des Vaters, der uns durch die Heiligung des Heili- 
gen Geistes zu sich hin (für sich, nach seinem Bilde) umgestaltet" (Migne 
P. G. 70, 938). 

Die heiligende Tätigkeit des Geistes der Liebe tritt besonders hervor 
bei den Sakramenten der Taufe, der Firmung und der Priesterweihe26. 

Der Hl. Geist, als Geist des Vaters betrachtet, ist also der "Wille, das 
mächtige J a zu unserer Heiligung und Vergöttlichung. Er ist der Geist, 
der uns zu Söhnen Gottes macht (Rom. 8, 15). Zugleich ist er aber auch 
die Liebe des Vaters zu seinem Sohne, den er jetzt auch in uns hinein 
gezeugt hat. Darum gilt nun auch uns seine Liebe, die uns leitet, stärkt, 
tröstet und erleuchtet. Wie innig führt uns der Pfingsthymnus in diese 
Wahrheit ein: •Der du der Tröster wirst genannt, vom höchsten Gott 
ein Gnadenpfand, du Lebensbrunn, Licht, Lieb und Glut, der Seele Sal- 
bung, höchstes Gut". 

•Der Hl. Geist führt die Gläubigen", sagt Tertullian (De Praescr. 13); 
und der syrische Kirchenlehrer Ephraem singt in seinem Hymnus über 
die allerheiligste Dreifaltigkeit: •Der Hl. Geist ist Tröster und Erbarmer; 
durch ihn wird alles, was war, was sein wird und was ist, vollendet27". 
Liturgie und Kirchenväter aber wiederholen nur, was schon Christus selbst 
bei seiner Abschiedsrede gesagt hatte: •Der Beistand, der Hl. Geist, den 
der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren und 
euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe" (Joh. 14, 26)28. 

Wie der Hl. Geist der Geist des Vaters ist, so auch der Geist des 
Sohnes. Führt daher der Sohn durch seine Menschwerdung die göttliche 
Zeugung nach außen fort, so bringt er auch den von ihm ausgehenden 
Hl. Geist in seinen realen und mystischen Leib herab29.  Darum verspricht 

26 Es sei hier nur vorübergehend an ein Wort des hl. Ambrosius erinnert: •Obwohl 
•wir (in der Taufe) dem Augenschein nach am Körper besiegelt werden, werden wir in 
Wahrheit dennoch im Herzen besiegelt, damit der Hl. Geist in uns die Gestalt des 
himmlischen Bildes ausdrücke." (De Spiritu S. I, 6, 77.) • Vgl. auch Augustinus: Epist. 
ad Bonifacium 2; Migne P. L. 33, 360; sowie Denzinger 224, 697 und 964. 

27 Hymnus de defunctis et Trinitate, 11; zitiert in Rouet de Journel: Enchir, 
Patrist. 714. 

28 Vgl. auch Joh. 14, 16•17. 
29 Vgl. Scheeben, Mysterien S. 346 u. 375. 

106 



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns 

Christus nach dem letzten Abendmahle seinen Aposteln, daß nicht nur 
der Vater, sondern auch er selbst den Hl. Geist senden werde (Joh. 16, 7 
u. 12). Denn da die Liebe des Logos, auch des menschgewordenen, zu sei- 
nem Vater und zu sich nichts Geringeres ist als das Hauchen des Heiligen 
Geistes, deshalb ist auch unsere Liebe zum Vater und zu Christus ein 
Teilnehmen am Hauchen des Geistes. So wird denn unsere schwache 
menschliche Liebe vom Feuer des Hl. Geistes geläutert, durchdrungen und 
vergöttlicht: unsere eigene Liebe wird verschmolzen mit der ewigen Got- 
tesliebe des in uns lebenden Sohnes. Diese vertrauensvolle Kindesliebe 
lodert mit Christi Liebe empor zum Vater des Lichtes und der Güte. 
•Weil ihr Söhne seid, sandte Gott den Geist seines Sohnes in eure Herzen, 
der da ruft: ,Abba, Vater'" (Gal. 4, 6). • •Alles, was du tust und lei- 
dest", schreibt ein moderner Geistesmann, •ist getragen vom Gluthauch 
des Gebetes, von der Zwiesprache, die Gott mit sich in dir 
hält. Er hat unsere Seele gestimmt gleich einer Harfe, daß sie in der 
ewigen Ordnung klinge, und er spielt nun sein Lied auf uns30." So lodere 
denn aus unserer Seele ein immerfort von der Glut des Geistes getragenes 
Lobeslied dem Vater und Sohne entgegen, ein Hymnus zum Preis des 
Zeugers und des Gezeugten. Es ist ja die Aufgabe des von Gott in uns. 
gesandten Geistes, den Vater wie auch den Sohn zu verherrlichen. •Wenn 
der Beistand kommt, den ich euch vom Vater senden werde, der Geist der 
Wahrheit, der vom Vater ausgeht, der wird Zeugnis über midi geben. • 
Wenn . . . der Geist der Wahrheit kommt, wird er euch in alle Wahr- 
heit einführen. Denn er wird nicht aus sich selbst reden, sondern was er 
hört, wird er reden und das Künftige euch verkünden; denn er wird von 
dem Meinigen nehmen und es euch verkünden" (Joh. 15, 26; 16, 13•14). 
Deshalb legt auch der Hl. Geist durch den Mund der Propheten und 
Apostel31 Zeugnis ab für Gottes Wahrheit und Treue. 

8. Der Hl. Geist als Seele der Kirche 

Die dritte Person der Hl. Dreifaltigkeit strömt als heiligendes Feuer 
in jede einzelne Menschenseele. Sie ist der Urheber und Zeuge der Got- 
teswürde unserer Person. Da aber unser Ich nur ein Glied unter Millio- 
nen und Milliarden Gliedern des einen, Zeit und Raum sprengenden, 
mystischen Christusleibes ist, muß der Geist des Vaters, als Heiligmacher 

30 Schreyer, L., Die Gottesgeburt im Menschen, Regensburg,  1935, S. 53 u. 87. 
31 Das Nizaeno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis und I. Petr. 1•11. 

107 



Robert Ernst 

jeder Seele, auch der Heiligmacher der universalen Got- 
tesgemeinschaft, der Lebensbringer, der Vivificans der ge- 
samten, Jahrhunderte und Welten umspannenden Kirche sein. Schon am 
hl. Pfingsttage war der Geist des Vaters der •Consecrator caelestis nati- 
vitatis32" der Kirche; und bis zum Weltenende bleibt er ihre leitende, 
helfende, erleuchtende (vgl. Denzinger 930), tröstende, heiligende Kraft. 

Da nun andererseits •Christus" und •Kirche" in ihrem tiefsten Wesen 
dieselbe Wirklichkeit sind, wird Christi Geist auch zum Geiste der 
Kirche. Wie Christus im Geiste der Liebe seinen Vater und sich selber 
liebt, so liebt auch die mit ihm verschmolzene Menschheit im Hl. Geiste 
den Vater: den Urquell ihres Gotteslebens, und Christus: ihren göttlichen 
Bruder. Gottes Geist ist es, der in der Kirche mit unaussprechlichen Seuf- 
zern zum Vater betet; er selbst i s t der große, gewaltige Hymnus, der 
in unserer Liturgie zum Vater emporflammt. Menschensang und Men- 
schenlob werden hier Träger, ja Ausdruck des ewigen, wundervollen 
Rhythmus in Gott; sie werden die unseren Sinnen wahrnehmbare Sym- 
phonie der ewig jubelnd jauchzenden Sohnesliebe; im Mysterium Magnum 
der hl. Messe lodert diese Liebe als lichtreines Opfer dem Vater entgegen, 
• im Chorgebete singt und jubelt, fleht und dankt sie als •Vox Verbi", 
als •die Stimme" des ewigen Wortes. Chorgebet und Brevier sind ja 
wesentlich das hl. Lied des überpersönlichen, Gott und Welt umspannen- 
den Menschheitschristus. Wer aber ist die •Vox Verbi"? Wer das ewige 
Lied des menschgewordenen Wortes? • Wer anders als der Geist der 
Liebe? • 

Wie Christus seinen Vater verherrlicht, so muß er auch sich selbst ver- 
herrlichen. Diese Selbstliebe ist bei Christus keine egoistische Eigenliebe, 
sie ist durchaus keine Überhebung, sondern die naturbedingte Anerken- 
nung seiner Wesenseinheit mit dem Vater. Auch er ist •der Erste und 
Letzte, der ewig lebende Gott" (Apk. 1, 18). 

Tatsache ist zwar, daß der Christus der Evangelien vor allem ein Hin- 
zum-Vater war und so seine Selbstverherrlichung in Schatten stellte. 
Dies ist leicht verständlich, wenn wir bedenken, daß Christus besonders 
Mensch wurde, um uns seine Gotteskindschaft zu bringen. So wollte er, 
als unser Ideal, uns seine eigene Gotteskindschaft vorleben und uns zu- 
gleich als Menschensohn ein Beispiel der Demut und des Gehorsams geben. 

32 Novatianus, De Trinitate, 29. 

108 



Vom  Geist der Liebe in Gott und in uns 

Andeutungen Christi bewußter Selbstverherrlichung finden wir jedoch 
selbst bei den Synoptikern: Christus behauptet hier, er sei größer als 
Jonas und Salomon (Mt. 12, 41•42), heiliger als Tempel und Sabbat 
(Mt. 12, 6•8), erhabener als alle Engel (Mt. 16, 27; 24, 30; 26, 54); von 
seinen Jüngern fordert er eine Liebe, die selbst die Liebe zu Vater und 
Mutter übertrifft (Mt. 10, 37). Diese vom Gottmenschen selbst gewollte 
Christusverherrlichung sollte sich besonders nach seiner Auferstehung und 
Himmelfahrt entfalten. Christus liebt und verherrlicht sich durch seine 
Kirche, durch die Glieder seines mystischen Leibes. 

Da nun einerseits Christi Liebe, • sowohl zu seinem Vater wie auch 
zu sich und seinen Gliedern, • Hauchen seines Gottesgeistes ist, und 
andererseits sein mystischer Leib an jeder Lebenstätigkeit des Hauptes 
teilnimmt, ist auch die Liebe aller in Christus zusammengeschlossenen 
Seelen • als Liebe zum Vater und als Liebe zu Christus und den mit ihm 
vereinten oder noch zu vereinenden Menschen • eine Teilnahme 
amHauchendesHl. Geistes. Alles Beten und Lieben der Kirche 
ist getragen, oder vielmehr durchdrungen und durchglüht vom Feuer der 
aus Christus strömenden Caritas. Wie wuchtig stimmt hierzu ein Wort 
unseres großen Eckhart: •Es waren Meister, die da sagten, die Liebe, 
die in uns ist, sei der Heilige Geist. Aber dem ist nicht so. Leibliche 
Speise, die wir in uns nehmen, wird gewandelt in uns; aber die geistliche 
Speise, die wir empfangen, die wandelt uns in sich. Und darum ist die 
göttliche Liebe nicht in uns enthalten (das wären zwei), sondern göttliche 
Liebe umgreift uns in sich und wir sind in ihr eins 33." 

Die Kirchenväter haben, um die heiligende Gegenwart und Tätigkeit 
des Hl. Geistes in der Kirche auszudrücken, das Wort von der •Anima 
Ecclesiae" geprägt. Damit aber wollen sie nicht sagen, daß die dritte 
Person der Hl. Dreifaltigkeit sich zur Kirche so verhält wie die •Forma 
Substantialis" zum Körper. Der Forma substantialis der Kirche • wenn 
wir dieses Wort gelten lassen • entspricht vielmehr der menschgewordene 
Logos, denn er ist es, der seinem mystischen Leibe seine ihm eigene und ihm 
wesentliche Gottessohnschaft mitteilt34. Der Hl. Geist dagegen ist der 
Vivificans dieses Leibes; er ist der Lebensbringer und der Beistand, das 

33 Karrer, Eckhart, S. 120. 
34 Nach der hebräischen Auffassung vom Menschen können wir analogisch von der 

Kirche sagen: Christus entspricht dem nefesch, der Hl. Geist dem mach der Kirche. 

109 



Robert Ernst 

Wonnelied und die tätige, fruchtbare, die gesamte zu vergöttlichende 
Menschheit umfassende und umschlingende Liebe35. 

In kurzen, kernigen Sätzen hat der große Kirchenlehrer Basilius die 
universale Tätigkeit des Hl. Geistes wie folgt zusammengefaßt: •Durch 
den Hl. Geist wird uns das Paradies zurückgegeben, werden wir ins Him- 
melreich aufgenommen, wird die Gotteskindschaft uns verliehen. Durch 
ihn dürfen wir Gott zuversichtlich unsern Vater nennen; durch den Heili- 
gen Geist werden wir teilhaftig der Gnade Christi, der Würde, Kind des 
Lichtes zu sein, der ewigen Herrlichkeit und • in einem Worte • der 
gesamten Fülle des Segens in dieser Zeit und in der zukünftigen" (Migne 
P. G. 32, 132). 

Darum fleht die Kirche Tag für Tag durch den Mund ihrer tausend 
Priester und Ordensleute: 

O Heiliger Geist vom höchsten Thron, 
Eins mit dem Vater und dem Sohn, 
Gieß deiner Gaben lichten Schein 
Huldvoll in unsere Herzen ein. 

Es gebe Sinn, Gemüt und Mund 
In frohem Jubellied sich kund: 
Die Liebe flamme himmelwärts, 
Entzünde auch des Nächsten Herz. 

Gewähr uns dies, o Vater mild, 
Und du, Gott-Sohn, des Vaters Bild, 
Mit dir, dem Geist, der Trost verleiht, 
Den ewig alle Schöpfung preist36. 

35 •Die heylighe Gheest es een onghemeeten vier, dat overformt ende doerclaert hevet 
alle inghekeerde gheeste in gracien ende in glorien; ende sij sijn versdimolten ghelijcden goude 
inde forneise godlijcker eenicheyt." J. v. Ruusbroec: Gesamtausgabe seiner Werke, I. Tl. 
Mechelen 1932, S. 85. 

38 Zitiert nach P. Parsdi. Wochenpsalter. Klosterneuburg 1936, S. 77. 

110 




