Robert Ernst

angenommen wird! Womit konnte man fiir solche Gnade wiirdig danken?
Welches Wort, welcher Gedanke, welcher Aufschwung des Gemiites kénnte
das Ubermafl der Gnade hinreichend preisen? Uber seine Natur wird der
Mensch erhoben. Er wird unsterblich, da er sterblich war; er, der dem
Tod verfallen, wird allem Verfall enthoben, das Eintagswesen wird ewig,
mit einem Wort: der Mensch wird Gott. Denn da er gewiirdigt worden,
Sohn Gottes zu werden, hat er des Vaters Adel erhalten® 36,

Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

Von Robert Ernst, Eupen

nerforschlich sind alle Geheimnisse Gottes; unergriindlich und

unfaflbar erst recht das Geheimnis aller Geheimnisse: Das Leben

der HI. Dreieinigkeit. Weder ein Mensch noch der vollkommenste
aller Engel ist aus sich fihig, einen Blick zu werfen in die Tiefen dieses
Mysteriums. Hitte Gottes eingeborener Sohn, der im Schofle des Vaters
west, uns die Dreiheit des gottlichen Ichs nicht geoffenbart, so wire uns
Gottes innere Lebensfiille ein verschlossenes Geheimnis geblieben (Joh.
1, 16). Gott aber ist die wesentliche Liebe!. Deshalb berief er bereits
im Alten Bund seine Propheten, die dem Volke von seiner Barmherzig-
keit und Strenge, von seiner Gerechtigkeit und Giite reden sollten; uns
aber, seinen Auserwihlten im Neuen Bunde, hat er selbst ,,durch seinen
Sohn, durch den er auch die Welt gemacht®, sein ureigenstes Lebens-
geheimnis kundgetan (Hebr. 1, 1—2).

Dankbar fallen wir nieder und beten ihn an: Ihn, der in seines Da-
seins Uberfiille in Vater, Sohn und Geist erstrahlt. — Das Urgeheim-
nis ist aus seiner Nacht hervorgetreten, das Mysterium Mysteriorum
ist uns aufgeleuchtet: Wir haben Gott gefunden: Die Wirklichkeit aller
Wirklichkeit. —

1. Deus quaerendus — — —

Aber: ,,Deus invenitur quaerendus, quia immensus est“; — ,,Gott

3 Greg. Nyss.,, De beatit, or. VII. — Zitierc S. 350—351. Ubersetzung aus Leo
von Rudloff, Das Zeugnis der Viter, 1937, S. 233—234.

1 Gott vermag es nicht, irgendwann einmal etwas anderes als die Liebe zu sein.
(Hilarius iiber die Dreieinigkeit, 9, 61.)

94



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

wird gefunden, um gesucht zu werden, weil er unendlich ist2“. — Lafit
uns also suchen und ringen, um etwas zu verstehen von der Fiille seines
Seins, wie eine Waise sich bemiiht, ein getreues Bild ihrer lieben Mutter
zu finden. ,Lafit uns versuchen, zu verstehen, was wir glauben. Lafit
uns vordringen bis zur Grenze des Erlaubten und Mébglichen 3. — Gebe
Gott, dafl unser Suchen nicht vergebens sei. —

Gott ist das Sein, das Dasein schlechthin. So hat sich Gott schon dem
Moses geoffenbart, als dieser nach dem Namen des Unnennbaren fragte. —
,»Ich bin, der ich bin . . .“ Sage also den Sohnen Israels: ,,Ich bin“ hat
mich zu euch gesandt* (Ex. 3, 14). Gott ist Sein; und wir sind Sein; Gott
zwar absolutes, wir nur relatives Sein; — und Gott ist Geist, und wir
sind Geist; Gott zwar Geist aus sich, in sich ruhender Geist, wir nur
begrenzter Geist, von der Materie umklammert und in der Materie sich
offenbarend. — Ist es deshalb zuléssig, sich im Fluge der Analogia Entis
bis zu Gott, ja bis in Gott emporzuschwingen? Diirfen wir es wagen,
etwas auszusagen vom inneren Leben Gottes und von unserem Leben
in Gott? —

Die grofiten christlichen Denker haben es versucht. Thr unbindiges
Verlangen, Gottes Urantlitz zu schauen, hat sie emporgefiihrt auf den
Schwingen der Analogie, hinauf zur ,hell-lichten Finsternis® ¢, hinauf zur
ewigen in-sich-selbst-schwingenden Harmonie des dreifachen Ichs.

Augustinus hat uns den Weg gezeigt; Thomas hat ihn mit der ithm
eigenen logischen Sicherheit beschritten, um die augustinische psycho-
logische Analogie bis zur methaphysischen Analogie weiterzufiihren 5. Die
Analogie der Trinitit aber, selbst wenn sie eine wahre Analogia pro-
portionalitatis propria ist, wird nie zu einem Beweise der Dreifaltig-
keit. Die Unbeweisbarkeit gehdrt wesentlich zum Begriffe des Geheim-
nisses. Die Analogie der gottlichen Dreipersonlichkeit setzt darum die
Offenbarung unbedingt voraus und gibt uns nur eine unserem mensch-

® August. in Jo. tract. 63, 1.

3 Rich. von S. Victor. De Trinitate, Prol.

* Dionys. Areop. de Myst. Theol. 2 de div. nom. 1, 1.

5 M. T.-L. Penido: La valeur de la théorie ,,psychologique® de la Trinité, Ephemerides
Theol. Lovanienses 8 (1931) 5 ff.

2 Aszese XIV/i2 95



Robert Ernst

lichen Verstande entsprechende Erklirung des Unfaflbaren und Uner-
forschlichen ©.

2. Gottes Denken und Wollen

Alles, was Geist ist, denkt und will. Da nun Gott das Urbild alles
geistigen Seins ist, mufl auch er ein im hochsten Grade denkendes und
wollendes Wesen sein. Ja, wegen seiner hochsten einfachen Einheit ist
er wesenhaft: Denken und Wollen.

Gott ist das Denken, und zwar ist er aktives Denken, wie es
sich z. B. im produktiven Kiinstlergenie vorfindet. Das Denken aber
begreift — auch als reine Geistestat — stets den Denkenden und das Ge-
dachte in sich, das Prinzip und den Terminus, den Ursprung und das
geistig produzierte Objekt. Was in Gott dem Denkenden entspricht,
nennen wir den Zeuger, was dem Gedachten entspricht, den Gezeugten.

Gott ist auch das Wollen, d. h. das urgewaltige Streben zum
Guten 7. Jedes Wollen aber setzt ein wollendes Prinzip voraus, aus dem

6 ,Wenn einer zum Beweis des Glaubens Vernunftgrinde anfiihrt, die nicht zwingend
sind, verfillt er dem Gespdtt der Ungliubigen. Diese glauben nimlich, dafl wir uns aaf
derartige Griinde stiitzen und ihretwegen glauben.” (S. Th. 1. Q. 32 a 1 ¢.)

»Fiir eine Sache wird ein Vernunftgrund auf zweierlei Weise angefiihrt. Aof die erste
Weise, um irgend einen Tatbestand hinreichend zu beweisen; so wird in der Natur-
wissenschaft ein hinreichender Beweisgrund angefiihrt, dafl die Himmelsbewegung immer
einfdrmig schnell ist. Auf die zweite Weise wird der Vernunftgrund angefithrt, nicht um
einen Tatbestand hinreichend zu beweisen, sondern um zu zeigen, dafl dem bereits fest-
gestellten Tatbestand die daraus folgenden Wirkungen entsprechen. So wird in der
Astrologie der Sachverhalt der Exzentrizitit und der Epizykel angefiihrt, weil unter die-
ser Voraussetzung die scheinbaren Himmelsbewegungen erklirt werden komnen; jedoch
ist dieser Grund nicht hinreichend beweisend, weil die Tatsachen vielleicht auch unter
einer anderen Voraussetzung erklirt werden kSnnten. Auf die erste Weise kann ein Ver-
nunftgrund angefithrt werden zum Beweis, dafl Gott einer ist und &#hnliches. In die
zweite Weise gehort der Vernunfegrund, der angefithrt wird zur Erklirung der Drei-
faltigkeit, weil nimlich unter der Voraussetzung der heiligen Dreifaltigkeit derartige
Griinde zutreffen; jedoch nicht so, dafl durch diese Griinde die Dreiheit der Persouen
hinreichend bewiesen wiirde.” (S. Th. I. Q. 32 a. 1 ad 2.)

7 ,,Das, was aus allen Seienden folgt, das kommt dem Seienden zu, insoweit es Seiendes
15t. Was aber dergleichen ist, mufl im hochsten Grade in dem gefunden werden, das das
erste Seiende ist. Einem jeden beliebigen Seienden aber steht es zu, seine Vollkommen-
heit und die Erhaltung seines Seins zu begehren, einem jeden jedoch nach seiner Weise:
und zwar den Verstandeswesen durch den Willen, den blofen Seelenwesen durch das
sinnliche Begehren, den Sinnentbehrenden aber durch das natiirliche Begehren. (S. Th.:
Summe wider die Heiden, B. I, Kap. 72.)

96



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

sich der Strom der Liebe auf das gewollte Objekt ergiefit. Das Prinzip
des gottlichen Wollens ist Gottes Natur; ebenso ist das Objekt seines
Wollens dieselbe gottliche Natur; und endlich kann auch der Erguff
des gottlichen Wollens nichts anderes sein als eben dieselbe gottliche
Natur. Insofern aber der Ergufl des gottlichen Wollens von seinem
Prinzip und von seinem Objekte unterschieden ist, nennen wir ihn
den Geistder Liebe. — ,,Der Hl. Geist™, sagt Athenagoras, ,,ist der
AusfluR Gottes, ausflielend und sich wieder zuriickgiefend, wie der
Lichtglanz der Sonne8.“ Dieser Vergleich des HI. Geistes mit dem Sonnen-
lichte ist besonders treffend gewihlt, da der HI. Geist als Akt der
Liebe und nicht als Ausdruck oder Operatum aus Gott hervorgeht. Der
Hl. Geist wird nimlich vom Vater und Sohne gehaucht, ausgestrahlt,
— nicht gezeugt. Darin liegt eben der Unterschied zwischen dem Hervor-
gehen des Sohnes und des Geistes. ,,Es ist uns unmoglich®, schreibt der
Freiburger Theologe M. T.-L. Penido ®, einen von der Liebe hervor-
gebrachten Ausdruck (terme) festzustellen.... Im liebenden Willen gibt
es sicher ein Hervorgehen; aber was hervorgeht, ist kein Ausdruck,
sondern ein Akt?®.

Vater, Sohn und Geist: Gottes Sein und Leben, Gottes Denken und
Wollen offenbart sich in diesem dreifachen Ich. — Was aber ist in
Gott das Primire, das Denken oder das Wollen? — Ist Gott zuerst
Wahrheit oder zuerst Liebe? — Die Ansichten der Theologen sind
geteilt. Thomas und seine Schule beginnt die Analogie der Hl. Dreifal-
tigkeit mit dem denkenden Gott; Richard von St. Viktor, Alexander
von Hales und St. Bonaventura stiitzen sich dagegen besonders auf das
Johanneswort ,,Gott ist die Liebe“, um die gottliche Dreipersdnlichkeit
zu begriinden !°. Beide Ansichten lassen sich verteidigen; denn in Gott
ist auch in dieser Hinsicht ,,nichts frither oder spiter (Symb. Athanas.).

»Nichts wird gewollt, ohne vorher erkannt zu sein®, so behaupten

8 Migne, P. G. 6, 908.

%2 M. T.-L. Penido: Gloses sur la. procession d'amour dans la Trinité.

9 ,,Obschon aber fiir den gbttlichen Willen irgend welcher Vernunftgrund angegeben
werden kann, folgt dennoch nicht, dafl irgend etwas Ursache seines Willens sei. Dem
Willen nimlich ist das Endziel die Ursache des Wollens. Das Endziel des goetlichen
Willens aber ist seine Giite. Sie selbst mithin ist'fiir Gott die Ursache des Wollens, und
sie ist auch sein Wollen selbst. (S. Th.: Summe wider die Heiden, B. I, Kap. 87.)

1 Gaston Salet: Le Mystére de la Charité divine. In: RechSsRel. Paris 28 (1938) 5 ff.

¥ 97



Robert Ernst

die Scholastiker. Kénnen sie jedoch diesen Satz ohne weiteres auf den
transzendenten Gott anwenden? Tatsache ist zwar, dafl uns Menschen
der Weg vom Verbum zur Liebe logischer scheint. Kénnen wir jedoch
die Analogie der Trinitdt nicht auch mit Gottes Wollen beginnen? Sagt
nicht selbst der hl. Thomas in seiner ,,Summe wider die Heiden* (B. 1,
Kap. 72): ,Bei Verstand Habenden wird unter den bewegungsfihigen
Wirkkridften der Wille als die erste gefunden?*

»Gott ist die Liebe.“ — Die unendliche gottliche Licbe (oder das
gottliche Wollen) aber setzt einen Ursprung und ein Objekt voraus.
Der Ursprung muff wesensbedingt eine hypostatisch bestchende Natur
sein, denn nur eine Person kann lieben. Der Ursprung der Licbe ist
also die gottliche Natur, die aber schon wenigstens einer gottlichen,
Person gehort !, — Der Strom, der ,Impetus® der gottlichen Liebe
ist der HI. Geist; auch er ist, weil er sein gottliches Dasein auf eine aus-
schlieflich ihm eigene Weise besitzt, eine Person, ein gottliches Ich.
Das Objekt des gottlichen Wollens kann auch nichts anderes sein als
Gottes eigene Natur: d. h. Gottes Wollen (als wollendes Prinzip) und
das mit diesem realidentische gottliche Denken. Der HI. Geist ist
daher das gewaltigfreudigste ,,Ja*“, das Gott selbst zu
seiner ewig fruchtbaren Natur spricht. Er ist das Ja zu
seinem ewigen Zeugen. Er ist der stete urmichtige Wille
zur Entfaltung der gdttlichen Natur in Vater und
Sohn.

So sind Vater und Sohn zugleich Urquell und Ziel ihrer eigenen Liebe.

Vater und Sohn sind Ursprung des Geistes, aber nicht insofern sie
einander als Zeuger und Gezeugter gegeniiberstehen, sondern insofern
sie die eine gottliche Natur besitzen. Diese Natur ist das Principium
Quo (Der Quellgrund) der hypostatischen Ausstrahlung des gottlichen
Wollens. Als Besitzer der unendlich vollkommenen Natur aber sind
Vater und Sohn auch das Ziel des gottlichen Liebesstromes. Da nun
das Ziel jedes Strebens dessen eigentliches Prinzip ist, sind Vater und
Sohn aus einem doppelten Grunde Prinzip des HI. Geistes: erstens als
Urquell, zweitens als Ziel oder Objekt.

1 Actus referuntur ad supposita.“ S. Th. L. Q. 36. a. 4 ad 7.
98



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

3. Der Heilige Geist als Gottes Liebe zu sich selbst.

»Credo in Spiritum Sanctum, Dominum et Vivificantem, qui ex Patre
Filioque procedit*, so sagt unser Glaubensbekenntnis. Mit diesen Worten
»ex Patre Filioque® will die Kirche aber keineswegs bekennen, daf} der
HI. Geist aus Vater und Sohn ausgeht, insofern diese Vater und Sohn
sind. Vielmehr scheint das zweite Lyoner Konzil (1274) eher das Gegenteil
zu behaupten 2. Das Konzil hebt so sehr die Einheit des Ursprungs her-
vor, dafl man geneigt ist, nicht nur aus philosophisch-theologischen Griin-
den, sondern auch vom dogmatischen Standpunkte aus der Lehre des
Aquinaten eher zuzustimmen als der Ansicht Richards von St. Viktor.
Thomas betrachtet den Hl. Geist, wenigstens in seinen klassischen Wer-
ken, ausdriicklich als die notionale, d. h. als eigene Person bestehende
Liebe Gottes zu seiner Natur. Richard und seine theologischen
Nachfolger dagegen sehen im HI. Geiste die gegenseitige Licbe
zwischen Vater und Sohn 3.

Thomas von Aquin dagegen fithrt in seiner Summa Theologica und
Contra Gentiles den Ausgang des Hl. Geistes stets auf die Liebe Gottes
zu sich selbst zurick

12 Fideli ac devota professione fatemur, quod Spiritus Sanctus aeternaliter ex Patre
et Filio, non tanquam ex duobus principiis, sed tanquam ex nno principio, non duabus
spirationibus, sed unica spiratione procedit: hoc professa est hactenus, praedicavit et
docuit, hoc firmiter tenet, praedicat, profitetur et docet sacrosancta Romana Ecclesia,
mater omnivm fidelium et magistra: hoc habet orthodoxorum Patrum atque Doctorum,
Latinorum pariter et Graecorum immutabilis et vera sententia.” (Denz. 460.)

13 Bezeichnend fiir die Auffassung der Richardschen Schule sind die beiden folgenden
Texte. — Wilhelm von Auxerre schreibt: ,,Die Erkenntnis Gottes setzt nur ein e Person
voraus, die gegenseitige Liebe dagegen wenigstens zwei Personen. Die beiden sich
gegenseitig licbenden Personen wiren nicht im héchsten Grade freigebig, wenn sie dic
Wonne ihrer gegenseitigen Liebe nicht aufs vollkommenste mitteilten; so ist eine dritte
Person in der Dreifaltigkeit erfordert, die auch Gott ist; denn sonst gibe es in Gott
keine vollkommene Mitteilung der Liebe. (G. Altissiodorensis, Summa Aurea, Parisiis,
1500, L. I, c. 1, fol. 4) — Ahnlich schreibt der hl. Bonaventura: ,Da die Liebe dic
Vollkommenheit ihrer Wonne, ihrer Einheit und ihrer Aufrichtigkeit nur durch Gegen-
seitigkeit erlangt, miissen wir entweder annchmen, dafl in Gott keine Person nach Art
der Liebe ausgeht, oder — wenn doch eine Person (nach Art der Liebe) ausgeht — dafl
diese Person nach Art gegenseitiger Liebe ausgeht. (In Sent., D. 10, a. 1, q. 3.
Zitiert aus Penido, S. 50, siehe Fufinote 8a.)

14 Der Sohn geht vom Vater aus auf die Weise der Kenntnis, mit der Gott sich selbst
erkennt, und der Hl. Geist geht vom Vater und vom Sohne aus auf die Weise der Liebe,

99



Robert Ernst

Aber werden nicht — so wird sich uns hier die Frage aufdringen —
durch diese ,,thomistische Deutung® des HI. Geistes als Liebe Gottes zu
seiner Natur so manche theologische und mystische Abhandlungen und
Betrachtungen, in denen meist die personliche Liebe des Vaters zum
Sohne und des Sohnes zum Vater betrachtet wird, verurteilt und ver-
dringt? — Keineswegs! Denn die notionale Liebe Gottes, als Liebe des
Vaters und des Sohnes zu ihrer Natur, schlieflt ja die gegenseitige Liebe
nicht aus, sondern ein. Die gottliche Natur kann nicht anders als
personlich sein; auch kann nicht eine Natur, sondern nur ein personliches
Wesen lieben.

Der Vater will und liebt die Allgiite der gottlichen Natur, die Er
selbst und sein ewig Gezeugter besitzen; Gott Vater also liebt und will
zunichst sich selbst: seine eigene gottliche Person. Diese ,,Selbstverherr-
lichung®, diese ,Eigenliebe” des Vaters enthilt durchaus keine Unvoll-
kommenheit, wie Richard von St. Viktor glaubte; sondern sie ist die
absolute, wesensnotwendige Anerkennung seiner eigenen Souverinitit und
Vollkommenheit. — Zugleich ergiefit sich der ,,Geist des Vaters® aber auch
auf den Sohn. Denn ,,der Vater liebt seinen Sohn und hat alles in seine
Hand gegeben® (Joh. 3, 35). Dieses Lieben ist im tiefsten Sinne nichts
anderes als ein Wollen: der Vater will sich selbst als denkende, seinen
Sohn als gedachte Person 5.

Der HI. Geist ist auch der Geist des Sohnes; denn der Sohn besitzt
dieselbe Natur wie der Vater und somit dasselbe Prinzip des HI. Geistes.
Deshalb will und liebt auch Er in der Kraft des HI. Geistes, die unmef}-
bare Vollkommenheit seiner Natur, die im Vater in ihrem Ursprunge und
in ihm selbst als der Ausdruck von Gottes: Allschénheit besteht.

mit der Gott sich selbst liebt.”“ (Summe wider die Heiden, B. 4; Kap. 23.) ,,Da aber die
gottliche Weisheit Gottes Verstehen und alles andere ist, wovon gesagt wird, es sei in
ihm, ist weiterhin handgreiflich, dafl er auf dieselbe Weise urgrundhaft will, dafl er ver-
steht, dafl er wolle, dafl er einer sei — und was immer anderes dergleichen ist. (Ebd. I,
Kap. 74.) — Die Entwicklung in den Schriften des hl. Thomas von der Richardschen
Auffassung bis zur logischen Erklirung des Aquinaten selbst hat Penido in seinem oben
(Fufinote 8a) erwihnten Artikel meisterhaft behandelt.

15 Der hl. Cyrillus von Alexandrien (Lib. VIL Thesaui-i) sagt hierzu: ,,Obwohl der
Vater den Sohn nicht aus dem Willen gezeugt hat, so hat er ithn dennoch nicht wider
Willen; er will nimlich den Sohn und licbt ihn; so wie er auch, um gut und barm-
herzig zu sein, etwas nicht wider Willen hat, obwolil et es nicht aus seinem vorhergehen-
den Wollen und Wihlen hat. (Migne, P. L. X, Sp. 77 und 78, Bem. c¢.)

100



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

4. Sein Name

Als Christus, als Bote und Offenbarer des grofien Gottesgeheimnisses,
ein Wort prigen mufite fiir die dritte Person der Trinitas, wihlte er das
Wort ruach, pneuma, Geist. Welchen Sinn hatte dieses Wort fiir die
Apostel? — Ruach, das im aramiischen sowohl als minnliches wie auch
als weibliches Substantiv gebraucht wurde, bedeutet zunichst ,,Wind*“ oder
»Sturm®. Der Sturm aber galt bei den Juden, wie iibrigens auch bei andern
Volkern der Antike, als eine elementare Naturgewalt, als eine himmlische
Urmacht, oder selbst als eine schopferische Gotteskraft16, Wie wunderbar
pafit dieser Sinn auf den HI. Geist. Er ist der Urtrieb, die Urgewalt, das
Wollen und Jasagen zu Gottes ewiger Fruchtbarkeit. Er ist der lodernde
Feuerstrom, der aus Vater und Sohn hervorbraust, Vater und Sohn um-
brandet, umschlingt und durchdringt.

Er ist aber auch, wie dasselbe Wort ruach sagt, wie der leise, liebliche
Frithlingswind. Er ist der ruhig liachelnde Blick des Vaters auf seine
eigene und seines Sohnes ewig junge Herrlichkeit. Er ist das wonnige
Jauchzen des Sohnes iiber seines Vaters und seine eigene Lebenspracht.

Zweitens bedeutet ruach: Seele, oder besser, Lebenshauch. Um
den Begriff unseres Wortes Seele, etwa im Sinne der Forma corporis,
auszudriicken, gebraucht das Alte Testament meistens nefesch. Durch
den nefesch wird das Geschopf zu einem lebenden Individuum (Gen.
1, 20) oder zu einer lebenden Person, die iibrigens oft selbst nefesch
genannt wird 7. Der ruach dagegen ist ein von Gott verliechener Lebens-
hauch, er ist gleichsam die Lebensbedingung, die sich im Atem
offenbarende Lebenskraft. — Hat der nefesch seinen Sitz im Blute 18,
so hat der ruach eine innige Beziehung zum Lebensatem.

Diesem lebensoffenbarenden Hauche im Menschen entspricht in Gott
der HI. Geist. Als Geist der Liebe ist er sozusagen die Bedingungder
Gottentfaltungin Vaterund Sohn; als persdnlich bestehende
Liebe ist er die innergottliche Verherrlichung von Gottes abendloser Schon-
heit und Giite.

Ferner bezeichnet ruach den menschlichen Gefiihls- und Wil-
lenstrieb. Nennen wir deshalb, Christi Lehre folgend, die dritte gott-

16 Vgl. u. a. Gen. I, 2; Ezech, 37, 9.
17 Z. B. Gen, 2, 7; Ex. 21, 23; Is. 55, 2; Ps. 6, 4; Ps. 41, 2—3; etc.
18 Lev. 17, 11; Deur, 12, 23,

101



Robert Ernst

liche Person den Heiligen Geist, so wollen wir damit sagen, dafl er in
den Tiefen Gottes gleichsam der hochste selbstherrliche Willensakt und
der unumschrinkte Liebesdrang ist. Er ist der Feuerbrand, die ,,Jahve-
flamme* (Hoheslied 8, 6) in Gott. Er ist, wie die Viter sagen, das,,osculum
Patris et Filii®, das ,,osculum suavissimum®, der Liebeskufl zwischen Vater
und Sohn. Er ist die Liebesglut, die aus dem gemeinsamen Lebensherde
des Vaters und des Sohnes hervorflammt 1®. Er ist aber auch die Selbstver-
herrlichung des Vaters und Sohnes, die Selbstanbetung, die sich Vater und
Sohn, eben weil sie Gott sind, sich selbst zollen miissen.

So ist der HI. Geist gleichsam die Lebensharmonie, das hdchste Lebens-
gesetz in Gott. Wenn auch der HI. Geist nicht ausschlieflich die Wechsel-
liebe des Vaters und des Sohnes ist, so ist er doch das ,,Band der Einheit®,
wie der hl. Epiphanius (Adv. Haer. 62, 4) sich ausdriickt. Nicht, als ob
der HI. Geist erst die Einheit zwischen Vater und Sohn herstellte, wie es
einige Theologen — wenigstens scheinbar — lehrten. Diese Einheit besteht
ja bereits au! Grund der einen Natur; aber im Geiste der Liebe wird diese
Einheit von Gott selbst bejaht und bekriftige 20,

Vater, Sohn und Heiliger Geist, das sind die drei inhaltsschweren Worte,
die Christus seinen Aposteln als seine hochste Offenbarung anvertraute.
Unser Versuch, der dreifachen gottlichen Wirklichkeit Namen zu geben,
bleibt nur ein steter, fast erfolgloser Versuch. Vielleicht diirfen wir es
wagen, den Unnennbaren zu nennen: das dreifache Ich, oder: Ich —
Du — und Wir, oder: die Urwirklichkeit — die objektivierte Wirklich-
keit und die sich-bejahende Wirklichkeit, oder: das Ursein — der
Urgedanke und der Urdrang, oder mit dem hl. Ephrim: Verstand — Wort
und Stimme (Hymnus de Trinitate); vielleicht auch mit den Tibetanern

19 Vgl. Scheeben, Mysterien des Christentums, Mainz, 1921, S. 91 ff. — Scheeben hebt
aber hier zuvie] die ausschliefliche gegenseitige Liebe zwischen Vater und Sohn hervor.

20 Der Hl. Geist wird das Band des Vaters und des Sohnes genannt, sofern er Liebe
ist; denn da der Vater mit einer einzigen Liebe sich und den Sohn liebt und umgekehrt,
so wird auch im Hl. Geist, sofern er Liebe ist, das Verhalten des Vaters zum Sohne vnd
nmgekehrr, wie das Verhalten des Liebenden zum Gelicbten, begriindet. Aber gerade
darans, dafl der Vater und Sohn sich gegenseitig lieben, folgt, daf} die gegenseitige Liebe,
die der HI. Geist ist, von beiden ausgeht. Nach seinem Ursprung also steht der Hl. Geist
nicht in der Mitte, sondern ist die dritte Person in der Dreifaltigkeit; nach dem oben
genannten Verhalten aber ist der Hl. Geist das in der Mitte stchende Band beider, von
beiden ausgehend.“ (S. Th. I, Q. 37. a. 1 ad 3.)

102



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

(Mutatis mutandis!): Om (Macht), Ha (Wort) und Ham (Liebe); oder mit
den Platonikern: Hen, logos und Psyche 21

5. Von der Sendung des Heiligmachers

Der HI. Geist ist — sagten wir bereits oben — nach unserm, aber auf
die Offenbarung gestiitzten Ermessen der als Person bestehende inner-
gottliche Willens- und Liebesakt. Er geht hervor aus Vater und Sohn,
insofern beide ein und dieselbe gottliche Natur besitzen. Deshalb diirfen
wir durchaus nicht von einem doppelten Ursprunge des HI. Geistes reden;
wohl aber diirfen und miissen wir den HI. Geist den Geist des Vaters
und den Geist des Sohnes nennen.

Als Geist des Vaters ist er die Liebe des Vaters zu seiner unend-
lich vollkommenen, unbegreiflich schnen, ewig denkenden und gedachten
Natur. Da nun Gott, indem er sich selbst liebt, auch alle Geschdpfe liebt 22
und dieselben kraft seiner Liebe hervorbringt, nennen wir den HI. Geist
mit Recht den Creator-Spiritus = Gottes Schopfer-Geist. Er briitete am
frithesten Schopfungsmorgen iiber dem zu ordnenden Weltchaos (Gen.
1, 2), und bis zum Schépfungsabend wird Er, ,,der Geist des Herrn, den
Erdkreis erfiillen* (Sap. 1, 7).

Handelt es sich hier noch um eine ,,Appropriatio®, so ist dies nicht mehr
der Fall bei der Sendung des Hl. Geistes als des ,,Heiligmachers®. —
Dafl es sich bei der Heiligung unserer Seelen tatsichlich um eine Sendung
des HI. Geistes handelt, geht daraus hervor, dafl wir in unserem Gnaden-
Ieben in besondere Beziechungen zu jeder der gottlichen Person treten.
Denn sowohl Christus wie auch die Apostel, die Kirchenviter, die My-
stiker und zahlreiche Theologen heben stets, wenn sie von unserer Gottes-
gemeinschaft sprechen, das persdnliche besondere Verhiltnis unserer Seele
zu einer jeden gottlichen Hypostase hervor 2. Ein reales, besonderes Ver-
hiltnis zy einer gottlichen Person kann aber auch nur dadurch entstehen,
dafl wir das Ziel einer gottlichen Sendung werden, mit andern Worten,
dafl die gottliche Person selbst in unserer Seele eine ihr eigentiim-
liche Wirkung hervorbringt. In sich bleibt der Ausgang in Gott durch-

21 Vgl. J. C. Gspann, Trinitit und vgl. Religionswissenschaft, in Wissen und Glau-
ben, 1931, S. 395.

22 C. Gent. I, c. 75.

28 Vgl. Durch Christus zur Dreifaltigkeit, diese Zeitschrift, 13, 1938, S. 59 ff.

105



Robert Ernst

aus ohne jeden Schatten von Verdnderung, aber diese Processio aeterna
setzt sich in dem geschaffenen Ziele, das zu ihr in Beziehung tritt, gleich-
sam als eine Processio temporalis fort. Selbstverstindlich gelangen wir
durch die Perichoresis bei einer personlichen Beziehung mit einer der drei
gottlichen Personen ebenfalls zu einer innigen Beziehung mit den beiden
anderen gottlichen Personen, jedoch stets so, dafl das eigentiimliche Ver-
hiltnis einer jeden Person zu unserer Seele gewahrt bleibt.

6. Der HI. Geist und die Menschwerdung des Logos

Die hervorragendste Sendung einer gottlichen Person ist die Mensch-
werdung des Logos. Zu dieser Sendung der zweiten Person steht aber auch
die der dritten Person in engster Beziehung. Der HI. Geist ist der hypo-
statische Wille, die unbegrenzte Liebe, kraft der ,,das Wort des Vaters
Fleisch wird”. ,,Denn so hat Gott die Welt geliebt, daf} er seinen ein-
geborenen Sohn hingegeben hat (Joh. 3, 16). Deshalb sagte schon der
Engel bei der Verkiindigung zu Maria: ,,Der HIL. Geist wird {iber dich
kommen und die Kraft des Allerh6chsten wird dich iiberschatten® (Luk.
1, 35). — Ebenso stieg der HI. Geist bei der Taufe im Jordan als Christi
Sendung bestitigende und vollendete Gotteskraft herab. — Handelt es
sich an beiden Stellen um eine Sendung des HI. Geistes? Triftige Griinde
sprechen dafiir; jedoch wollen wir hier nicht darauf eingehen 2.

Wie der Geist Gottes bei der Menschwerdung und der ,,Theophanie*
im Jordan gewirkt, bzw. sich geoffenbart hatte, so sollte auch am eigent-
lichen Geburtstag der Kirche, am hl. Pfingstfeste, der Hl. Geist auf die
junge Christengemeinde herabfluten. Die Griindung der Kirche ist gleich-
sam eine Ausweitung der Menschwerdung. Durch die Liebe zu sich und
zu seinem Sohne fiihlte sich der Vater sozusagen bewogen, seinen ewigen
Logos auch in die Menschheit hinein zu zeugen. So ist der Hl. Geist zu-
gleich das Warum, wie auch die gottliche Kraftund Willens-
tat, durch die der Vater seinen Sohn in die Welt sendet und seinem
Sohne die gesamte Menschheit angliedert. Darum nennen thn Kirchen-
viter und Liturgie ,,den“ Heiligmacher.

24 Beweise hierzu wiren u. a. Ausziige aus den Glaubensbekenntnissen und kirchlichen
Definitionen, die das persdnliche Eingreifen des HI. Geistes (wenn nicht definieren, so
doch) immer wieder hervorheben. Vgl. u. a. Denzinger-Bannwart 13, 86, 290, 429.

104



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

7. Vom Heiligmacher unserer Seele

Steht der Mensch im Begriffe, durch die Taufe, die Bufle oder die voll-
kommene Reue die heiligmachende Gnade zu erlangen, bzw. wiederzufin-
den, so bringt Gott in der Seele die geschaffene Gnade hervor. Ursache
dieser Umgestaltung und dieser ,,dispositio exigitiva vitae divinae™ ist
natiirlich der dreicinige Schopfergott. Wenn auch der HI. Geist der Ur-
heber dieser seelischen Eigenschaft genannt wird, so geschicht dies nur,
— aber trotzdem mit Recht — weil er uns als der in Gott bestehende
Wille zur gottlichen Fruchtbarkeit (die sich auch nach auflen in der Schop-
fung offenbart) erscheint. — Durch die gratia creata ist die Seele bereit,
»der gottlichen Natur teilhaftig zu werden®. Deshalb sendet der Vater im
selben Augenblicke seinen Logos und Geist in die Menschenseele. Logos
und Geist erfassen den Menschen und vergottlichen ihn. Beide dringen
zwar zugleich in die Seele ein; logisch aber diirfen wir der Sendung des
Logos die Sendung des HI. Geistes v oranstellen. Der HI. Geist ist nim-
lich, nach unserer durch die Offenbarung bedingten Auffassung, Gottes
héchster Willensakt seine gesamte Herrlichkeit in seinem Eingeborenen
darzustellen, und eben diese Herrlichkeit auch in die Geschdpfe hinein
fortzusetzen. Der HI. Geist ist also Gottes allgewaltige Liebe, die sich
der Menschenseele bemichtigt, auf dafl der Vater auch in diese Seele
seinen Logos zeuge. —

Wir Menschen lieben ein Wesen, weil es gut ist, Gott aber liebt ein
Wesen, auf dafl es gut sei, oder besser: auf dafl es sei. Trifft dies schon
in der natiirlichen Ordnung zu, wieviel mehr dann in der iibernatiirlichen!
Ist eine vergottlichte Seele, eine in Christus umgestaltete Seele, nicht ein
Meisterwerk gottlicher Liebe? — Liebt aber der Kiinstler etwa sein Werk
erst, nachdem er es hervorgebracht hat, oder liebt er es nicht auch ebenso
sehr wihrend und selbst bevor er es geschaffen hat? Deshalb nennt Ori-
genes den HIl. Geist, diese uns mit dem Logos einende, ja verschmelzende
Liebe: ,,Virtus sanctificans: , heiligende Kraft (Peri Archon, I, 1, 3). Am
tiefsten hat S. Cyrill von Alexandrien die Titigkeit des ,,Lebendigmachers®
in unserer Seele behandelt. Er stiitzt sich gerade auf unsere Vergott-
lichung durch den HI. Geist, um die Gottheit des HI. Geistes zu beweisen.
Cyrill vergleicht den Heiligmacher mit einem Siegel, das unseren Herzen
eingedriickt wird, auf dafl Gottes Abbild in uns aufstrahle2s. S. Cyrill

2 Vgl. Thesaurus de sancta et consubstantiali Trinitate Assertio 34. Migne P. G. 75,
609.

105



Robert Ernst

sagt: ,,Christus wird in uns gebildet, indem uns der Hl. Geist durch Hei-
ligung und Rechtfertigung eine gewisse (= uns unbegreifliche?) gottliche
Gestalt verleiht. So leuchtet nimlich in unseren Seelen auf: der Ausdruck
des gottlichen Wesens des Vaters, der uns durch die Heiligung des Heili-
gen Geistes zu sich hin (fiir sich, nach seinem Bilde) umgestaltet (Migne
P. G. 70, 938).

Die heiligende Titigkeit des Geistes der Liebe tritt besonders hervor
bei den Sakramenten der Taufe, der Firmung und der Priesterweihe 6.

Der Hl. Geist, als Geist des Vaters betrachtet, ist also der Wille, das
michtige J a zu unserer Heiligung und Vergottlichung. Er ist der Geist,
der uns zu Sohnen Gottes macht (R6m. 8, 15). Zugleich ist er aber auch
die Liebe des Vaters zu seinem Sohne, den er jetzt auch in uns hinein
gezeugt hat. Darum gilt nun auch uns seine Liebe, die uns leitet, stirket,
trostet und erleuchtet. Wie innig fiihrt uns der Pfingsthymnus in diese
Wahrheit ein: ,,Der du der Tréster wirst genannt, vom hdchsten Gott
ein Gnadenpfand, du Lebensbrunn, Licht, Lieb und Glut, der Seele Sal-
bung, hochstes Gut®.

»Der HI. Geist fiihrt die Glaubigen®, sagt Tertullian (De Praescr. 13);
und der syrische Kirchenlehrer Ephraem singt in seinem Hymnus iiber
die allerheiligste Dreifaltigkeit: ,,Der HI. Geist ist Troster und Erbarmer;
durch ihn wird alles, was war, was sein wird und was ist, vollendet 27,
Liturgie und Kirchenviter aber wiederholen nur, was schon Christus selbst
bei seiner Abschiedsrede gesagt hatte: ,,Der Beistand, der Hl. Geist, den
der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren und
euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe” (Joh. 14, 26) 2,

Wie der HI. Geist der Geist des Vaters ist, so auch der Geist des
Sohnes. Fithrt daher der Sohn durch seine Menschwerdung die gottliche
Zecugung nach auflen fort, so bringt er auch den von ihm ausgehenden
HI. Geist in seinen realen und mystischen Leib herab 2°. Darum verspricht

26 Es sei hier nur voriibergehend an ein Wort des hl. Ambrosius erinnert: ,,Obwohl
wir (in der Taufe) dem Augenschein nach am Korper besiegelt werden, werden wir in
Wahrheit dennoch im Herzen besiegelt, damit der HI. Geist in uns die Gestalt des
himmlischen Bildes ausdriicke. (De Spiritu S. I, 6, 77.) — Vgl. auch Augustinus: Epist.
ad Bonifacium 2; Migne P. L. 33, 360; sowie Denzinger 224, 697 und 964.

27 Hymnus de defunctis et Trinitate, 11; zitiert in Rouét de Journel: Enchir,
Patrist. 714.

28 Vgl. auch Joh. 14, 16—17.

2 Vgl. Scheeben, Mysterien S. 346 u. 375.

106



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

Christus nach dem letzten Abendmahle seinen Aposteln, dafl nicht nur
der Vater, sondern auch er selbst den HI. Geist senden werde (Joh. 16, 7
u. 12). Denn da die Liebe des Logos, auch des menschgewordenen, zu sei-
nem Vater und zu sich nichts Geringeres ist als das Hauchen des Heiligen
Geistes, deshalb ist auch unsere Liebe zum Vater und zu Christus ein
Teilnehmen am Hauchen des Geistes. So wird denn unsere schwache
menschliche Liebe vom Feuer des Hl. Geistes gelautert, durchdrungen und
vergottlicht: unsere eigene Liebe wird verschmolzen mit der ewigen Got-
tesliebe des in uns lebenden Sohnes. Diese vertrauensvolle Kindesliebe -
lodert mit Christi Liebe empor zum Vater des Lichtes und der Giite.
» Weil ihr Sohne seid, sandte Gott den Geist seines Sohnes in eure Herzen,
der da ruft: ,Abba, Vater'* (Gal. 4, 6). — ,,Alles, was du tust und lei-
dest, schreibt ein moderner Geistesmann, ,,ist getragen vom Gluthauch
des Gebetes, von der Zwiesprache, die Gott mitsichin dir
hialt. Er hat unsere Seele gestimmt gleich einer Harfe, daff sie in der
ewigen Ordnung klinge, und er spielt nun sein Lied auf uns3°. So lodere
denn aus unserer Seele ein immerfort von der Glut des Geistes getragenes
Lobeslied dem Vater und Sohne entgegen, ein Hymnus zum Preis des
Zeugers und des Gezeugten. Es ist ja die Aufgabe des von Gott in uns.
gesandten Geistes, den Vater wie auch den Sohn zu verherrlichen. ,,Wenn
der Beistand kommt, den ich euch vom Vater senden werde, der Geist der
Wahrheit, der vom Vater ausgeht, der wird Zeugnis iiber mich geben. —
Wenn . . . der Geist der Wahrheit kommt, wird er euch in alle Wahr-
heit einfiihren. Denn er wird nicht aus sich selbst reden, sondern was er
hért, wird er reden und das Kiinftige euch verkiinden; denn er wird von
dem Meinigen nehmen und es euch verkiinden® (Joh. 15, 26; 16, 13—14).
Deshalb legt auch der HI. Geist durch den Mund der Propheten und
Apostel 31 Zeugnis ab fiir Gottes Wahrheit und Treue.

8. Der HIl. Geist als Seele der Kirche

Die dritte Person der HI. Dreifaltigkeit stromt als heiligendes Feuer
in jede einzelne Menschenseele. Sie ist der Urheber und Zeuge der Got-
teswiirde unserer Person. Da aber unser Ich nur ein Glied unter Millio-
nen und Milliarden Gliedern des einen, Zeit und Raum sprengenden,
mystischen Christusleibes ist, mufl der Geist des Vaters, als Heiligmacher

3 Schreyer, L., Die Gottesgeburt im Menschen, Regensburg, 1935, S. 53 u. 87.
31 Das Nizaeno-konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis und I. Petr. 1—11.

107



Robert Ernst

jeder Seele, auch der Heiligmacher deruniversalen Got-
tesgemeinschaft, der Lebensbringer, der Vivificans der ge-
samten, Jahrhunderte und Welten umspannenden Kirche sein. Schon am
hl. Pfingsttage war der Geist des Vaters der ,,Consecrator caelestis nati-
vitatis 32 der Kirche; und bis zum Weltenende bleibt er ihre leitende,
helfende, erleuchtende (vgl. Denzinger 930), trostende, heiligende Kraft.

Da nun andererseits ,,Christus und ,,Kirche in threm tiefsten Wesen
dieselbe Wirklichkeit sind, wird Christi Geist auch zum Geiste der
Kirche. Wie Christus im Geiste der Liebe seinen Vater und sich selber
liebt, so liebt auch die mit ihm verschmolzene Menschheit im HI. Geiste
den Vater: den Urquell ihres Gotteslebens, und Christus: ihren gottlichen
Bruder. Gottes Geist ist es, der in der Kirche mit unaussprechlichen Seuf-
zern zum Vater betet; er selbst ist der grofle, gewaltige Hymnus, der
in unserer Liturgie zum Vater emporflammt. Menschensang und Men-
schenlob werden hier Triger, ja Ausdruck des ewigen, wundervollen
Rhythmus in Gott; sie werden die unseren Sinnen wahrnehmbare Sym-
phonie der ewig jubelnd jauchzenden Sohnesliebe; im Mysterium Magnum
der hl. Messe lodert diese Liebe als lichtreines Opfer dem Vater entgegen,
— im Chorgebete singt und jubelt, fleht und dankt sie als ,,Vox Verbi®,
als ,,die Stimme*“ des ewigen Wortes. Chorgebet und Brevier sind ja
wesentlich das hl. Lied des iiberpersonlichen, Gott und Welt umspannen-
den Menschheitschristus. Wer aber ist die ,,Vox Verbi“? Wer das ewige
Lied des menschgewordenen Wortes? -— Wer anders als der Geist der
Liebe? —

Wie Christus seinen Vater verherrlicht, so muf} er auch sich selbst ver-
herrlichen. Diese Selbstliebe ist bei Christus keine egoistische Figenliebe,
sie ist durchaus keine Uberhebung, sondern die naturbedingte Anerken-
nung seiner Wesenseinheit mit dem Vater. Auch er ist ,,der Erste und
Letzte, der ewig lebende Gott™ (Apk. 1, 18).

Tatsache ist zwar, dafl der Christus der Evangelien vor allem ein Hin-
zum-Vater war und so seine Selbstverherrlichung in Schatten stellte.
Dies ist leicht verstindlich, wenn wir bedenken, dafl Christus besonders
Mensch wurde, um uns seine Gotteskindschaft zu bringen. So wollte er,
als unser Ideal, uns seine eigene Gotteskindschaft vorleben und uns zu-
gleich als Menschensohn ein Beispiel der Demut und des Gehorsams geben.

32 Novatianus, De Trinitate, 29.

108



Vom Geist der Liebe in Gott und in uns

Andeutungen Christi bewufiter Selbstverherrlichung finden wir jedoch
selbst bei den Synoptikern: Christus behauptet hier, er sei grofler als
Jonas und Salomon (Mt. 12, 41—42), heiliger als Tempel und Sabbat
(Mt. 12, 6—8), erhabener als alle Engel (Mt. 16, 27; 24, 30; 26, 54); von
seinen Jlingern fordert er eine Liebe, die selbst die Liebe zu Vater und
Mutter bertrifft (Mt. 10, 37). Diese vom Gottmenschen selbst gewollte
Christusverherrlichung sollte sich besonders nach seiner Auferstehung und
Himmelfahrt entfalten. Christus liebt und verherrlicht sich durch seine
Kirche, durch die Glieder seines mystischen Leibes.

Da nun einerseits Christi Liebe, — sowohl zu seinem Vater wie auch
zu sich und seinen Gliedern, — Hauchen seines Gottesgeistes ist, und
andererseits sein mystischer Leib an jeder Lebenstitigkeit des Hauptes
teilnimmt, ist auch die Liebe aller in Christus zusammengeschlossenen
Seelen — als Liebe zum Vater und als Licbe zu Christus und den mit thm
vereinten oder noch zu vereinenden Menschen — eine Teilnahme
amHauchendes HL. Geistes. Alles Beten und Lieben der Kirche
ist getragen, oder vielmehr durchdrungen und durchgliiht vom Feuer der
aus Christus stromenden Caritas. Wie wuchtig stimmt hierzu ein Wort
unseres groflen Edkhart: ,,Es waren Meister, die da sagten, die Liebe,
die in uns ist, sei der Heilige Geist. Aber dem ist nicht so. Leibliche
Speise, die wir in uns nehmen, wird gewandelt in uns; aber die geistliche
Speise, die wir empfangen, die wandelt uns in sich. Und darum ist die
gottliche Liebe nicht in uns enthalten (das wiren zwei), sondern géttliche
Liebe umgreift uns in sich und wir sind in ihr eins 33.

Die Kirchenviter haben, um die heiligende Gegenwart und Titigkeit
des HI. Geistes in der Kirche auszudriicken, das Wort von der ,,Anima
Ecclesiae® geprigt. Damit aber wollen sie nicht sagen, daf} die dritte
Person der Hl. Dreifaltigkeit sich zur Kirche so verhilt wie die ,,Forma
Substantialis* zum Korper. Der Forma substantialis der Kirche — wenn
wir dieses Wort gelten lassen — entspricht vielmehr der menschgewordene
Logos, denn er ist es, der seinem mystischen Leibe seine ihm eigene und ihm
wesentliche Gottessohnschaft mitteilt3t. Der HI. Geist dagegen ist der
Vivificans dieses Leibes; er ist der Lebensbringer und der Beistand, das

3 Karrer, Eckhart, S. 120.
3 Nach der hebriischen Auffassung vom Menschen konnen wir analogisch von der
Kirche sagen: Christus entspricht dem nefesch, der HI. Geist dem ruach der Kirche.

109



Robert Ernst

Wonnelied und die titige, fruchtbare, die gesamte zu vergéttlichende
Menschheit umfassende und nmschlingende Liebe 35,

In kurzen, kernigen Sitzen hat der grofle Kirchenlehrer Basilius die
universale Tatigkeit des Hl. Geistes wie folgt zusammengefafit: ,,Durch
den Hl. Geist wird uns das Paradies zuriickgegeben, werden wir ins Him-
melreich aufgenommen, wird die Gotteskindschaft uns verliechen. Durch
ihn diirfen wir Gott zuversichtlich unsern Vater nennen; durch den Heili-
gen Geist werden wir teilhaftig der Gnade Christi, der Wiirde, Kind des
Lichtes zu sein, der ewigen Herrlichkeit und — in einem Worte — der
gesamten Fiille des Segens in dieser Zeit und in der zukiinftigen (Migne
P. G. 32, 132).

Darum fleht die Kirche Tag fiir Tag durch den Mund ihrer tausend
Priester und Ordensleute:

O Heiliger Geist vom hochsten Thron,
Eins mit dem Vater und dem Sohn,
Giefl deiner Gaben lichten Schein

Huldvoll in unsere Herzen ein.

Es gebe Sinn, Gemiit und Mund
In frohem Jubellied sich kund:

Die Liebe flamme himmelwirts,
Entziinde auch des Niachsten Herz.

Gewihr uns dies, o Vater mild,

Und du, Gott-Sohn, des Vaters Bild,
Mit dir, dem Geist, der Trost verleiht,
Den ewig alle Schopfung preist 36,

35 _Die heylighe Gheest es een onghemeeten vier, dat overformt ende doerclaert hevet
alle inghekeerde gheeste in gracien ende in glorien; ende sij sijn verschmolten ghelijcden goude
inde forneise godlijcker eenicheyt.” J. v. Ruusbroec: Gesamtausgabe seiner Werke, 1. TL
Mechelen 1932, S. 85.

38 Zitiert nach P, Parsch. Wochenpsalter. Klosterneuburg 1936, S. 77.

110





