
KLEINER BEITRAG 

Der Dienst der Frau in den Religionen und Kirchen 

Unter diesem Titel hat der Marburger Professor Friedrich Heiler ein Sonderheft1 

herausgegeben, das sowohl in den einzelnen Aufsähen als im gesamten Aufbau eine 
äußerst wertvolle Leistung bedeutet, wohl geeignet, allerhand schwebende Fragen unserer 
Zeit auf den rechten Weg zu bringen. 

In einer ausführlichen, gewissenhaft mit Quellenangaben belegten Arbeit über den 
Dienst der Frau in den Religionen der Menschheit zeigt Friedrich Heiler einleitend 
die Tatsache auf, wahrhaft sprechende Tatsachen, die wesenhafte Bindung der Frau an 
das Religiöse kündend. Macht und Würde geht von der heidnischen Seherin, Weissagerin 
und auch Kultpriesterin aus. Von den Vestalinnen •sprechen gelegentlich selbst Kirchen- 
väter . . . mit einer gewissen Bewunderung" (17). Heiler sieht dann •den geheimnis- 
vollen Glanz . . ., der die jungfräulichen Dienerinnen der mater Vesta und Hüterinnen 
ihres unauslöschlichen Feuers umstrahlte", übergehen •auf die jungfräulichen Asketinnen 
und Nonnen der Kirche Christi" (22.) Mehr aber, als solcher Übergang bindet, schneidet 
die •völlig neue Wertung der Frau" trennend zwischen Heidentum und Christentum 
hindurch. Trotj dieser •völlig neuen Wertung" verläuft indessen die Linie anders, als 
man erwarten durfte. Nach einem wunderbaren Aufschwung, der, entsprechend der Er- 
hebung der durch Christus erlösten Frau, diese als Mitarbeiterin neben den Apostel 
stellt, gibt es rasch eine rückläufige Bewegung. Das •Mulier taceat" erklingt, das mit 
Handauflegung und Geistanrufung vom Bischof übertragene Diakonissenamt verschwindet 
wieder. 

H. berichtet dies mit einigem Bedauern. Trotjdem aber, so fährt er selbst fort, •trotj- 
dem die äußeren Rechte der Frau in der christlichen Kirche immer mehr verkürzt wurden, 
so hat sie doch einen immer stärkeren Einfluß auf deren inneres Leben ausgeübt; ja, 
nicht nur das, die Ehrfurcht vor dem religiösen Geheimnis der Frau ist immer mehr ge- 
wachsen. Die Frau erwies sich in immer höherem Maße als Trägerin und Hüterin jenes 
Pneuma, das nach der Pfingstverheißung Joels in gleicher Weise über Gottes Knechte 
und Mägde ausgegossen werden sollte. Das •schwache Geschlecht" offenbarte seine über- 
natürliche, heroische Kraft im Mysterium . . . Als der zweite Beweis dafür, daß die Frau 
Trägerin des Pneuma war, erschien ihre •asketische Jungfräulichkeit" (43). •Ungeheure 
schöpferische Kräfte hat das christliche Nonnentum entbunden. Obwohl die Kirche der 
Frau das sakramentale Priestertum vorenthielt, stellt dieser umfassende Frauendienst 
doch ein-geistiges und sittliches Priestertum besonderer Art dar" (45). 

Könnte man statt •trotzdem" und •obwohl" nicht vielleicht einsehen •weil"? Weil 
eben von Gott dieses besondere und kein anderes Priestertum für die Frau gemeint war? 
Es ist durchaus verständlich, daß im ersten Anlauf jungen Christentums neben dem 
Diakon die Diakonin zu ihrem Amt geweiht wurde, da neben der neuen und bleibenden 
Gleichwertigkeit die alte, aber auch bleibende Andersartigkeit ein wenig übersehen 
wurde. Die •rückläufige Bewegung in bezug auf Frauenrechte" (46) verläuft dann doch 
mit einer gottgewollten Sicherheit. Was wollte denn die •Weihe mit Handauflegung"? 
Sie wollte ausstatten mit einer besonderen Amtsgnade für eine besondere Sendung, wie 
sie der Diakon für seinen Dienst als Armenpfleger, der sonst dem Manne nicht eigen 
ist, zweifellos brauchte. Die Frau war selbstverständlich helfend an seiner Seite und zwar 
eben als Frau. Sie mußte dazu nicht erst eigens ausgesondert, erst eigens begabt werden. 
Macht nicht die Entfaltung der durch die Gnade erhöhten Natur notwendig jede Frau 

1EineheiligeKirche. Zeitschrift für Kirchenkunde und Religionswissenschaft, hrsg. von 
Fr. Heiler. 21. Jahrgang der Hochkirche, 1939, Heft 1•5, 168 S., RM. 3.80, Verlag Ernst Reinhardt in 
München. 



Kleiner Beitrag 31 

zur •Diakonisse", zur Dienerin am Leben? • Nicht, als dächten wir gering vom Wert 
der Weihe, doch sie muß einen Sinn haben. Es hat einen Sinn, den Mann zum Diakon 
zu weihen; doch die Frau zur Diakonisse zu weihen, das heißt eigentlich, sie zur Frau 
weihen und das hat keinen Sinn. 

Wenn H. feststellt: •Alle diese äußeren Beschränkungen vermochten die Entfaltung 
der schöpferischen Kräfte des katholischen Nonnentums nicht zu hemmen" (46), so fügen 
wir gerne hinzu: Im Gegenteil! Sie dämmten den erbsündigen Geltungsdrang, der nach 
•unfraulichen" Werten zielt, ab und sicherten nun erst das freie Fluten der eigentlich 
schöpferischen Kräfte geistigen und leiblichen Muttertums in Kloster und Welt. Mag auch 
das menschliche Werkzeug oftmals aus enger Frauenfeindlichkeit das Zurückdrängen 
durchgeführt haben, es war doch der Heilige Geist am Werke, der weiß, was uns frommt. 
Man könnte jubeln bei einer Feststellung wie dieser: •In den Ländern, welche eine 
heftige Kirchenverfolgung erlitten haben, in Rotspanien wie in Mexiko, entstand von 
selbst auch ohne Weihe ein Laiendiakonissentum, dem mangels an geweihten Priestern 
nicht nur die Taufe, sondern auch die Austeilung der Eucharistie oblag. Nichts vermag 
die Erneuerung urchristlicher Einrichtungen so zu beschleunigen als die Wiederkehr von 
Verfolgungen der urchristlichen Zeit" (47). • Wir sind fest überzeugt, daß die Frau 
heute wie je der äußeren Ämter und Titel nicht bedarf, um heldisch einzuspringen, wo 
es nottut; daß Amt und Titel sie vielmehr hindern würden, wie Sauls Panzer den kleinen 
David, für den er eben nicht gemacht war. 

Dr. Paula S ch ä f e r gründet ihre gute geschichtliche Studie über den Dienst der Frau 
in der alten Kirche auf die Tatsache, daß Frauen am Geheimnis der Erlösung tiefsten 
Anteil nehmen, •doch ist nirgendwo auch nur eine Spur einer amtlichen Beauftragung 
einer Frau entsprechend der Aussendung der Apostel durch Christus nachweisbar^ Eine 
bedeutsame Tatsache!" (49) Und sie muß die Frage: •Galt nun das Diakonissentum . . . 
als eine Art weiblichen Priestertum s?" aufs strengste verneinen (55). 

Immerhin stellt Friedrich W i e ch e r t in einer Übersicht über die Geschichte der Dia- 
konissenweihe fest, •daß es sich bei der Ordination der Diakonissen um eine wirkliche 
sakramentale Weihe handele2 . . . Ihre Einreihung in die Hierarchie erfolgt so, daß sie 
nach Bischof, Priester und Diakon, aber vor Hypodiakon und Lektor stehen" (61). •Die 
Frage aber, ob die Diakonissenweihe der alten Kirche eine .höhere' oder .niedere' ge- 
wesen, ist falsch gestellt und sieht am Eigentlichen vorbei" (72). •Die mancherlei Ein- 
schränkungen heben die Diakonisse wieder deutlich vom Diakon ab. Ihr Pflichtenkreis 
entsprach durchaus den Fähigkeiten ihres Geschlechts. Sie hatte als Mutter alles Schwache 
und Notleidende in weiblicher Weise zu betreuen. Das Amt der Diakonisse war weder 
ein .höheres' noch ein .niederes' Amt auf der Stufenleiter der männlichen Hierarchie. Es 
war eben ein weibliches Amt" (73). Letzteres ist sehr richtig gesehen. Wir aber fügen 
noch bei: Ein allgmeines •weibliches Amt" kann zu den unterschiedlich verleihbaren 
•männlichen Ämtern" niemals in Parallele gesetjt werden. Wir hören auch gleich von 
den Gefahren einer solchen Konkurrenz: •Immer wieder versuchten die Diakonissen, sich 
Rechte anzumaßen, die ihnen nicht zustanden. Immer wieder wird das Lehrverbot er- 
neuert, weil es nötig war. Das IV. Konzil von Karthago schärft mit Nachdruck ein, daß 
die Frau nicht zum Priesteramte (non ad sacerdotium), sondern allein zum Dienste (ad 
ministerium) geweiht werden dürfe" (74). • Man darf der Diakonisse ihre •Anmaßun- 
gen" nicht allzu sehr verargen. Wenn ihr schon überhaupt ein •Amt" verliehen wird, 
dann wird sie sich niemals •bloß" mit dem einen zufrieden geben können. Das wider- 
spräche zu sehr dem menschlichen Strebevermögen. Wenn überhaupt ein hierarchisches 
•Amt", dann auch das des Papstes! Oder aber, und so ist es von Gott gemeint, gar kein 

2 Die Weihe durch den Bischof mittels Handauflegung und Gebet übertrug keine geistliche Gewalt, 
sondern rief •den Heiligen Geist" auf die Diakonisse herab •zur würdigen Vollbringung des ihr anver- 
trauten Werkes"; sie war aber nicht Sakrament, sondern Sakramentale. (So richtig K. Algermissen 
in Lexikon für Theol. u. Kirche III, 277). 



32 Kleiner Beitrag 

•Amt", sondern das nichtamtlich mütterliche Priestertum heiligen Lehensdienstes als be- 
sonderes •Mittlertum" zwischen unerschaffenem und erschaffenem Leben. 

In der anglikanischen Kirche hat man • dazu nimmt Dr. Paula S ch ä f e r nochmals 
das Wort • heute der Frau die Diakonissenweihe als den einzig heiligen ordo (•the one 
Holy Order") aufgetan (78). Den unschätjbaren Diensten, die englische Diakonissen 
leisten, besonders in der Mission, zollen wir volle Bewunderung. Diese Dienste strömen 
aus begnadeten Kräften christlichen Frauentums. Wenn wir aber hören, daß man diesen 
Frauen um ihres Amtes willen den Titel •Reverend" zubilligen will, dann denken wir 
doch mit leichtem Grauen: Gott bewahre! 

Wie wenig das Fehlen des Amtes die Frau daran hindert, Trägerin des Pneuma zu 
sein, das zeigt die ausgezeichnete Arbeit Anna Maria H e i 1 e r s über die Mystikerin in 
der Kirche. Sie faßt das weite Thema präzis unter den Blickpunkt der Frage: •Wie ist 
das Verhältnis der Mystikerin zur Kirche, der lateinischen, der Papstkirche, wie man 
vielleicht um des Kontrastes willen sagen darf?" (88). Und sie findet nicht nur, daß 
sie sich bei •aller Kühnheit und Freiheit ihres mystischen Lebens", der •fast unerhörten 
Selbständigkeit und Sicherheit des Gehens auf gefahrdrohenden Pfaden" (111) doch 
durch den •Gehorsam gegenüber der kirchlichen Leitung" kennzeichnet (92), sondern daß 
die schönsten Andachtsformen unserer heiligen Kirche von ihnen getragen und genährt 
werden: Die Verehrung der aufbewahrten Eucharistie, der Gottesmutter, des Jesuskindes, 
des Herzens Jesu. Sie liebten die Beichte und reckten sich doch als ernste Mahnerinnen 
selbst gegen den Obersten Hirten auf, wenn Gott sie dazu • ohne Amt • bestellte. 
•Die kirchlichen Würdenträger sind groß • und demütig genug, Kritik auch aus dem 
Munde einfacher Mägde Christi zu hören" (111), gerade weil diese nicht von Amts wegen, 
sondern nur in gottunmittelbarem Auftrag reden können. 

Für Esther von K i r ch b a ch: Der Dienst der Mutter in der Kirche ist die kirchliche 
Beamtung der Frau kein Problem; denn sie steht als christliche Mutter zur Mutter Kirche 
in engster Beziehung und hat ihre heimliche Weihe tief in sich. Es geht einem das Herz 
auf über ihren guten, starken Worten: •Wir sollen Mutter sein • so sehr • so ganz, 
daß unsern Kindern am Beispiel der eigenen Mutter etwas davon aufgehen kann, was 
es bedeutet, daß die Kirche Mutter heißt". •Aber nun brauchen wir, um Mutter sein zu 
können, die Kirche. Wo bergen wir uns und unser Kindchen, das wir durch drei Jahres- 
zeiten hindurch getragen, vor dem Jammer und dem Schrecken, der in der Welt, in die 
wir es hineingebären wollen, nun einmal seinen Plat} hat?" (113) . . . •Entscheidend ist, 
daß das Kind in den Jahren der Gährung merkt, woher sie (die Mutter) die Kraft zu 
ihrem Muttersein nimmt" (115). Wie wahr ist es, •daß die Mutter der Kirche und ihrem 
Kinde am tiefsten dient, wenn sie ganz Mutter ist" (115). •Aber die Mütter reichen nicht 
aus. Die Kirche braucht die mütterliche Frau ohne Kinder, die sie ausschickt als Boten 
ihrer Mutterschaft" (116). Ist das nicht unsere Diakonie? Ist uns dieses •Amt" nicht bren- 
nend eingeboren? Wollen wir uns erst durch eine Handauflegung dazu weihen lassen? • 
Damit Dinge gesagt werden, v/ie Esther von Kirchbach sie sagt, dazu müssen heute unsere 
Mütterlichsten schreiben, die sonst lieber stille wären; ohne ihr Zeugnis bliebe ungesagt, 
was um der Not der Zeit willen gesagt werden muß. 

Wundersam ist es, wie der Bericht einer erfahrenen Missionsärztin: Der Dienst der 
Frau in der Mission, wenn auch aus einer scheinbar völlig anderen Lebensschau, doch 
mit der Vorhergehenden harmonisch zusammenklingt. Anna Bramsen sieht in der 
großen Leistung der Frau in der evangelischen Mission die Auswirkung jener Kräfte, •die 
sich selbst neue Kanäle gruben, da die alten versperrt waren. Durch die Reformation 
hatte sich die Stellung der Frau innerhalb des ganzen lebendigen Organismus der Kirche 
sehr verändert, da alle religiösen Frauenorden sich auflösten und so den Frauen in den 
nordischen Ländern die Möglichkeit, sich einem Leben besonderen Dienstes hinzugeben, 
entzogen wurde" (117). In klaren Zügen wird ein Überblick über die grandiosen Lei- 
stungen der •weiblichen Missionare" gegeben, die •in erzieherischer, medizinischer und 



Kleiner Beitrag 33 

sozialer Richtung Pionierinnen wurden" (119). Durch die Pionierinnen selbst aber ward 
der •Typ des sich selbst erhaltenden Mädchens eingeführt und behauptete sich. Die 
Gesellschaft fing an, sich im Guten und Bösen in der Richtung des Westens zu verändern 
und nichts konnte diese Entwicklung aufhalten. Und einer der Züge dieser neuen Gesell- 
schaft war die Befreiung der Frau, die Vermännlichung ihres Lebens" (120). Das weckt 
nun all den herrlichen Erfolgen gegenüber doch die bange Frage: •Waren nicht einige 
dieser Frauen zu geschäftig und entbehrten etwas von jener inneren Ruhe und Kraft, 
welche die empfangen, die mehr in den Dingen der Ewigkeit als in denen der Zeit 
ihren Brennpunkt haben? Standen sie nicht zu oft als unabhängige Individuen da, denen 
es an Gemeinschaft und Zucht einer Kirche fehlte und die eben zu sehr Glieder einer 
Gesellschaft waren? • Es kann niemals ein wirklicher Unterschied zwischen den Dien- 
sten bestehen, mit denen die Kirche die Frau beauftragt. Ob es Osten oder Westen ist, 
sie muß gerade als Frau geweiht hinausgehen, und die Frau ist immer entweder Mutter, 
Tochter, Schwester oder Gattin und will deshalb niemals Betätigungen auf sich nehmen, 
die nicht einer dieser Berufungen angenähert werden können" (120). Da drängt sich 
abermals unsere Frage auf: Genügen da nicht die Tauf- und Firmungsgnaden und das 
Leben aus der heiligen Eucharistie? Muß die Frau noch durch besondere Handauflegung 
zur Mutter, Tochter, Schwester geweiht werden? In tiefer Besinnlichkeit schließt die ver- 
diente Missionsärztin: •Und es kann sein, daß die, welche ausgingen, um zu lehren, sich 
zeitweise mehr fühlten, als säßen sie zu Füßen der Frauen des Ostens, auf daß sie einige 
der großen dynamischen Kräfte, die ihnen über zu viel Weisheit und Einsicht verloren 
gegangen waren, zurückempfangen könnten" (120). 

Der Bericht einer Schwedin, Fil. kand. Karin Elisabeth D a 1 b e r g : Weibliche Seel- 
sorge deutet die Krise an, die der nordischen Kirche durch die offizielle Eingliederung 
der Frau erwächst. Auf Grund der Seelsorgernot hat man ihr zur •Diakonie der Hand" 
auch die •Diakonie des Wortes", ja 1938 sogar das Pfarramt geöffnet, •ohne daß dies 
jedoch irgendwelche praktische Konsequenzen nach sich zog" (122). Doch auch wo das 
•weibliche Seelsorgeramt" nicht pfarrlich führend, sondern nur helfend ausgeübt wird, 
ist es als •Amt" zu selbständig, als daß nicht die Gefahr einer •Doppelheit und Zer- 
splitterung" bestünde, •welche ein Hindernis für den Empfang der vollen, wunderbaren 
Offenbarung der Gnade Gottes werden kann" (125). 

In einer Studie über den Dienst der Frau außerhalb der Großkirche zeichnet Friedrich 
W i e ch e r t die Verkrümmungen und Verzerrungen, die der weibliche Diakonat durch 
die Überspitjung des Amtlichen in den Sekten erfahren hat, deren Stiftung oft •eng mit 
dem Emanzipationsstreben religiös und sittlich zweifelhafter Frauen verbunden war" 
(130). Das überaus unerfreuliche Bild führt zu dem Schluß: •Wo in den Sekten die Frau 
zur Bedeutung gelangt, da geschieht das zumeist ohne Berücksichtigung ihrer eigentlichen 
Berufung. Aus der kirchlichen Prophetin, Witwe, Diakonisse und Mystikerin wird die 
Sektenstifterin, die Hierodule, das vergottete Weib. Die Großkirche hat diese Entwick- 
lung vorausgeahnt und sich nach Kräften dagegen gestemmt" (139). 

Wohltuend strahlt über den traurigen Verirrungen fraulichen Wesens das Bild der 
Jungfrauen und Frauen in der Liturgie in der römischen Kirche, wie es Paul S ch o r - 
1 e m m e r herausarbeitet. Das feine Ineinander von Liturgie und Diakonie, •gleichsam 
ein Schwesternpaar wie Maria und Martha" (125), behandelt Pfarrer Lie. Joh. Heinle. 
Der reiche Gehalt des schlichten Heftes wird vervollständigt durch einen Hinweis auf 
•Neueres Schrifttum über Frau und Religion", wertvoll durch Anne Marie H e i 1 e r s 
maßvolles, klares Urteil. 

Die Übersichtlichkeit in Gliederung des Themas und seiner Unterbauung durch An- 
gabe zahlreicher Quellen und Werke machen das Heft selbst zu einem Quellenwerk, das 
den Frauenseelsorgern und seelsorglich tätigen Frauen • wie viel gibt es ihrer bei uns 
ohne kirchliches Amt und ohne Verlangen danach! wärmsten empfohlen werden kann. 

Oda Schneider, Wien. 




