KLEINER BEITRAG

Der Dienst der Frau in den Religionen und Kirchen

Unter diesem Titel hat der Marburger Professor Friedrich Heiler ein Sonderhefi
herausgegeben, das sowohl in den einzelnen Aufsigen als im gesamten Aufbau eine
duflerst wertvolle Leistung bedeutet, wohl geeignet, allerhand schwebende Fragen unserer
Zeit auf den rechten Weg zu bringen.

In einer ausfiibrlichen, gewissenhaft mit Quellenangaben belegten Arbeit iiber den
Dienst der Frau in den Religionen der Menschheit zeigt Friedrich Heiler einleitend
die Tatsache auf, wahrhaft sprechende Tatsachen, die wesenhafte Bindung der Frau an
das Religiose kiilndend. Macht und Wiirde geht von der heidnischen Seherin, Weissagerin
und auch Kultpriesterin aus. Von den Vestalinnen ,,sprechen gelegentlich selbst Kirchen-
viter . . . mit einer gewissen Bewunderung* (17). Heiler siekt dann ,den geheimnis-
vollen Glanz . . ., der die jungfrdulichen Dienerinnen der mater Vesta und Hiterinnen
ihres unausldschlichen Feuers umstrahlte®, iibergehen ,auf die jungfriulichen Asketinnen
und Nonnen der Kirche Christi (22.) Mehr aber, als solcher Ubergang bindet, schneidet
die ,,vollig neue Wertung der Frau“ trennend zwischen Heidentum und Christentum
hindurch. Trot, dieser ,,vollig neuen Wertung* verlduft indessen die Linie anders, als
man erwarten durfte. Nach einem wunderbaren Aufschwung, der, entsprechend der Er-
hebung der durch Christus erldsten Frau, diese als Mitarbeiterin neben den Apostel
stellt, gibt es rasch eine riickliufige Bewegung. Das ,Mulier taceat” erklingt, das mit
Handauflegung und Geistanrufung vom Bischof iibertragene Diakonissenamt verschwindet
wieder.

H. berichtet dies mit einigem Bedauern. Trogdem aber, so fihrt er selbst fort, ,,trof-
dem die dulleren Rechte der Frau in der christlichen Kirche immer mehr verkiirzt wurden,
so hat sie doch einen immer stirkeren Einfluf auf deren inneres Leben ausgeiibt; ja,
nicht nur das, die Ehrfurcht vor dem religiosen Geheimnis der Frau ist immer mehr ge-
wachsen. Die Frau erwies sich in immer hoherem Mafle als Trigerin und Hiterin jenes
Pneuma, das nach der Pfingstverheiflung Joels in gleicher Weise iiber Gottes Knechte
und Migde ausgegossen werden sollte. Das ,,schwache Geschlecht” offenbarte seine iiber-
natiirliche, heroische Kraft im Mysterium . . . Als der zweite Beweis dafiir, daf} die Frau
Trigerin des Pneuma war, erschien ihre ,,asketische Jungfraulichkeit (43). ,,Ungeheure
schopferische Krifte hat das christliche Nonnentum entbunden. Obwohl die Kirche der
Frau das sakramentale Priestertum vorenthielt, stellt dieser umfassende Frauendienst
doch ein geistiges und sittliches Priestertum besonderer Art dar® (45).

Kénnte man statt ,trogdem* und ,,obwohl* nicht vielleicht einsegen ,,weil“? Weil
eben von Gott dieses besondere und kein anderes Priestertum fiir die Fran gemeint war?
Es ist durchaus verstindlich, daf im ersten Anlauf jungen Christentums neben dem
Diakon die Diakonin zu ihrem Amt geweiht wurde, da ncben der neuen und bleibenden
-Gleichwertigkeit die alte, aber auch bleibende Andersartigkeit ein wenig iibersehen
wurde. Die ,riiklaufige Bewegung in bezug auf Franenrechte” (46) verlauft dann doch
mit einer gottgewollten Sicherheit. Was wollte denn die ,,Weihe mit Handauflegung*?
Sie wollte ausstatten mit einer besonderen Amtsgnade fiir eine besondere Sendung, wie
sie der Diakon fiir seinen Dienst als Armenpfleger, der sonst dem Manne nicht eigen
ist, zweifellos brauchte. Die Frau war selbstverstandlich helfend an seiner Seite und zwar
eben als Frau. Sie mufite dazu nicht erst eigens ausgesondert, erst eigens begabt werden.
Macht nicht die Entfaltung der durch die Gnade erhéhten Natur notwendig jede Frau

'Eine heilige Kirche. Zeitschrift fiir Kirchenkunde und Religionswissenschaft, hrsg. von
Pr. Heiler, 21. Jahrgang der Hochkirche, 1939, Heft 1—5, 168 S., RM. 3.80, Verlag Ernst Reinhardt in
Miinchen. -



Kleiner Beitrag 31

zur ,,Diakonisse”, zur Dienerin am Leben? — Nidht, als dédchten wir gering vom Wert
der Weihe, doch sie mufl einen Sinn haben. Es hat einen Sinn, den Mann zam Diakon
zu weihen; doch die Fran zur Diakonisse zu weihen, das heifit eigentlich, sie zur Frau
weihen und das hat keinen Sinn.

Wenn H. feststellt: ,,Alle diese dufleren Beschrinkungen vermochten die Entfaltung
der schopferischen Krifte des katholischen Nonnentums nidht zu hemmen® (46), so fiigen
wir gerne hinzu: Im Gegenteil! Sie ddimmten den erbsiindigen Geltungsdrang, der nach
wunfraulichen” Werten zielt, ab und sicherten nun erst das freie Fluten der eigentlich
schipferischen Krifte geistigen und leiblichen Muttertums in Kloster und Welt. Mag auch
das menschliche Werkzeug oftmals aus enger Frauenfeindlichkeit das Zuriickdringen
durchgefithrt haben, es war doch der Heilige Geist am Werke, der weiff, was uns frommt.
Man kénnte jubeln bei einer Feststellung wie dieser: ,,In den Lindern, welche eine
heftige Kirchenverfolgung erlitten haben, in Rotspanien wie in Mexiko, entstand von
selbst auch ohne Weihe ein Laiendiakonissentum, dem mangels an geweihten Priestern
nicht nur die Taufe, sondern auch die Austeilung der Eucharistie oblag. Nichts vermag
die Erneuerung urchristlicher Einrichtungen so zu beschleunigen als die Wiederkehr von
Verfolgungen der urchristlichen Zeit* (47). — Wir sind fest iberzeugt, daf} die Frau
heute wie je der -duBeren Amter und Titel nicht bedarf, um heldisch einzuspringen, wo
es nottut; dafl Amt und Titel sie vielmehr hindern wiirden, wie Sauls Panzer den kleinen
David, fiir den er eben nicht gemacht war.

Dr. Paula Sch 4 f er griindet ihre gute geschichtliche Studie iiber den Dienst der Frau
in der alten Kirche auf die Tatsache, dafl Franen am Geheimnis der Erlosung tiefsten
Anteil nehmen, ,,doch ist nirgendwo anch nur eine Spur einer amtlichen Beauftragung
einer Frau entsprechend der Aussendung der Apostel durch Christus nachweisbar. Eine
bedentsame Tatsache!* (49) Und sie mufl die Frage: ,,Galt nun das Diakonissentum . . .
als eine Art weiblichenPriestertums?” aufs strengste verneinen (55).

Immerhin stellt Friedrich Wie chert in einer Ubersicht iiber die Gesdhichte der Dia-
konissenweihe fest, ,dal es sich bei der Ordination der Diakonissen nm eine wirkliche
sakramentale Weihe handele? . . . Thre Einreihung in die Hierarchie erfolgt so, dafl sie
nach Bischof, Priester und Diakon, aber vor Hypodiakon und Lektor stehen™ (61). ,,Die
Frage aber, ob die Diakonissenweihe der alten Kirche eine ,hohere’ oder ,niedere’ ge-
wesen, ist falsch gestellt und sicht am Eigentlichen vorbei® (72). ,,Die mandierlei Ein-
schrinkungen heben die Diakonisse wieder deutlich vom Diakon ab. Ihr Pflichtenkreis
entsprach durchaus den Fahigkeiten ihres Geschlechts. Sie hatte als Mutter alles Schwache
und Notleidende in weiblicher Weise zu betreuen. Das Amt der Diakonisse war weder
ein ,hoheres‘ noch ein ,niederes’ Amt auf der Stufenleiter der miannlichen Hierarchie. Es
war eben ein weibliches Amt“ (73). Letsteres ist sehr richtig geschen. Wir aber fiigen
noch bei: Ein allgmeines ,,weibliches Amt“ kann zu den unterschiedlich verleihbaren
»mannlichen Amtern” niemals in Parallele gesetst werden. Wir héren auch gleich von
den Gefahren einer solchen Konkurrenz: ,,Immer wieder versuchten die Diakonissen, sich
Rechte anzumaflen, die ihnen nicht zustanden. Immer wieder wird das Lehrverbot er-
neuert, weil es notig war. Das IV. Konzil von Karthago scharft mit Nachdruck ein, da§
die Frau nicht zum Priesteramte (non ad sacerdotium), sondern allein zum Dienste (ad
ministerium) geweiht werden dirfe*“ (74). — Man darf der Diakonisse ihre ,,Anmafiun-
gen” hicht allzu sehr verargen. Wenn ihr schon iiberhaupt ein ,,Amt” verlichen wird,
dann wird sie sich niemals ,,blof* mit dem einen zufrieden geben kénnen. Das wider-
spriche zuo sehr dem menschlichen Strebevermégen. Wenn iiberhaupt ein hierarchisches
»~Amt“, dann auch das des Papstes! Oder aber, und so ist es von Gott gemeint, gar kein

2 Die Weihe durch den Bischof mittels Handauflegung und Gebet iibertrng keine geistliche Gewalt,
sondern rief ,.den Heiligen Geist** auf die Diakonisse herab ,,zur wiirdigen Vollbringung des ihr anver-
trauten Werkes‘‘; sie war aber nicht Sakrament, sondern Sakramentale. (So richtig K. Algermissen
in Lexikon fiir Theal. u. Kirche iif, 277).



32 Kleiner Beitrag

»Amt", sondern das nichtamtlich miitterliche Priestertum heiligen Lehensdienstes als be-
sonderes ,Mittlertum®* zwischen unerschaffenem und erschaffenem Leben.

In der anglikanischen Kircie hat man — dazu nimmt Dr. Paula S ch 3 f e r nochmals
das Wort — heute der Frau die Diakonissenweihe als den einzig heiligen ordo (,,the one
Holy Order”) aufgetan (78). Den unschigbaren Diensten, die englische Diakonissen
leisten, besonders in der Mission, zollen wir volle Bewunderung. Diese Dienste strémen
aus begnadeten Kraften christlichen Frauentums. Wenn wir aber héren, dafl man diesen
Frauen um ihres Amtes willen den Titel ,,Reverend zubilligen will, dann denken wir
doch mit leichtem Grauen: Gott bewahre!

Wie wenig das Fehlen des Amtes die Frau daran hindert, Tridgerin des Pneuma zu
sein, das zeigt die ausgezeichnete Arbeit Anna Maria Heilers iiber die Mystikerin in
der Kirche. Sie fafit das weite Thema prizis unter den Blickpunkt der Frage: ,,Wie ist
das Verhiltnis der Mystikerin zur Kirche, der lateinischen, der Papstkirche, wie man
vielleicht um des Kontrastes willen sagen darf?*“ (88). Und sie findet nicht nur, daff
sie sich bei ,,aller Kithnheit und Freiheit ihres mystischen Lebens®, der ,,fast unerhérten
Selbstandigkeit und Sicherheit des Gehens auf gefahrdrohenden Pfaden* (111) doch
durch den ,,Gehorsam gegeniiber der kirchlichen Leitung® kennzeichnet (92), sondern dafl
die schénsten Andachtsformen unserer heiligen Kirche von ihnen getragen und genihrt
werden: Die Verehrung der aufbewahrten Eucharistie, der Gottesmutter, des Jesuskindes,
des Herzens Jesu. Sie liebten die Beichte und reckten sich doch als ernste Mahnerinnen
selbst gegen den Obersten Hirten auf, wenn Gott sie dazu — ohne Amt — bestellte.
,-Die kirchlichen Wiirdentriger sind groff — und demiitig genug, Kritik auch aus dem
Munde einfacher Magde Christi zu horen* (111), gerade weil diese nicht von Amts wegen,
sondern nur in gottunmittelbarem Auftrag reden konnen.

Fiir Esther von Kir chba ch: Der Dienst der Mutter in der Kzrdze ist die kirchliche
Beamtung der Frau kein Problem; denn sie steht als christliche Mutter zur Mutter Kirche
in engster Beziehung und hat ihre heimliche Weihe tief in sich. Es geht einem das Herz
auf uber ihren guten, starken Worten: ,,Wir sollen Mutter sein — so sehr — so ganz,
dafl unsern Kindern am Beispiel der eigenen Mutter etwas davon aufgehen kann, was
es bedeutet, dafl die Kirche Mutter heifit”. ,,Aber nun brauchen wir, um Mutter sein zu
kounnen, die Kirche. Wo bergen wir uns und unser Kindchen, das wir durch drei Jahres-
zeiten hindurch getragen, vor dem Jammer und dem Schrecken, der in der Welt, in die
wir es hineingebiren wollen, nun einmal seinen Plag hat?* (1138) . . . ,,Entscheidend ist,
daf das Kind in den Jahren der Gihrung merkt, woher sie (die Mutter) die Kraft zu
ihrem Muttersein nimmt* (115). Wie wahr ist es, ,,dafl die Mutter der Kirche und ihrem
Kinde am tiefsten dient, wenn sie ganz Mutter ist” (115). ,,Aber die Miitter reichen nicht
aus. Die Kirche braucht die miitterliche Frau ohne Kinder, die sie ausschickt als Boten
ihrer Mutterschaft* (116). Ist das nicht unsere Diakonie? Ist uns dieses ,,Amt* nicht bren-
nend eingeboren? Wollen wir uns erst durch eine Handauflegung dazu weihen lassen? —
Damit Dinge gesagt werden, wie Esther von Kirchbach sie sagt, dazu miissen heute unsere
Miitterlichsten schreiben, die sonst lieber stille wéren; ohne ihr Zeugnis bliebe ungesagt,
was um der Not der Zeit willen gesagt werden mufl.

Wundersam ist es, wie der Bericht einer erfahrenen Missionsdrztin: Der Dienst der
Frau in der Mission, wenn auch aus eiuer scheinbar vollig anderen Lebensschau, doch
mit der Vorhergehenden harmonisch zusammenklingt. Anna Bramsen sieht in der
grofien Leistung der Frau in der evangelischen Mission die Auswirkung jener Krifte, , die
sich selbst neue Kanile gruben, da die alten versperrt waren. Durch die Reformation
hatte sich die Stellung der Frau innerhalb des ganzen lebendigen Organismus der Kirche
sehr verindert, da alle religidsen Frauenorden sich aufldsten und so den Frauen in den
nordischen Lindern die Moglichkeit, sich einem Leben besonderen Dienstes hinzugeben,
entzogen wurde® (117). In klaren Ziigen wird ein Uberblick tiber die grandiosen Lei-
stungen der ,,weiblichen Missionare® gegeben, die ,,in erzicherischer, medizinischer und



Kleiner Beitrag 33

sozialer Richtung Pionierinnen wurden” (119). Durch die Pionierinnen selbst aber ward
der ,, Typ des sich selbst erhaltenden Maiddhens eingefithrt und behauptete sich. Die
Gesellschaft fing an, sich im Guten und Bésen in der Richtung des Westens zu verindern
und nichts konnte diese Entwicklung anfhalten. Und einer der Ziige dieser neuen Gesell-
schaft war die Befreiung der Frau, die Vermannlichung ihres Lebens” (120). Das weckt
nun all den herrlichen Erfolgen gegeniiber doch die bange Frage: ,,Waren nicht einige
dieser Fraven zu geschiftig und entbehrten etwas von jener inneren Ruhe und Kraft,
welche die empfangen, die mehr in den Dingen der Ewigkeit als in denen der Zeit
ihren Brennpunkt haben? Standen sie nicht zu oft als unabhingige Individuen da, denen
es an Gemeinschaft und Zucht einer Kirche fehlte und die eben zn sebr Glieder einer
Gesellschaft waren? — Es kann niemals ein wirklicher Unterschied zwischen den Dien-
sten bestehen, mit denen die Kirche die Frau beauftragt. Ob es Osten oder Westen ist,
sie muf} gerade als Frau geweiht hinausgehen, und die Frau ist immer entweder Mutter,
Tochter, Schwester oder Gattin und will deshalb niemals Betitigungen auf sich nehmen,
die nicht einer dieser Berufungen angenihert werden kdnnen (120). Da dringt sich
abermals unsere Frage auf: Geniigen da nicht die Tauf- urid Firmungsgnaden und das
Leben aus der heiligen Eucharistie? Muf§ die Frau noch durch besondere Handauflegung
zur Mutter, Tochter, Schwester geweiht werden? In tiefer Besinnlichkeit schliefit die ver-
diente Missionsirztin: ,,Und es kann sein, dafl die, welche ausgingen, um zu lehren, sich
zeitweise mehr fithlten, als sdfien sie zu Filen der Franen des Ostens, auf dafl sie einige
der groflen dynamischen Krifte, die ihnen diber zu viel Weisheit und Einsicht verloren
gegangen waren, zuriickempfangen konnten (120).

Der Bericht einer Schwedin, Fil. kand. Karin Elisabeth Dalber g : Weibliche Seel-
sorge deutet die Krise an, die der nordischen Kirche durch die offizielle Eingliederung
der Frau erwichst. Auf Grund der Seelsorgernot hat man ihr zur ,,Diakonie der Hand*
auch die ,,Diakonie des Wortes", ja 1938 sogar das Pfarramt geoffnet, ,,ohne dafl dies
jedoch irgendwelche praktische Konsequenzen nach sich zog* (122). Doch audh wo das
»weibliche Seelsorgeramt® nicht pfarrlich fithrend, sondern nur helfend ausgeiibt wird,
ist es als ,,Amt" zu selbstindig, als daf nicht die Gefahr einer ,,Doppelheit und Zer-
splitterung* Bestiinde, ,,welche ein Hindernis fiir den Empfang der vollen, wnnderbaren
Offenbarung der Gnade Gottes werden kann* (125).

In einer Studie iber den Dienst der Frau auflerhalb der Grofikirche zeichnet Friedrich
Wiedert die Verkrimmungen und Verzerrungen, die der weibliche Diakonat durch
die Uberspisung des Amtlichen in den Sekten erfahren hat, deren Stiftung oft ,,eng mit
dem Emanzipationsstreben religios und sittlich zweifelhafter Frauen verbunden war*
(130). Das iiberaus unerfreuliche Bild fithrt zu dem Schluf8: ,,Wo in den Sekten die Frau
zur Bedeutung gelangt, da geschieht das zumeist ohne Beriicksichtigung ihrer eigentlichen
Berufung. Aus der kirchlichen Prophetin, Witwe, Diakonisse und Mystikerin wird die
Sektenstifterin, die Hierodule, das vergottete Weib. Die Grofikirche hat diese Entwick-
lung vorausgeahnt und sich nach Kriften dagegen gestemmt* (139).

Wohltuend strahlt iiber den traurigen Verirrungen fraulichen Wesens das Bild der
Jungfrauen und Frauen in der Liturgie in der rémischen Kirche, wie es Paul Schor-
lem mer herausarbeitet. Das feine Ineinander von Liturgie und Diakonie, ,gleichsam
ein Schwesternpaar wie Maria und Martha* (125), behandelt Pfarrer Lic. Joh. Heinge.
Der reiche Gehalt des schlichten Heftes wird vervollstindigt durch einen Hinweis auf
,»Neueres Schrifttum @iber Frau und Religion”, wertvoll durch Anne Marie Heilers
maflvolles, klares Urteil.

Die Ubersichtlichkeit in Gliederung des Themas und seiner Unterbauung durch An-
gabe zahlreicher Quellen und Werke machen das Heft selbst zu einem Quellenwerk, das
den Frauenseelsorgern und seelsorglich titigen Frauen — wie viel gibt es ihrer bei uns
ohne kirchliches Amt und ohne Verlangen danach! wiarmsten empfohlen werden kann.

Oda Schneider, Wien.





