Vom Sinn der Geduld

Von Erich Przywara S. J.,'Mﬁndleﬂ

| Fﬁr dieklassische (griechische) Philosophie ist die Ge-
duld eigentlich iiberbaupt nicht vorhanden. Das geht soweit, dafl
Thomas von Aquin, der sie in die Zusammenhinge des klassischen Den-
kens einreihen mochte, schlechthin urteilt: ,,die Geduld . . . fallt ab (deficit)
nicht nur vor den theologischen Tugenden und der Klugheit und Gerech-
tigkeit, die unmittelbar den Menschen ins Gute stellen, sondern auch vor
der Tapferkeit und MaRigkeit, die (ihn) zuriickhalten vor grofieren Hin-
dernissen® (S. Th. 2, 2 q 136 a 2 corp.). Das ist aber die Linic des Gedan-
kens, die im griechischen Wort fiir Geduld grundlegend anhebt: Uber-
stehen (hypomoné). Es ist einmal ein ,,Zuriickbleiben (um zu warten®: -
entgegen der angreifenden Initiative. Es ist dann ein ,,Unter (den Dingen
~und Geschehnissgn) bleiben” als ein aushaltendes ,,Unter-liegen’: ent-
gegen aktivem Widerstand. So wird es geradezu ein iibles ,,Sich-hergeben*:
wie verlorene Menschen sich ohne Unterschied zu allem hergeben. Und
schliefflich, da in dieser Haltung die Passivitit {iberwiegt, ist es ein ,,Zu-
ritck- oder Zuhausebleiben“: im Gegensaty zu jedem aktiv frischen Her-
aus und Hinein in die Welt und Tat. So erscheint das Schweigen der klas-
sischen Philosophie iiber die Geduld als Schweigen iiber etwas, das fiir
eine Erorterung gar nicht in Frage kommen kann: weil es (entsprechend
zu dem Wort bei Thomas von Aquin) das ,,Defizit* in allem ist: nicht ein-
mal ein unwiirdig aktives Verhalten (wie es bei der Demut' scheint), son-
dern die Indolenz unterhalb aller moglichen Aktivitat.

Im Tugendschem ades Aristoteles findet sich freilich eine Tugend,
die der Geduld 4hnlich erscheinen kénnte, aber bei Thomas sowohl gegen
Geduld unterschieden wird wie selber in zwei Tugenden auseinanderfallt.
Es-ist die Milde oder Sanftmut (bei Aristoteles praotés; bei Thomas cle-
mentia et mansuetudo). Fir sie ist es nach Aristoteles kennzeichnend, dafl
meistens nicht sie, sondern ihr entsprechendes Zuviel (hyperbolé) oder Zu-

1 Vgl. vom Verfasser ,,Vom Sinn der Demut” (Stimmen der Zeit 187 (1940) S. 1204.).
-Die mit dieser Studie in den ,,Stimmen der Zeit“ begonnene Reibe iiber den eigent-
lichen Begriff der ,,Christlichen Tugend” seffen wir in dieser Zeitschrift fort. Es folgt
noch eine Studie iiber den ,,Sinn der Liebe” und eine abschlicfende iiber den ,,Sinn der
Tugend” iiberhaupt. ‘



Uom Sinn der Geduld : 115

- wenig (elleipsis) als die wabre Mitte erscheinen. Die Zornmiitigkeit (orgi-
lotés: als das Zuviel) gilt bisweilen als das Positive einer ,,Herrscherkraft”, -
und ihr entgegen die Milde oder Sanftmut als das Zuwenig (Eth. Nik. IV
1126 A 1, 1126 B1—2). Und ebenso gibt sich bisweilen die Zornlosigkeit
(aorgésia, als das Zuwenig) als die wahre Mitte, so dafl die Milde oder
Sanftmut in sie verschwunden scheint (ebd. 1126 B 1). So ist das ,,Sein“
dieser Milde oder Sanfimut das ,,ohne Namen sein“ (ebd. 1125 B 26). In
dieser ,,Anonymitat* ist sie ohne Frage ein legstes Gleichnis zur Geduld
hin. Aber anderseits steht sie nicht ohne Grund mit der Grofimiitigkeit
(megalopsychia) zusammen, die sich gegen die Demut stellte: als die
Tugenden, in denen die Ziigelung der Zornkraft sich vollzieht. Grof-
miitigkeit wie Milde oder Sanftmut haben damit eigentlich ein herrscher-
liches Gesicht: wie eine herrschende Urkraft koniglich sich ziigelt zu Grof3-
mut und Milde und Sanftmut. Und also gerade wird Milde oder Sanft-
mut eigentlich zum Gegenbild der Geduld: als Uberlegenheit koniglicher

Milde und Sanfimut gegeniiber dem Unterliegen und Sichhergeben und

Zuriickbleiben der Geduld. Die Anonymitéit der Milde oder Sanftmut ist
im Grunde eine des Es der Majestit: zum Aufgang ibrer Giitigkeit. Die
Anonymitit der Geduld aber ist eine des Es einer spurlosen Unmerklich-
keit: zum Untergang unter die Dinge.

Dies wird deutlicher, wenn wir die Grundhaltun g der klassischen
Philosophie sichten. Diese ist bei Platon und Aristoteles gewifl etwas, dem
ersten Anschein nach, der Geduld Abnliches’. Denn sie vollzieht sich bei
beiden im Zwischen der Gegensige der Welt, also wie ein ,,Durchharren®
im Durchgang ihres Rhythmus. So sichtet Platon ausdriicklich das Zwi-
schen (metaxy) und Aristoteles ausdriicklich die Mitte (meson). als ein .
Stehen zugleich iber und in den Gegensigen der Welt. Und es ist auch
noch, bei beiden, ein wahres ,,unter den Gegensigen*: wie es dem ,,Unter-
liegen* der Geduld entspriache. Denn fiir Platon liegt der Ton auf den
irdischen Grenzen (peras) gegeniiber dem Grenzlosen (apeiron), und
Aristoteles unterstreicht mit Schirfe die ,,Jeglichkeit” (hekaston) der irdi-
schen Dinge gegeniiber der reinen Idealitdt (eidos). Aber dann ist, bei
beiden, das leste Wort doch eine irdische Gottlichkeit des Zwischen und
der Mitte: bei Platon das Géttliche des ,,unsterblichen Kampf* (maché
athanatos) im Glanz des schopferisch Kiinstlerischen, bei Aristoteles das
Gottliche des ,,Umschwung in sich selbst* (kyklophoria) im Heroismus des
lesten Zerspringens (kolobon). Es ist eine tragische Gottlichkeit und gott-

? Vgl. Analogia entis I (Miinchen 1932) 101—115.



116 Erich Przywara

liche Tragik, — in den leiten Ziigen iiberraschend verwandt jener
,» Trauer® (tristitia), gegen die Thomas die Geduld als ,bewahrende®
Tugend stellt (S.Th.2, 2q 186 a 1 corp.): Trauer verdimmernder Ideali-
tdt bei Platon, Trauer zerspringender Realitit bei Aristoteles®.

(2) Aber durch dieses Gegeniiber zwischen einer gotthaften Uberlegenheit
(die der Geduld ahnlich schiene) und dem wahren Unterliegen der Ge-
‘duld blickt doch das wahre Gesicht der Geduld, wie es in der Offen -
barung des Altenund Neuen Bundes erscheint. Denn als
- das Gemeinsame gibt sich hier in der Tat eine Geduld, die zuerst ,,Geduld
Gottes* ist und dann erst ,,Geduld des Menschen“. — Gott ist, wie die
Sprache des Alten Bundes vom Exodus an immer wieder sagt, der ,,Lang-
miitige (makrothymos): wie entsprechend das Menschengeschlecht seit
Adam und Noe und das Volk des Alten Bundes seit Abraham und Moses
der zum duflersten ,,Uberdrufl und ,,Zorn* reizende Widerstand gegen
Gott ist. Von dieser ,,Langmiitigkeit” her empfingt der Mensch seine
- Geduld: ,,denn Du bist meine Geduld (hypomoné), Herr!* (Ps. 70; 5) und
»von Thm her ist meine Geduld® (Ps. 60; 6). Da aber Gott in Christo
Mensch ward und ,,aus dem, was er litt, lernte das Untertansein“ (Hebr.
5; 8—9) und ,,ausduldete das Kreuz der Schande® (ebd. 12; 2), erscheint
die Langmiitigkeit Gottes als ,,Geduld Christi“ (hypomoné II Thess. 3; 5)
und also Gott als ,,Gott der Geduld” (Rém. 15; 5). — Waihrend im Alten
Bund sich gegeniiberstanden die Langmiitigkeit Gottes iiber den zdhen
Widerstand des Menschen (I Petr. 3; 20. R6m. 2;4) und die Geduld des
Menschen in den Widrigkeiten der Schépfung und der Priifung durch den
Schopfer (Jak. 5; 11), wird es im Neuen Bund gerade in der Geduld das
,» Wunder des Tausches” (admirabile commercium). Der koniglich ,,]ang-
mitige* Gott geht im Geheimnis der Menschwerdung ein in das graueste
Geheimnis des Menschen: in den spurlosen Untergang von Gliick wie Un-
gliick, Jubel wie Verzweiflung in das Schweigen der Geduld: dafl die Ge-
duld das Letste der Aussaat des Wortes Gottes durch das fleischgewordene
Wort - Gott sei (Luk.8;15) und das Leste der Geschichte des Reiches
Gottes .auf Erden (Mark. 13;18.Luk.21;9). Da aber so die ,Langmut®
Gottes eingetauscht wird in der ,,Geduld Christi“ zur ,,Geduld Gottes®,
wird die ,,Geduld” des Menschen teilhaft an der ,,Langmut* Gottes: daf8
,,ihr vollkommen seid, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist*, ,,der
Seine Sonne aufgehen lifit iiber Schlechte und Gute und regnen laflt iiber
Gerechte und Ungerechte* (Matth. 5; 45—47): dafl also der Mensch zum

3 Zu Tragik und Geduld vgl. vom Verfasser Scholastik 74 (1939) 531—544.



Com Sinn der Geduld 117

Menschen sagen kann: ,,Hab Langmut dber mich!“ (Matth. 18; 29). — In
diesem ,,Wunder des Tausches 16st sich jene dunkelste Geduld, die vom
Alten Bund her in den Neuen hinein sich zdh vererbt: das ,,Aushalten
Gottes zu einem ,,Ausdulden’ Gottes in der Geduld des scheinbar sinn-
und ziellosen ,,Wartens* auf Gott: vom ,,Aushalten* Jobs im Feuer Got-
tes (Jak. 5; 11) hin zum geduldigen Warten der Knechte und Brautjung-
frauen in der Nacht (Luk. 12; 35—40. Matth. 25; 1—12). Kraft der Selbst-
mitteilung: der ,,Langmut® Gottes wird es einerseits ein ,,langmiitig sein
diirfen® gegeniiber Gott Selbst: ,Jangmiitig also werdet, Briider, hin zur
Wiederkunft des Herrn® (Jak. 5; 7) in der ,,Langmut der Propheten® (ebd. -
5;10). Anderseits aber schenkt sich in eben diesem Geheimnis der Mit-
vollzug mit der ,,Geduld” des menschgewordenen Gottes: ,,wenn wir mit-
absterben, werden wir auch mitleben; wenn wir uns hingedulden, werden

wir auch mitherrschen® (II Tim. 2; 12). ’

So liegt in der Geduld das Geheimnis der unerschiitterlichen Ruhe
mitten in den duflersten Gegensdgen der steten Wandlung des Lebens:
teilzunehmen an der Stille der Majestit, in der der Unendliche Gott im
Wandel der geschépflichen Gegensdte allwirkend sich kundtut, — aber
teilzunehmen als ,,Diakone Gottes“, d. h. ,,Diener an der Liturgie dieser
Stille der Majestét (diakonoi im liturgischen Sinn) und doch ,,Diener* als
»Laufende im Staub der Erde und mit dem Staub der Erde bedeckt* (dia-
konoi im griechischen Wortsinn). Das ist die Geduld, wie der Zweite
Korintherbrief sie als eigentliche Auswirkung des ,,Dienstes Gottes sieht
und als Wurzel dessen, was Augustinus (in Ps. 138; 16) und Ignatius von
Loyola (Exerc. nr. 23) die ,,Indifferenz‘ nennen als entscheidende Grund-
haltung des Menschen. Das ,,Sich-vorstellen® und ,,Sich-empfehlen des
Christen als Christen geschieht als diese ,,Diakonie der Geduld“. ,In
allem sich vorstellend und empfehlend als Diener Gottes in viel Geduld:
in Tribsalen, in Noten, in Engen, in Schldgen, in Kerkern, in Unbestin-
digkeiten, in Ermattungen, in Schlaflosigkeiten, in Fasten®, und eben so
doch ,,in Reinheit, in Erkenntnis, in Langmut, in Umgénglichkeit, im
Heiligen Geist, in Liebe ohne Maske, im Wort der Wahrheit, in Gewalt
Gottes*, aber darum ,,mit den Waffen der Gerechtigkeit rechts und links,
mitten durch Glorie und Schande, durch schlechten Ruf und guten Ruf®,
im Widerspruch eines Erscheinens nach auflen und eines Seins innen, ,,wie
als landstreichende Gaukler und (doch) Wahrhafte, wie Unbekannte und
(doch) anerkannt, wie Absterbende und siehe wir leben, wie Geziichtigte
und nicht Ertotete, wie Betriibte, immer aber F reuende®, — und also aber



118 . : Eridi Przywara
!

im Nichts iiberstrémend und im Nichts Alles, ,,wie Bettler, viele aber be-
reichernd, wie nichts habend und alles zu Besis* (II Kor. 6; 4—10).

Darum eben erscheint die Geduld als die eigentliche Reife der Liebe:
weil im Ausdulden dieser duflersten Gegensate tiefer die ganze Fiille des
»hinverzehrenden Feuers* ausgeduldet wird, das Gott in Seiner Liebe ist
(Luk. 3; 16; ebd. 12; 49. Apg. 2; 3. Hebr. 12;29). So ist es Herbstlichkeit
einer ausbrennenden Sehnsucht: wie die ,,Kinder Gottes* im ,,Hinharren
der Schopfung™ gesest sind in ,,Stohnen und Wehen” und so ins ,,Ab-
warten in Geduld* (Rém. 18; 15—25). Aber eben so ist es die goldene
Herbstlichkeit des Austragens der Frucht, gerade in den ,,Wehen®, und
also der hochste Sieg der Liebe: ,,alles glaubt sie, alles hofft sie, alles
uberduldet sie” (I Kor.13;7). Darum gilt der Geduld die abschliefende
Seligpreisung des Neuen Bundes, als Inbegriff der Seligpreisungen der
Bergpredigt: ,,Siehe, gliickselig preisen wir die, die sich gedulden!* —
und dies in der Geduld, in der Christus selbst als ,, Weizenkorn* in die
Erde fiel, in sie hinein und in die ,,viele Frucht® hinauf lautlos unterzu-
gehen (Jak. 5;7—11). Denn in diesem Geheimnis gebiert sich das eine
,,vollkommene Werk* Gottes in Christo in der Kirche: der Triumph der
Liebe in ihrer vollkommenen Selbsthingabe. Dieses ,,vollkommene Werk"
ist die ,,Habe* der Geduld, da eben diese Geduld das Nichts eines reinen
Verschwunden ist: ,,die Priifung eures Glaubens erwirkt die Geduld, die
- Geduld aber habe das vollkommene Werk, daf ibr vollkommen seid und
unversehrt, in nichts auslassend® (Jak. 1;3—4). ‘

(8) Indiesen Linien der Offenbarung ist die Richtung der klassischen
(hristlichen) Tradition diber die Geduld im vorauf umzeichnet.
Das Geheimnis der Geduld liegt zwischen einem doppelten ,,Verschwun-
den* (hypo) und doch ,Bleiben* (menein). Das eine erscheint in der
Haltung des ,,Vaters im Himmel®, der mit Seinem glelchmaﬁlgcn »Sonnen-
schein® und ,,Regen® den Rif} zw1schen ,,Schlechten und Guten* und ,,Ge-
rechten und Ungerechten so sehr ,iibergeht”, daf} die Majestit Seines
Gerichtes und Seines Willens ,,verschwunden® scheint in eine sich selbst
,,iiberlassene’ Welt und doch eben so in ihrer unantastbaren Unerbittlich-
keit ,,bleibt®: weil das Schweigen von Licht und Liebe in eben diesem
,,Ubergehen und ,,Uberlassen das eigentlichere Gericht ist (Joh. 3; 19).
Das andere ,,Verschwunden® und doch ,,Bleiben hat zum Gleichnis das
.Samenkorn®, das in die dunkle Erde zwischen ,,Dorngestriipp* und ,,Ge-
stein‘ und ,,Unkraut” so sehr ,,untergeht®, dafl sein Leben ,,verschwun-
den* scheint in dieses ,,Unterliegen® und doch eben so in seinem Uber-
stromen zu ,,viel Frucht“ und ,sechzigfach und hundertfach® (Luk. 8;



Uom Sinn der Geduld | 119

4—15. Matth. 13;24—30) ,,bleibt“: weil das Schweigen von Glanz und
Glut in eben diesem ,,Untergehen® und ,,Unterliegen* die eigentlichere
Fruchtbarkeit ist (Joh.12;24). Dieses ,,Verschwunden” und doch ,,Blei-
ben* zwischen schweigendem Gericht und schweigender Fruchtbarkeit ist
der eigentliche Ort der Geduld.

Est ist darum zunidchst kennzeichnend fiir die Tradition, daf nicht so
sehr die griechischen Kirchenviter, sondern eigentlich erst die lateinischen,
und unter diesen vorab Cyprian eine Lehre von der Geduld entwidkeln.
— Fiir den grofiten Geist der griechischen Theologie, O rigenes, ist ge-
wifl bestimmend der Atem der Gottlichen Souverinitit in allem Auf und
Ab der Geschichte (und also unter der Form der Geduld des schweigenden
Gerichts), aber dies zum ausschlieflichen Sinn des Aufstiegs unseres
Geistes zur Nachfolge solcher Souverénitdt', — So ist auch Augusti-
nus, als der grofite Geist der lateinischen Vater, an und fiir sich mehr
- geneigt, die Geduld vorwiegend als Nachfolge der schweigenden Gott-
lichen Souverinitit zu sehen: ,,Willst du langmiitig sein? Sieh die Ewig-
keit Gottes . . . . Schlinge dein Herz zur Ewigkeit Gottes, und mit ihm.
wirst du ewig sein“ (inPs.91;8—09). Sein Buch iiber die Geduld sichtet sie
darum auch wesentlich von der souverdnen Geduld Gottes her: ,,die
. Tugend der Seele, die Geduld heifit, ist eine so grofle Gabe Gottes, dafl
" sie auch als Dessen, der sie uns schenkt, Geduld gekiindet wird, in der Er
harrt, dafl die Bosen sich bessern” (de pat. 1;1). Und darum tragt das
Gesicht der Geduld auch weiterhin diese Ziige: die souverine Ruhe des
Zeugen fiir die Gottliche Wahrheit inmitten aller irdischen Widerstande
und Unbilden. Doch im letsten Kapitel erklingt das Lob der ,,Geduld der
Armen*: ,der noch Glaubenden, noch nicht Schauenden; der noch Hoffen-
: den, noch nicht Haltenden; der in Sehnsucht Seufzenden, noch nicht in-
Gliik Herrschenden; der noch Hungernden und Diirstenden, noch nicht
Gesittigten: dieser Armen Geduld geht nicht verloren auf ewig* (29; 26).
Diese Richtung vollendet sich im ,;anti-donatistischen® Augustin: da er
gegen die Anwilte der heiligen Absolutismen die einfache Menschlichkeit
kiindet: ,,nicht nimlich, da wir leben in Menschen-Dingen, kénnen wir
auswandern aus Menschen-Dingen. Mit Duldsamkeit miissen wir leben
unter den Bosen: denn, da wir bos waren, lebten mit Duldsamkeit Gute
unter uns. Indem wir nicht vergessen, was wir waren, werden wir nicht
verzweifeln an denen, die jet sind, was wir waren® (in Ps. 50; 24). Alle
souverdne Langmut ist hierin geldscht in ein einfach menschliches Dulden:

* Vgl. Origenes, Geist und Feuer, von Hans Urs von Balthasar, Salzburg 1938.

2



120 Erich Przywara

»Dulde! dazu ndmlich bist du geboren: dulde, weil vielleicht du géduldet
bist* (serm. 47 nr. 5; 6). Ja, umgekehrt, schenkt sich die Teilnahme an der
Gottlichen Souveranitat erst im Ausmaf dieser einfach duldenden Mensch-
lichkeit: ,,wenn du dem Menschen, dda du doch Mensch bist, die Mensch-
lichkeit weigerst, wird dir auch'Gott die Gottlichkeit weigern® (serm. 259; 8).

Diese Spannweite zwischen gottférmiger Langmut und menschférmi-
gem Durchdulden erscheint voll in Cy p rian: wie nicht umsonst gerade
er es ist, in dem die Majestdt und zugleich kithle Niichternheit des romi-
schen Geistes sich darstellt. Wie der Jakobusbrief innerhalb der Offen-
barung, so ist innerhalb der Kirchenviter Cyprians Buch ,,Uber das Gut
der Geduld* das Hohelied dieser christlichen Reife. Geduld gerade ist
dasjenige, was ,,je immer nuglicher ist zum Leben und je immer grofler
zur Glorie® (1). Sie ist die ,,Tugend®, die ,,uns mit Gott . . . gemein ist",
und also ein ,,Gut®, das ,,die Gottliche Majestat empfieblt” (3): ,,Geduld
ist Gottes Sache, und wer lind und geduldig und mild ist, ist Nachahmer
Gott Vaters* (5). Diese Geduld erscheint in der Gestalt Christi: ,,all seine
-Handlungen sind sofort von eben Seiner Ankunft an durch die Geduld als
Geléit bezeichnet (6). ,,Seine Majestit bekennt Er auch nicht unter eben
der Passion. Bis zum Ende durchdauernd und bestindig wird alles aus-
geduldet, daf vollbracht werde in Christo die volle und volikommene Ge-
duld* (7). Eben diese Geduld ist darum auch das Zeichen der Kirche als
des Leibes Christi. Sie ist im Alten Bunde das Zeichen der ,,Patriarchen
und Propheten und aller Gerechten®, ,die die Gestalt Christi als (Ihm)
vorausgehendes Bild trugen® (10). Sie ist die Form der Kirche des Neuen
Bundes: ,,Seine Kirche schliefit Er fiirr niemand. Jene Gegner, jene Léste-
rer, jene steten Feinde Seines Namens, wenn sie Bufle tun fiir das Ver-
gehen, wenn sie die begangene Fehltat anerkennen, 1488t Er nicht nur zum
Nachlafl des Verbrechens zu, sondern auch zum Lohn des Himmlischen
Reidbs . . . Gelebendigt wird durch Christi Blut, auch wer Christi Blut ver-
gofl* (8). — So ist es die Geduld, ,,durch die wir in Christo bleiben, um
mit Christo zu Gott kommen zu kénnen® (20). Sie ist das ,,Gut Christi®,
wie ,,die Ungeduld das Bos des Teufels”; ,,und wie einer, in dem Christus
wohnt und bleibt, geduldig erfunden wird, so ist Ungeduld in Existenz
einer, dessen Geist die Nichtswiirdigkeit des Teufels besessen halt“ (19).
So ist Geduld die christliche Form schlechthin: ,,sie ist es, die die Grund-
lagen unsres Glaubens fest bewehrt; sie ist es, die das Wachsen der Hoff-
nung zur Hohe vortreibt. Sie lenkt das Tun, dafl wir halten kénnen den
Weg Christi, wihrend durch Seine Duldsamkeit wir schreiten; sie bewirkt,
dafl wir durchbeharren als Kinder Gottes, wihrend die Geduld des Vaters



Uom Sinn der Geduld ' 121

wir nachahmen® (20). Und doch ist Geduld eben hierin nur einfach
menschliche Form, dafl ihre Erbabenheit verschwinde unter der Gewohn-
lichkeit menschlichen Loses iiberhaupt: ,,jeder von uns, da er geboren wird
und aufgenommen im Gasthaus dieser Welt, nimmt seinen Anfang mit
Tranen, und obwohl noch iiber alles unwissend und unkundig, weif} er
nichts anderes im ersten Augenblick seiner Geburt als weinen . . . Schweif§
doch kostet es, solange man hier lebt und sich miiht . . . Dulden und aus-
harren heifdt es, . . . dal} wir, zur Hoffnung der Wahrheit und Freiheit
zugelassen, zur Wahrheit und Freiheit selbst gelangen kénnen® (12—13).

So wird es nun folgerichtig immer mehr die Form christlicher Geduld:
dafd sie einerseits als die goldene Reife des Lebens erscheint, aber doch
stirker in der Gestalt gewchnlichen Stillwerdens und Schwindens, — bis
dazu, dafl sie bei den groflen Theologen und Philosophen der Kirche, wie
Thomas von Aquin, als eine ,Hilfstugend” dasteht, die ,,vor den theo-
logischen Tugenden® und den Kardinaltugenden ,,abfalit* (S.Th.2,2q
136 a2 2 corp), und in den groflen Ordensregeln hochstens in Schluflworten
gekiindet wird. Sie gehort, im lateinischen (patientia) wie deutschen Wort
(Geduld), gewifl zum Geheimnis der Passion als dem ,,Bligleuchten des
Kreuzes in seiner ,,Glorie”. Aber fiir ihre Besonderheit, gegeniiber dem
Leiden iiberhaupt, setst sich das griechische Wort durch: ein schweigendes
,Durchbleiben” (moné), das aber ,,unter den Dingen (hypo) sich voll-
zieht und also selber als untersinkendes Schweigen. Es bleibt das Symbol
Cyprians: die ins schweigende Leiden und Sterben verschwiegene und
also Selber tibergangene Majestdt, — im Unterschied zur Langmut, in der
die Majestat alles tibrige (schonend) tibergeht. Das ist die Entfaltung des
Bildes der Demut von Benedikt zu Thomas von Aquin zu Ignatius von
Loyola zu Theresia vom Kind Jesus und Heiligen Antli.

Die Regel Sankt Benedikts sieht die Geduld als die Reife objek-
tiven Dienstes. Darum 138}t der Prolog alles in der ,,Miihsal des Gehor-
sams'‘ (oboedientiae laborem) begriindet sein zur ,Kriegsschule des
Herrendienstes* und hierin hin zu dem, worin dieser Weg gipfelt: daf§
wir ,teilnehmen an den Leiden Christi durch die Geduld, um gewiirdigt
zu werden als Seines Reiches Losgenossen®. Darum sind die letsten ,, Werk-
zeuge der guten Werke® (cap. 4) eben diese Geduld: ,,Niemand hassen,
(wilden) Eifer nicht haben, Neid nicht austiben, Streit nicht lieben, An-
maflung fliechen, die Alteren ehrfiirchten, die Jiingeren lieben, in Christi
Liebe fiir die Feinde beten, bet Meinungsverschiedenheit mit einem vor
Sonnenuntergang zum Frieden riidkkehren, und an Gottes Barmherzigkeit
niemals verzweifeln.” Und darum geht die besondere benediktinische Er-

2#



122 ~ Erich Przywara

ziehung von Gehorsam (cap. 5) zur Schweigsamkeit' (cap. 6) zur Demut
(cap. 7) und also hinein in den Chordienst, — und dies in besonderer
Weise iiber die vierte Stufe der Demut, in der der ganze Weg sich zu-
sammenfafit: ,,wenn man eben im Gehorsam in harten und widrigen Din-
gen oder auch sogar bei Zufiigung irgendwelchen Unredhts, schweigenden
Bewufitseins und Gewissens die Geduld umfingt und aushaltend nicht
schlaff wird oder davongeht Es ist Geduld als Geschwiegenwerden in
den objektiven Dienst. ’

Dieser Geist ist es offenbar, der in den knappen und fast enttiuschen-
~ den Darlegungen lebt, die Thomas von Aquin {iber die Geduld
bietet. Einerseits steht gerade die Geduld dem gegeniiber, was nach
Augustinus die dritte und fast unitberwindbare Versuchung des christ-
lichen Lebens ist: ,,Ekel und Uberdrufl® in ,,einer Art Hinsiechen der
Seele” (in Ps. 106;10). Es ist nicht nur die besondere Versuchung von
,»Gesets und Propheten im Alten Bund, im Uberdrufl des Moses (Lev. 20;
8—13. Deut. 81;27—29) und des Elias (I Kon. 19; 3—4, 10—12), und die
besondere Versuchung der Apostel im Neuen Bund (IIKor. 1;8usw.),
sondern es ist geradezu die ,,Versuchung Gottes“: da Gott im Uberdrufl
iber das Menschengeschlecht die Sintflut verhdngte (Gen. 6, 1—7) und da
Christus in Gethsemani, im Eingang in das Werk der Erlosung, ,,begann

. sich zu ekeln” (Mark. 14; 38). Dieser ,,Trauer” steht die Geduld als
besondere Tugend, nach Thomas, gegeniiber: indem ,,durch ‘die Geduld
der Geist vorgewahrt wird, daf er nicht durch Traurigkeit iberstirzt
wiirde* (S.Th. 2; 2 q 136 a 1 ad 3). Aber wie diese ,, Traurigkeit® im Alten
und Neuen Bund, bei Gott und beim Menschen, eigentlich als etwas er-
scheint, dem man gehelmmsvoll erliegt, um es so durchzudulden, so gerdt
eben auch die Geduld in die Form dieses durchduldenden Erliegens: so
daf sie vor dem Glanz der ,,theologischen Tugenden® und der Kardinal-
tugenden ,,abfillt (S.Th. ebd.a 2 corp.) und nur als ein ,,Sekundéres®
und eine ,,teilformige Moglichkeit” innerhalb der Tapferkeit gilt (ebd.
a 4 corp.). In ihrem Wesen tréigt die Geduld das tiefste Geheimnis Gottes:
daBl auch und gerade der Triumph Seiner Liebe im Gleichnis des ,,Uber-
druf} durchbricht. Aber eben darum liegt iber ihr der dichteste Schleier:
daf sie fast iiberhaupt nicht als Tugend anerkannt ist.

Das empfingt seine leste Schirfe bei Ignatius von Loyola und Therese
vom Kind Jesus und Heiligen Antlits. Bei ihnen geht auch das Wort Ge-
duld fast noch unter. — Es ist bei Ignatius das je immer Mehr des

Dienstes, darin das Geheimnis der Geduld sich verbirgt: die Selbst- .

verstindlichkeit, in der alles personliche Weh und Wohl in die sachliche



Dom Sinn der Geduld ‘ 123

-, Indifferenz aufgeht und untergeht, hinein in das Geheimnis der ,,Liebe*

als Dienstes der ,,Strahlen* und ,,Wasser®, Gottes Liebe zu strahlen und
zu strémen. Nicht Ignatius selbst, sondern erst Nadal an der Leiche des
Heiligen schreibt das Wort, in dem das Geheimnis der Geduld ausdriick-
lich sich ausspricht: ,,als wie einer, der tber sich hinweg ging vollkommen
und iiber den alle hinweg gingen, worin uns Christus bezeichnet, wen wir
zum Fihrer gehabt und immer haben werden, ndmlich Christus in unserm
General“ (Mon. Nadal IV 697). Geduld ist so sebr ein ,,Deficit”, daf sie -
positiv nur das Transparent der Reprisentation ist und negativ das reine
Ubergangensein. — Therese vomKind JesusundHeiligen
A ntlit aber nimmt der Geduld anch noch den Glanz dieses ,,Rein®, IThr
Leben steht bis zum Ende in den ,,Finsternissen‘ eines ,,Unter der Erde*
(Histoire 346), bis dazu, daf§ ihre Sterbestunde darum ringt, ,-hicht zu be-
reuen, dafl ich mich ausgeliefert habe der Liebe* (Novissima verba 194).-
Eben darin und eben darum aber ist nur mehr ein Klein und Winzig und
Gewohnlich fiir sie das Gleichnis der Geduld: nicht das ,,Glorreiche der
» Verachtung®, sondern das Unauffillige und Gewohnliche des ,,Verges-
sen“ (Histoire 348); — nicht die grofle Einsamkeit, sondern das ,,Sich-
Aufgeben des kieinen Kindes, das einschlummert obne Furcht in den
Armen seines Vaters” (H.209). Es ist das ganze Ubergangen, aber als
leiser Duft der ,,Rosenblitter unter den ,,Schritten’’, die dartber schrei-

" ten (H.417f), und als einfiltige Schénheit des ,,Gédnsebliimchens*, daran

man voriibergeht (H. 6).

Das ist das heroische Geheimnis der Geduld, daf sie allein der dunkel-
sten Ddmonie gegeniibersteht: einer solchen ,,Tragik®, dafl Gott Selbst
erscheint in ,,Reue des Uberdru8* (Gen. 6; 6) und ,,Angst des Uberdruf}
(Mark. 14; 33). Das aber erst ist das eigentlich gottliche Geheimnis der
Geduld, daf in ihr alles ,,Sich-Zeigen®, auch und gerade das von Heilig-
keit und Apostolat, untergeht und aufgeht zu Luft und also gerade zum
,,Wohlduft Christi fiir Gott“ (Il Kor.2;14—16). Geduld ist Gottes
Tugend als dieses Verschwunden: wie Gottes Souverdne Majestit gerade

.darin Sich kundtut, dafl Er untcrgcht und aufgeht in den Ablauf der Ge-

setse und Geschichte der Welt, die Er schuf und erloste. Geduld ist des
Menschen Tugend aber, da dieses Verschwunden unscheinbar ,,menschlich
eingingig” (Phil. 4;5) erscheint: ,Kind“, das man freundlich ubersieht
und das sich freundlich iibersehen lifit; ,,Rosenblitter®, die lautlos hin-
rieseln und tiber die man ,,sanft geht; ,,Ginsebliimchen®, das bliht im
Unbeadhtet.





