
Vom Sinn der Geduld 

Von Erich Przywara S. J., München 

Für die klassische (griechische) Philosophie ist die Ge- 
duld eigentlich überhaupt nicht vorhanden. Das geht soweit, daß 

Thomas von Aquin, der sie in die Zusammenhänge des klassischen Den- 
kens einreihen möchte, schlechthin urteilt: •die Geduld ... fällt ab (deficit) 
nicht nur vor den theologischen Tugenden und der Klugheit und Gerech- 
tigkeit, die unmittelbar den Menschen ins Gute stellen, sondern auch vor 
der Tapferkeit und Mäßigkeit, die (ihn) zurückhalten vor größeren Hin- 
dernissen'* (S. Th. 2, 2 q 136 a 2 corp.). Das ist aber die Linie des Gedan- 
kens, die im griechischen Wort für Geduld grundlegend anhebt: Über- 
stehen (hypomone). Es ist einmal ein •Zurückbleiben (um zu warten": 
entgegen der angreifenden Initiative. Es ist dann ein •Unter (den Dingen 
und Geschehnissen) bleiben" als ein aushaltendes •Unter-liegen": ent- 
gegen aktivem Widerstand. So wird es geradezu ein übles •Sich-hergeben": 
wie verlorene Menschen sich ohne Unterschied zu allem hergeben. Und 
schließlich, da in dieser Haltung die Passivität überwiegt, ist es ein •Zu- 
rück- oder Zuhausebleiben": im Gegensatj zu jedem aktiv frischen Her- 
aus und Hinein in die Welt und Tat. So erscheint das Schweigen der klas- 
sischen Philosophie über die Geduld als Schweigen über etwas, das für 
eine Erörterung gar nicht in Frage kommen kann: weil es (entsprechend 
zu dem Wort bei Thomas von Aquin) das •Defizit" in allem ist: nicht ein- 
mal ein unwürdig aktives Verhalten (wie es bei der Demut1 scheint), son- 
dern die Indolenz unterhalb aller möglichen Aktivität. 

ImTugendschema des Aristoteles findet sich freilich eine Tugend, 
die der Geduld ähnlich erscheinen könnte, aber bei Thomas sowohl gegen 
Geduld unterschieden wird wie selber in zwei Tugenden auseinanderfällt. 
Es ist die Milde oder Sanftmut (bei Aristoteles praotes; bei Thomas de- 
mentia et mansuetudo). Für sie ist es nach Aristoteles kennzeichnend, daß 
meistens nicht sie, sondern ihr entsprechendes Zuviel (hyperbole) oder Zu- 

1 Vgl. vom Verfasser •Vom Sinn der Demut" (Stimmen der Zeit 137 (1940) S. 120 ff.). 
Die mit dieser Studie in den •Stimmen der Zeit" begonnene Reihe über den eigent- 
lichen Begriff der •Christlichen Tugend" setjen wir in dieser Zeitschrift fort. Es folgt 
noch eine Studie über den •Sinn der Liebe" und eine abschließende über den •Sinn der 
Tugend" überhaupt. 



Vom Sinn der Geduld H5 

wenig (elleipsis) als die wahre Mitte erscheinen. Die Zornmütigkeit (orgi- 
lot6s: als das Zuviel) gilt bisweilen als das Positive einer •Herrscherkraft", 
und ihr entgegen die Milde oder Sanftmut als das Zuwenig (Eth. Nik. IV 
1126 AI, 1126B 1•2). Und ebenso gibt sich bisweilen die Zornlosigkeit 
(aorgesia, als das Zuwenig) als die wahre Mitte, so daß die Milde oder 
Sanftmut in sie verschwunden scheint (ebd. 1126B 1). So ist das •Sein" 
dieser Milde oder Sanftmut das •ohne Namen sein" (ebd. 1125B26). In 
dieser •Anonymität" ist sie ohne Frage ein letjtes Gleichnis zur Geduld 
hin. Aber anderseits steht sie nicht ohne Grund mit der Großmütigkeit 
(megalopsychia) zusammen, die sich gegen die Demut stellte: als die 
Tugenden, in denen die Zügelung der Zornkraft sich vollzieht. Groß- 
mütigkeit wie Milde oder Sanftmut haben damit eigentlich ein herrscher- 
liches Gesicht: wie eine herrschende Urkraft königlich sich zügelt zu Groß- 
mut und Milde und Sanftmut. Und also gerade wird Milde oder Sanft- 
mut eigentlich zum Gegenbild der Geduld: als Überlegenheit königlicher 
Milde und Sanftmut gegenüber dem Unterliegen und Sichhergeben und 
Zurückbleiben der Geduld. Die Anonymität der Milde oder Sanftmut ist 
im Grunde eine des Es der Majestät: zum Aufgang ihrer Gütigkeit. Die 
Anonymität der Geduld aber ist eine des Es einer spurlosen Unmerklich- 
keit: zum Untergang unter die Dinge. 

Dies wird deutlicher, wenn wir die Grundhaltung der klassischen 
Philosophie sichten. Diese ist bei Piaton und Aristoteles gewiß etwas, dem 
ersten Anschein nach, der Geduld Ähnliches2. Denn sie vollzieht sich bei 
beiden im Zwischen der Gegensätje der Welt, also wie ein •Durchharren" 
im Durchgang ihres Rhythmus. So sichtet Piaton ausdrücklich das Zwi- 
schen (metaxy) und Aristoteles ausdrücklich die Mitte (meson) als ein 
Stehen zugleich über und in den Gegensätzen der Welt. Und es ist auch 
noch, bei beiden, ein wahres •unter den Gegensätzen": wie es dem •Unter- 
liegen" der Geduld entspräche. Denn für Piaton liegt der Ton auf den 
irdischen Grenzen (peras) gegenüber dem Grenzlosen (apeiron), und 
Aristoteles unterstreicht mit Schärfe die •Jeglichkeit" (hekaston) der irdi- 
schen Dinge gegenüber der reinen Idealität (eidos). Aber dann ist, bei 
beiden, das letjte Wort doch eine irdische Göttlichkeit des Zwischen und 
der Mitte: bei Piaton das Göttliche des •unsterblichen Kampf" (mache 
athanatos) im Glanz des schöpferisch Künstlerischen, bei Aristoteles das 
Göttliche des •Umschwung in sich selbst" (kyklophoria) im Heroismus des 
letjten Zerspringens (kolobon). Es ist eine tragische Göttlichkeit und gött- 

* Vgl. Analogia entis I (München 1932) 101•115. 



116 Eridt Przywara 

liehe Tragik, • in den legten Zügen überraschend verwandt jener 
•Trauer" (tristitia), gegen die Thomas die Geduld als •bewahrende" 
Tugend stellt (S. Th. 2, 2 q 136 a 1 corp.): Trauer verdämmernder Ideali- 
tät bei Piaton, Trauer zerspringender Realität bei Aristoteles3. 

(2) Aber durch dieses Gegenüber zwischen einer gotthaften Überlegenheit 
(die der Geduld ähnlich schiene) und dem wahren Unterliegen der Ge- 
duld blickt doch das wahre Gesicht der Geduld, wie es in der Offen- 
barung des Alten und Neuen Bundes erscheint. Denn als 
das Gemeinsame gibt sich hier in der Tat eine Geduld, die zuerst •Geduld 
Gottes" ist und dann erst •Geduld des Menschen". • Gott ist, wie die 
Sprache des Alten Bundes vom Exodus an immer wieder sagt, der •Lang- 
mütige" (makrothymos): wie entsprechend das Menschengeschlecht seit 
Adam und Noe und das Volk des Alten Bundes seit Abraham und Moses 
der zum äußersten •Überdruß" und •Zorn" reizende Widerstand gegen 
Gott ist. Von dieser •Langmütigkeit" her empfängt der Mensch seine 
Geduld: •denn Du bist meine Geduld (hypomone), Herr!" (Ps. 70; 5) und 
•von Ihm her ist meine Geduld" (Ps. 60; 6). Da aber Gott in Christo 
Mensch ward und •aus dem, was er litt, lernte das Untertansein" (Hebr. 
5; 8•9) und •ausduldete das Kreuz der Schande" (ebd. 12; 2), erscheint 
die Langmütigkeit Gottes als •Geduld Christi" (hypomone II Thess. 3; 5) 
und also Gott als •Gott der Geduld" (Rom. 15; 5). • Während im Alten 
Bund sich gegenüberstanden die Langmütigkeit Gottes über den zähen 
Widerstand des Menschen (I Petr. 3; 20. Rom. 2; 4) und die Geduld des 
Menschen in den Widrigkeiten der Schöpfung und der Prüfung durch den 
Schöpfer (Jak. 5; 11), wird es im Neuen Bund gerade in der Geduld das 
•Wunder des Tausches" (admirabile commercium). Der königlich •lang- 
mütige" Gott geht im Geheimnis der Menschwerdung ein in das graueste 
Geheimnis des Menschen: in den spurlosen Untergang von Glück wie Un- 
glück, Jubel wie Verzweiflung in das Schweigen der Geduld: daß die Ge- 
duld das Letzte der Aussaat des Wortes Gottes durch das fleischgewordene 
Wort-Gott sei (Luk. 8; 15) und das Letjte der Geschichte des Reiches 
Gottes auf Erden (Mark. 13; 13. Luk. 21; 9). Da aber so die •Langmut" 
Gottes eingetauscht wird in der •Geduld Christi" zur •Geduld Gottes", 
wird die •Geduld" des Menschen teilhaft an der •Langmut" Gottes: daß 
•ihr vollkommen seid, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist", •der 
Seine Sonne aufgehen läßt über Schlechte und Gute und regnen läßt über 
Gerechte und Ungerechte" (Matth.5;45•47): daß also der Mensch zum 

3 Zu Tragik und Geduld vgl. vom Verfasser Scholastik 74 (1939) 531•544. 



Vom Sinn der Geduld 117 

Menschen sagen kann: •Hab Langmut über mich!" (Matth. 18; 29). • In 
diesem •Wunder des Tausches" löst sich jene dunkelste Geduld, die vom 
Alten Bund her in den Neuen hinein sich zäh vererbt: das •Aushalten" 
Gottes zu einem •Ausdulden" Gottes in der Geduld des scheinbar sinn- 
und ziellosen •Wartens" auf Gott: vom •Aushalten" Jobs im Feuer Got- 
tes (Jak. 5; 11) hin zum geduldigen Warten der Knechte und Braut Jung- 
frauen in der Nacht (Luk. 12; 35•40. Matth. 25; 1•12). Kraft der Selbst- 
mitteilung der •Langmut" Gottes wird es einerseits ein •langmütig sein 
dürfen" gegenüber Gott Selbst: •langmütig also werdet, Brüder, hin zur 
Wiederkunft des Herrn" (Jak. 5; 7) in der •Langmut der Propheten" (ebd. 
5; 10). Anderseits aber schenkt sich in eben diesem Geheimnis der Mit- 
vollzug mit der •Geduld" des menschgewordenen Gottes: •wenn wir mit- 
absterben, werden wir auch mitleben; wenn wir uns hingedulden, werden 
wir auch mitherrschen" (II Tim. 2; 12). 

So liegt in der Geduld das Geheimnis der unerschütterlichen Ruhe 
mitten in den äußersten Gegensätzen der steten Wandlung des Lebens: 
teilzunehmen an der Stille der Majestät, in der der Unendliche Gott im 
Wandel der geschöpflichen Gegensä^e allwirkend sich kundtut, • aber 
teilzunehmen als •Diakone Gottes", d. h. •Diener" an der Liturgie dieser 
Stille der Majestät (diakonoi im liturgischen Sinn) und doch •Diener" als 
•Laufende im Staub der Erde und mit dem Staub der Erde bedeckt" (dia- 
konoi im griechischen Wortsinn). Das ist die Geduld, wie der Zweite 
Korintherbrief sie als eigentliche Auswirkung des •Dienstes Gottes" sieht 
und als Wurzel dessen, was Augustinus (inPs. 138; 16) und Ignatius von 
Loyola (Exerc. nr. 23) die •Indifferenz" nennen als entscheidende Grund- 
haltung des Menschen. Das •Sich-vorstellen" und •Sich-empfehlen" des 
Christen als Christen geschieht als diese •Diakonie der Geduld". •In 
allem sich vorstellend und empfehlend als Diener Gottes in viel Geduld: 
in Trübsalen, in Nöten, in Engen, in Schlägen, in Kerkern, in Unbestän- 
digkeiten, in Ermattungen, in Schlaflosigkeiten, in Fasten", und eben so 
doch •in Reinheit, in Erkenntnis, in Langmut, in Umgänglichkeit, im 
Heiligen Geist, in Liebe ohne Maske, im Wort der Wahrheit, in Gewalt 
Gottes", aber darum •mit den Waffen der Gerechtigkeit rechts und links, 
mitten durch Glorie und Schande, durch schlechten Ruf und guten Ruf", 
im Widerspruch eines Erscheinens nach außen und eines Seins innen, •wie 
als landstreichende Gaukler und (doch) Wahrhafte, wie Unbekannte und 
(doch) anerkannt, wie Absterbende und siehe wir leben, wie Gezüchtigte 
und nicht Ertötete, wie Betrübte, immer aber Freuende", • und also aber 



118 Erich Przywara 

i 

im Nichts überströmend und im Nichts Alles, •wie Bettler, viele aber be- 
reichernd, wie nichts habend und alles zu Besitj" (II Kor. 6; 4•10). 

Darum eben erscheint die Geduld als die eigentliche Reife der Liebe: 
weil im Ausdulden dieser äußersten Gegensätje tiefer die ganze Fülle des 
•hinverzehreriden Feuers" ausgeduldet wird, das Gott in Seiner Liebe ist 
(Luk.3;16;ebd. 12;49. Apg.2;3.Hebr. 12;29). So ist es Herbstlichkeit 
einer ausbrennenden Sehnsucht: wie die •Kinder Gottes" im •Hinharren 
der Schöpfung" gesetjt sind in •Stöhnen und Wehen" und so ins •Ab- 
warten in Geduld" (Rom. 18; 15•25). Aber eben so ist es die goldene 
Herbstlichkeit des Austragens der Frucht, gerade in den •Wehen", und 
also der höchste Sieg der Liebe: •alles glaubt sie, alles hofft sie, alles 
überduldet sie" (IKor. 13; 7). Darum gilt der Geduld die abschließende 
Seligpreisung des Neuen Bundes, als Inbegriff der Seligpreisungen der 
Bergpredigt: •Siehe, glückselig preisen wir die, die sich gedulden!" • 
und dies in der Geduld, in der Christus selbst als •Weizenkorn" in die 
Erde fiel, in sie hinein und in die •viele Frucht" hinauf lautlos unterzu- 
gehen (Jak. 5; 7•11). Denn in diesem Geheimnis gebiert sich das eine 
•vollkommene Werk" Gottes in Christo in der Kirche: der Triumph der 
Liebe in ihrer vollkommenen Selbsthingabe. Dieses •vollkommene Werk" 
ist die •Habe" der Geduld, da eben diese Geduld das Nichts eines reinen 
Verschwunden ist: •die Prüfung eures Glaubens erwirkt die Geduld, die 
Geduld aber habe das vollkommene Werk, daß ihr vollkommen seid und 
unversehrt, in nichts auslassend' (Jak. 1;3•4). 

(3) In diesen Linien der Offenbarung ist die Richtung der klassischen 
(christlichen) Tradition über die Geduld im vorauf umzeichnet. 
Das Geheimnis der Geduld liegt zwischen einem doppelten •Verschwun- 
den" (hypo) und doch •Bleiben" (menein). Das eine erscheint in der 
Haltung des •Vaters im Himmel", der mit Seinem gleichmäßigen •Sonnen- 
schein" und •Regen" den Riß zwischen •Schlechten und Guten" und •Ge- 
rechten und Ungerechten" so sehr •übergeht", daß die Majestät Seines 
Gerichtes und Seines Willens •verschwunden" scheint in eine sich selbst 
•überlassene" Welt und doch eben so in ihrer unantastbaren Unerbittlich- 
keit •bleibt": weil das Schweigen von Licht und Liebe in eben diesem 
•Übergehen" und •Überlassen" das eigentlichere Gericht ist (Joh. 3; 19). 
Das andere •Verschwunden" und doch •Bleiben" hat zum Gleichnis das 
•Samenkorn", das in die dunkle Erde zwischen •Dorngestrüpp" und •Ge- 
stein" und •Unkraut" so sehr •untergeht", daß sein Leben •verschwun- 
den" scheint in dieses •Unterliegen" und doch eben so in seinem Über- 
strömen zu •viel Frucht"  und •sechzigfach und hundertfach" (Luk. 8; 



Vom Sinn der Geduld \\g 

4•15. Matth. 13; 24•30) •bleibt": weil das SAweigen von Glanz und 
Glut in eben diesem •Untergehen" und •Unterliegen" die eigentlichere 
Fruchtbarkeit ist (Joh. 12; 24). Dieses •Verschwunden" und doch •Blei- 
ben" zwischen schweigendem Gericht und schweigender Fruchtbarkeit ist 
der eigentliche Ort der Geduld. 

Est ist darum zunächst kennzeichnend für die Tradition, daß nicht so 
sehr die griechischen Kirchenväter, sondern eigentlich erst die lateinischen, 
und unter diesen vorab Cyprian eine Lehre von der Geduld entwickeln. 
• Für den größten Geist der griechischen Theologie, O r i g e n e s, ist ge- 
wiß bestimmend der Atem der Göttlichen Souveränität in allem Auf und 
Ab der Geschichte (und also unter der Form der Geduld des schweigenden 
Gerichts), aber dies zum ausschließlichen Sinn des Aufstiegs unseres 
Geistes zur Nachfolge solcher Souveränität4. • So ist auch Augusti- 
nus, als der größte Geist der lateinischen Väter, an und für sich mehr 
geneigt, die Geduld vorwiegend als Nachfolge der schweigenden Gött- 
lichen Souveränität zu sehen: •Willst du langmütig sein? Sieh die Ewig- 
keit Gottes .... Schlinge dein Herz zur Ewigkeit Gottes, und mit ihm- 
wirst du ewig sein" (in Ps. 91; 8•9). Sein Buch über die Geduld sichtet sie 
darum auch wesentlich von der souveränen Geduld Gottes her: •die 
Tugend der Seele, die Geduld heißt, ist eine so große Gabe Gottes, daß 
sie auch als Dessen, der sie uns schenkt, Geduld gekündet wird, in der Er 
harrt, daß die Bösen sich bessern" (de pat. 1; 1). Und darum trägt das 
Gesicht der Geduld auch weiterhin diese Züge: die souveräne Ruhe des 
Zeugen für die Göttliche Wahrheit inmitten aller irdischen Widerstände 
und Unbilden. Doch im legten Kapitel erklingt das Lob der •Geduld der 
Armen": •der noch Glaubenden, noch nicht Schauenden; der noch Hoffen- 
den, noch nicht Haltenden; der in Sehnsucht Seufzenden, noch nicht in 
Glück Herrschenden; der noch Hungernden und Dürstenden, noch nicht 
Gesättigten: dieser Armen Geduld geht nicht verloren auf ewig" (29; 26). 
Diese Richtung vollendet sich im •anti-donatistischen" Augustin: da er 
gegen die Anwälte der heiligen Absolutismen die einfache Menschlichkeit 
kündet: •nicht nämlich, da wir leben in Menschen-Dingen, können wir 
auswandern aus Menschen-Dingen. Mit Duldsamkeit müssen wir leben 
unter den Bösen: denn, da wir bös waren, lebten mit Duldsamkeit Gute 
unter uns. Indem wir nicht vergessen, was wir waren, werden wir nicht 
verzweifeln an denen, die jetjt sind, was wir waren" (in Ps. 50; 24). Alle 
souveräne Langmut ist hierin gelöscht in ein einfach menschliches Dulden: 

4 Vgl. Origenes, Geist und Feuer, von Hans Urs von Balthasar, Salzburg 1938. 

2 



120 Erich Przywara 

•Dulde! dazu nämlich bist du geboren: dulde, weil vielleicht du geduldet 
bist" (serm. 47 nr. 5; 6). Ja, umgekehrt, schenkt sich die Teilnahme an der 
Göttlichen Souveränität erst im Ausmaß dieser einfach duldenden Mensch- 
lichkeit: •wenn du dem Menschen, da du doch Mensch bist, die Mensch- 
lichkeit weigerst, wird dir auch'Gott die Göttlichkeit weigern" (serm. 259; 3). 

Diese Spannweite zwischen gottförmiger Langmut und menschförmi- 
gem Durchdulden erscheint voll in C y p r i a n : wie nicht umsonst gerade 
er es ist, in dem die Majestät und zugleich kühle Nüchternheit des römi- 
schen Geistes sich darstellt. Wie der Jakobusbrief innerhalb der Offen- 
barung, so ist innerhalb der Kirchenväter Cyprians Buch •Über das Gut 
der Geduld" das Hohelied dieser christlichen Reife. Geduld gerade ist 
dasjenige, was •je immer nützlicher ist zum Leben und je immer größer 
zur Glorie" (1). Sie ist die •Tugend", die •uns mit Gott . . . gemein ist", 
und also ein •Gut", das •die Göttliche Majestät empfiehlt" (3): •Geduld 
ist Gottes Sache, und wer lind und geduldig und mild ist, ist Nachahmer 
Gott Vaters" (5). Diese Geduld erscheint in der Gestalt Christi: •all seine 
•Handlungen sind sofort von eben Seiner Ankunft an durch die Geduld als 
Geleit bezeichnet" (6). •Seine Majestät bekennt Er auch nicht unter eben 
der Passion. Bis zum Ende durchdauernd und beständig wird alles aus- 
geduldet, daß vollbracht werde in Christo die volle und vollkommene Ge- 
duld" (7). Eben diese Geduld ist darum auch das Zeichen der Kirche als 
des Leibes Christi. Sie ist im Alten Bunde das Zeichen der •Patriarchen 
und Propheten und aller Gerechten", •die die Gestalt Christi als (Ihm) 
vorausgehendes Bild trugen" (10). Sie ist die Form der Kirche des Neuen 
Bundes: •Seine Kirche schließt Er für niemand. Jene Gegner, jene Läste- 
rer, jene steten Feinde Seines Namens, wenn sie Buße tun für das Ver- 
gehen, wenn sie die begangene Fehltat anerkennen, läßt Er nicht nur zum 
Nachlaß des Verbrechens zu, sondern auch zum Lohn des Himmlischen 
Reichs .. . Gelebendigt wird durch Christi Blut, auch wer Christi Blut ver- 
goß" (8). • So ist es die Geduld, •durch die wir in Christo bleiben, um 
mit Christo zu Gott kommen zu können" (20). Sie ist das •Gut Christi", 
wie •die Ungeduld das Bös des Teufels"; •und wie einer, in dem Christus 
wohnt und bleibt, geduldig erfunden wird, so ist Ungeduld in Existenz 
einer, dessen Geist die Nichtswürdigkeit des Teufels besessen hält" (19). 
So ist Geduld die christliche Form schlechthin: •sie ist es, die die Grund- 
lagen unsres Glaubens fest bewehrt; sie ist es, die das Wachsen der Hoff- 
nung zur Höhe vortreibt. Sie lenkt das Tun, daß wir halten können den 
Weg Christi, während durch Seine Duldsamkeit wir schreiten; sie bewirkt, 
daß wir durchbeharren als Kinder Gottes, während die Geduld des Vaters- 



Vom Sinn der Geduld 121 

wir nachahmen" (20). Und doch ist Geduld eben hierin nur einfach 
menschliche Form, daß ihre Erhabenheit verschwinde unter der Gewöhn- 
lichkeit menschlichen Loses überhaupt: •jeder von uns, da er geboren wird 
und aufgenommen im Gasthaus dieser Welt, nimmt seinen Anfang mit 
Tränen, und obwohl noch über alles unwissend und unkundig, weiß er 
nichts anderes im ersten Augenblick seiner Geburt als weinen . . . Schweiß 
doch kostet es, solange man hier lebt und sich müht . . . Dulden und aus- 
harren heißt es, . . . daß wir, zur Hoffnung der Wahrheit und Freiheit 
zugelassen, zur Wahrheit und Freiheit selbst gelangen können" (12•13). 

So wird es nun folgerichtig immer mehr die Form christlicher Geduld: 
daß sie einerseits als die goldene Reife des Lebens erscheint, aber doch 
stärker in der Gestalt gewöhnlichen Stillwerdens und Schwindens, • bis 
dazu, daß sie bei den großen Theologen und Philosophen der Kirche, wie 
Thomas von Aquin, als eine •Hilfstugend" dasteht, die •vor den theo- 
logischen Tugenden" und den Kardinaltugenden •abfällt" (S. Th. 2, 2 q 
136 a 2 corp), und in den großen Ordensregeln höchstens in Schlußworten 
gekündet wird. Sie gehört, im lateinischen (patientia) wie deutschen Wort 
(Geduld), gewiß zum Geheimnis der Passion als dem •Blitjleuchten des 
Kreuzes" in seiner •Glorie". Aber für ihre Besonderheit, gegenüber dem 
Leiden überhaupt, setjt sich das griechische Wort durch: ein schweigendes 
•Durchbleiben" (mone), das aber •unter" den Dingen (hypo) sich voll- 
zieht und also selber als untersinkendes Schweigen. Es bleibt das Symbol 
Cyprians: die ins schweigende Leiden und Sterben verschwiegene und 
also Selber übergangene Majestät, • im Unterschied zur Langmut, in der 
die Majestät alles übrige (schonend) übergeht. Das ist die Entfaltung des 
Bildes der Demut von Benedikt zu Thomas von Aquin zu Ignatius von 
Loyola zu Theresia vom Kind Jesus und Heiligen Antlitj. 

Die Regel Sankt Benedikts sieht die Geduld als die Reife objek- 
tiven Dienstes. Darum läßt der Prolog alles in der •Mühsal des Gehor- 
sams" (oboedientiae laborem) begründet sein zur •Kriegsschule des 
Herrendienstes" und hierin hin zu dem, worin dieser Weg gipfelt: daß 
wir •teilnehmen an den Leiden Christi durch die Geduld, um gewürdigt 
zu werden als Seines Reiches Losgenossen". Darum sind die legten •Werk- 
zeuge der guten Werke" (cap. 4) eben diese Geduld: •Niemand hassen, 
(wilden) Eifer nicht haben, Neid nicht ausüben, Streit nicht lieben, An- 
maßung fliehen, die Älteren ehrfürchten, die Jüngeren lieben, in Christi 
Liebe für die Feinde beten, bei Meinungsverschiedenheit mit einem vor 
Sonnenuntergang zum Frieden rückkehren, und an Gottes Barmherzigkeit 
niemals verzweifeln." Und darum geht die besondere benediktinische Er- 



122 -~ Erich Przywara 

ziehung von Gehorsam (cap. 5) zur Schweigsamkeit • (cap. 6) zur Demut 
(cap. 7) und also hinein in den Chordienst, • und dies in besonderer 
Weise über die vierte Stufe der Demut, in der der ganze Weg sich zu- 
sammenfaßt: •wenn man eben im Gehorsam in harten und widrigen Din- 
gen oder auch sogar bei Zufügung irgendwelchen Unrechts, schweigenden 
Bewußtseins und Gewissens die Geduld umfängt und aushaltend nicht 
schlaff wird oder davongeht." Es ist Geduld als Geschwiegenwerden in 
den objektiven Dienst. 

Dieser Geist ist es offenbar, der in den knappen und fast enttäuschen- 
den Darlegungen lebt, die Thomas von Aquin über die Geduld 
bietet. Einerseits steht gerade die Geduld dem gegenüber, was nach 
Augustinus die dritte und fast unüberwindbare Versuchung des christ- 
lichen Lebens ist: •Ekel und Überdruß" in •einer Art Hinsiechen der 
Seele" (inPs. 106; 10). Es ist nicht nur die besondere Versuchung von 
•Gesetü und Propheten" im Alten Bund, im Überdruß des Moses (Lev. 20; 
3•13. Deut. 31; 27•29) und des Elias (IKön. 19; 3•4,10•12), und die 
besondere Versuchung der Apostel im Neuen Bund (II Kor. 1; 8 usw.), 
sondern es ist geradezu die •Versuchung Gottes": da Gott im Überdruß 
über das Menschengeschlecht die Sintflut verhängte (Gen. 6, 1•7) und da 
Christus in Gethsemani, im Eingang in das Werk der Erlösung, •begann 
. . . sich zu ekeln" (Mark. 14; 33). Dieser •Trauer" steht die Geduld als 
besondere Tugend, nach Thomas, gegenüber: indem •durch die Geduld 
der Geist vorgewahrt wird, daß er nicht durch Traurigkeit überstürzt 
würde" (S. Th. 2; 2 q 136 a 1 ad 3). Aber wie diese •Traurigkeit" im Alten 
und Neuen Bund, bei Gott und beim Menschen, eigentlich als etwas er- 
scheint, dem man geheimnisvoll erliegt, um es so durchzudulden, so gerät 
eben auch die Geduld in die Form dieses durchduldenden Erliegens: so 
daß sie vor dem Glanz der •theologischen Tugenden" und der Kardinal- 
tugenden •abfällt" (S. Th. ebd. a 2 corp.) und nur als ein •Sekundäres" 
und eine •teilförmige Möglichkeit" innerhalb der Tapferkeit gilt (ebd. 
a 4 corp.). In ihrem Wesen trägt die Geduld das tiefste Geheimnis Gottes: 
daß auch und gerade der Triumph Seiner Liebe im Gleichnis des •Über- 
druß" durchbricht. Aber eben darum liegt über ihr der dichteste Schleier: 
daß sie fast überhaupt nicht als Tugend anerkannt ist. 

Das empfängt seine letjte Schärfe bei Ignatius von Loyola und Therese 
vom Kind Jesus und Heiligen Antlitj. Bei ihnen geht auch das Wort Ge- 
duld fast noch unter. • Es ist bei Ignatius das je immer Mehr des 
Dienstes, darin das Geheimnis der Geduld sich verbirgt: die Selbst- 
verständlichkeit, in der alles persönliche Weh und Wohl in die sachliche 



Vom Sinn der Geduld 123 

•Indifferenz" aufgeht und untergeht, hinein in das Geheimnis der •Liebe" 
als Dienstes der •Strahlen" und •Wasser", Gottes Liebe zu strahlen und 
zu strömen. Nicht Ignatius selbst, sondern erst Nadal an der LeicEe des 
Heiligen schreibt das Wort, in dem das Geheimnis der Geduld ausdrück- 
lich sich ausspricht: •als wie einer, der über sich hinweg ging vollkommen 
und über den alle hinweg gingen, worin uns Christus bezeichnet, wen wir 
zum Führer gehabt und immer haben werden, nämlich Christus in unserm 
General" (Mon. Nadal IV 697). Geduld ist so sehr ein •Deficit", daß sie 
positiv nur das Transparent der Repräsentation ist und negativ das reine 
Übergangensein. • Therese vomKindJesus undHeiligen 
A n 11 i tj aber nimmt der Geduld auch noch den Glanz dieses •Rein". Ihr 
Leben steht bis zum Ende in den •Finsternissen" eines •Unter der Erde" 
(Histoire 346), bis dazu, daß ihre Sterbestunde darum ringt, •nicht zu be- 
reuen, daß ich mich ausgeliefert habe der Liebe" (Novissima verba 194). 
Eben darin und eben darum aber ist nur mehr ein Klein und Winzig und 
Gewöhnlich für sie das Gleichnis der Geduld: nicht das •Glorreiche" der 
•Verachtung", sondern das Unauffällige und Gewöhnliche des •Verges- 
sen" (Histoire 348); • nicht die große Einsamkeit, sondern das •Sich- 
Aufgeben des kleinen Kindes, das einschlummert ohne Furcht in den 
Armen seines Vaters" (H. 209). Es ist das ganze Übergangen, aber als 
leiser Duft der •Rosenblätter" unter den •Schritten", die darüber schrei- 
ten (H.417f), und als einfältige Schönheit des •Gänseblümchens", daran 
man vorübergeht (H. 6). 

Das ist das heroische Geheimnis der Geduld, daß sie allein der dunkel- 
sten Dämonie gegenübersteht: einer solchen •Tragik", daß Gott Selbst 
erscheint in •Reue des Überdruß" (Gen. 6; 6) und •Angst des Überdruß" 
(Mark. 14; 33). Das aber erst ist das eigentlich göttliche Geheimnis der 
Geduld, daß in ihr alles •Sich-Zeigen", auch und gerade das von Heilig- 
keit und Apostolat, untergeht und aufgeht zu Luft und also gerade zum 
•Wohlduft Christi für Gott" (II Kor. 2; 14•16). Geduld ist Gottes 
Tugend als dieses Verschwunden: wie Gottes Souveräne Majestät gerade 
darin Sich kundtut, daß Er untergeht und aufgeht in den Ablauf der Ge- 
setje und Geschichte der Welt, die Er schuf und erlöste. Geduld ist des 
Menschen Tugend aber, da dieses Verschwunden unscheinbar •menschlich 
eingängig" (Phil. 4; 5) erscheint: •Kind", das man freundlich übersieht 
und das sich freundlich übersehen läßt; •Rosenblätter", die lautlos hin- 
rieseln und über die man •sanft" geht; •Gänseblümchen", das blüht im 
Unbeachtet. 




