17

St. Michael und die Madonna

Geschwisterheilige in Frommigkeit, Liturgie und Kunst.
Von Universitdtsprofessor D.Dr. Georg Schreiber.

Das Zueinander, die Verbindung und Gruppierung von Heiligen bei
Fliigelaltiren und Deckenfresken, bei Kirchenpatrozinien und Ge-
betstexten verdient ndhere Ergriindung. Von mehr als einem Ausgangs-
punkt. Gewif§ schaltete sich fir diese Z uor d nung Willkirliches und
Zufalliges ein. Der Wille und der Taufname des Stifters, die personliche
Auffassung und auch die Laune des Kiinstlers, ebenso der wechselnde Ge-
schmack der Zeiten und Stilepochen machten sich geltend. Doch wer schir-
fer zusiecht, wird selbst inmitten des Personlichen und Modischen das Wal-
ten dlterer Volksvorstellungen erkennen; denn in den Zeitaltern, die der
deutschen Aufklarung voraufgingen, wurde dieses Zueinander bestimm-
ter Heilbringer ungemein fein empfunden. Es war innerlich stark bedingt.
In der Tat, die Goldene Legende des genuesischen Erzbischofs Jakob a
Voragine (T 1298), die von Inklusen vorbereitet und weitergegeben wurde,
ebenso die Heiligenleben des Surius (1 1578) und des Ribadeneira (T 1611),
die noch die Monatszettel des Rokoko erfiillten, hatten dieses Zueinander
tiefer ergriffen und erzihlerisch beleuchtet. Aber erst die Aufkliarung hat
mit der dgenden Satire eines A. v. Bucher (1 1817) und B. M. Werkmeister
(T 1823) jene kiihle und kalte Distanz, ja jene Ablehnung der Heiligen ge-
schaffen, die sich noch in den Vergletscherungen des 19. und 20. Sikulums
abzeichnet.

In dlteren Jahrhunderten machte sich demnach eine Fulle von Motiven
geltend, um bestimmte Gruppierungen heraufzufithren: biblische Ur-
spriinge (Lazarus und seine Geschwister in der Magdaleneniiberlieferung
und in der Plastik der Magdalenenkapellen; so die Skulpturen in der tiro-
lischen Kirche in Gschniy), Martyrerakten mit der Darstellung einer Pas-
sio, die eine Mehrheit von Blutzeugen ehrfiirchtig auffithrt, Uberfiihrung
von Heiligenleibern (Petrus und Marcellinus unter Einhard nach Seligen-
stadt), Legendenbildung und Kultwanderung haben neben anderen Ur-
sachen immer wieder dahin gewirkt, die kulturbedeutsame Art einer gei-
stigen Verwandtschaft heraufzufithren. So werden in jener Passio, die {iber
den gefeierten Blutzeugen Laurentius berichtet, der Papst Sixtus und der
Erzdiakon der romischen Kirche ungemein eng verbunden, als Vater und
Sohn, zugleich als Zwillingsbrider eines grofien schicksalhaften Erlebens.
Ihr bewegtes Zwiegesprich, das grofle Tiefen aufriihrt (Sinn des Marty-

9 . .



18 D. Dr. Georg Schreiber

riums, Enthusiasmus der Urkirche, Armutsidee), gehort zu den kostlichsten
Dialogen der Weltliteratur. Aber das Interesse, das fiir beide Heilige aus-
gelost wurde, griff weit iiber die Martyrerakten hinaus. An mehr als einer
Stelle begegnen sich in deutschen Landschaften als néachste Nachbarn Lau-
rentius- und Sixtuskirchen als steinernes Echo jener denkwiirdigen Unter-
redung. Zugleichals eine Verbundenheit, die in den Volksglauben emgmg
Wiederum treffen sich in Bildern und Fresken, die sich der St. Georgs-
legende zuwenden, die Drachenheiligen St. Georg und St. Margareth.
Wird doch die Jungfrau, die vom Kimpfer St. Georg errettet wird, viel-
fach als St. Margareth angesprochen’. Zuweilen hat ein duflerer Anlaf}
derartige Verbindungen und Verschrankungen geférdert. So meldet der

' Heiligenkalender seine Eigenart an. Fabian und Sebastian erlebten ihr
Natalitium (Martyrium) am gleichen 20. Januar (Depositio martyrum des
Chronographen von 354). Doch auch die Volksnot und die in Angsten emp-
fundene Notwendigkeit, sie mit Heilbringern abzuwehren, fithrte zusam-
men. So wirkten die Pestpatrone Sebastian und Rochus zunichst als Einzel-
heilige. Jeder hatte je nach Landschaft und Volkstum, nach Hospital und
Genossenschaft (Sebastiansbruderschaften, franziskanisches Tertiarentum
bei Rochus) einen Herrschaftsbezirk fiir sich. Aber in nachtridentinischer
Zeit traten sie, besonders in siiddeutschem Raum, als Dioskuren auf’.

_ Ahnliches begab sich bei bauerlichen Heilbringern. St. Leonhard ward ein
bevorzugter Patron des bayerischen Stammes. St. Wendelin dagegen ist
Franken und Alemannen stirker nahegetreten’. Und doch stellt man fiir
die gleichen bayrisch-schwibischen Gebiete fest, dafl sie oft genug als
Bauernpatrone selbander und eintrichtig im gleichen Gotteshaus er-
scheinen. :

So vollzieht sich bei diesen und anderen Hellbrlngem das stete Zu-
einander einer schicksalhaften Kameradschaft. Es ist der Anlafl zur Be-
griundung einer sakralen Verwandtschaft. Die Bande einer gewissen Fami-
liaritat und einer gern gesehenen Zwillingsbruderschaft werden gekniipft.
mon, Die Heiligen als Kirchenpatrone. Paderborn 1892, 266; L. Pfleger, Die
elsissische Pfarrei. Strafiburg 1936, 28 f.; A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im

Mittelalter. 2 Bde. Freiburg i. Br.'1909, Bd. 1, 875, 877 und im Register; M. Buchberger,
Lexikon fiir Theologie und Kirche, Freiburg i. Br. 1930 ff., Bd. 9, 609 {.

2 A. Krefting, St. Michael und St. Georg in ihren geistesgeschichtlichen Bezichungen.
Jena 1938, 62 f.

3 G. Schreiber, Deutsche Bauernfrommigkeit. Diisseldorf 1937, 43, 44, 61.

* Ebd. 91 u. 92 im Register; A. Selzer, St. Wendelin. Leben und Verehrung eines
alemannisch-frinkischen Volksheiligen. Saarbriiden 1936, Dazu G. Schreiber, Zur Wen-
delinsforlsdmng, bei G. Schreiber, Volk und Volkstum. Miinchen 1938, Bd. 3, 347—353.



St. Michael und die Madonna 19

Wenn der Personenkreis, der sich zueinander bekennt, ein groflerer ist,
wird eine Art geistliche Sippe aufgerichtet. Manches im Werden und
Wacdhsen dieser kultischen Prozesse mochte auch von dem Gefolgschafts-
gedanken gesechen werden (Petrus als Haupt der Zwélfe, Mauritius als
Anfiihrer der Thebier, Ursula und ihre zunichst elf, dann elftausend' Ge-
fahrtinnen)®. Wir haben fiir diese Anndherung und fiir dieses Zueinander,
fiir solches Sich-Suchen und Sich-Finden, an anderen Stellen die Bezeich-
nung Geschwisterheilige angewandt’. Dieser Ausdruck soll die
ganze Zartheit und Innigkeit der Beziehungen andeuten. Aber es bleibt
noch vieles zu tun, um die Quellgriinde und Zielsesung solcher Zuordnung
aufzuschlieBen. Zuweilen 148t sich die abendlandische mittelalterliche Ent-
wicklung dieser Frommigkeitswellen nur verstehen, wenn eine Riick-
besinnung auf die byzantinische Kultur und auf Ausgangspunkte des
vorderen Orients statthat.

Zu den fruchtbaren, aber zuweilen auch zu den schwierigen Arbeits-
gebieten gehértdermarianisch e Raum. Gemeint ist die Tatsache, dafl
die Madonna sich immer wieder mit bestimmten Heiligen unter bestimm-
ten Gesichtspunkten begegnet. Doch ist kaum — vom Selbdrittmotiv ab-
gesehen — tiber die Zusammenhinge gehandelt. Nur B. Kleinschmidt hat
in einer Einzeldarstellung iiber das Zueinander von Franz von Assisi und
Maria gearbeitet’. Aber es machte sich hier mehr das Interesse des Kunst-
historikers geltend, wenn auch die marianische Linie der franziskanischen
Frommigkeit mit einem erklirenden Hinweis auf Thomas von Celano -
bedeutungsvoll heraustrat; denn dieser Biograph wufite im Geleitwort
tber dieses Zueinander zu sagen: ,,Mit unglaublicher Liebe umfing Fran-
ziskus die Mutter Jesu, weil sie den Herrn der Majestdt uns zum Bruder
gegeben. Thr zollte er besondere Lobgesinge, ihr stiirmten seine Bitten
zu, ihr opferte er Liebesbezeugungen, wie sie in solcher Fiille und Innig-
keit die menschliche Zunge nicht wiederzugeben vermag.*

Aber der Kreis dieser marianisch verbundenen Heiligen zieht sich weiter.
An der Hand der ikonographischen Zeugnisse wird man achtsam auf Bern-
hard von Clairvaux, Dominikus, Katharina von Siena, Simon Stock, aber

auch auf St. Georg, St. Joseph, St. Joachim, St. Anna, St. Johann Evange-

¢ Dazu vgl, z. T. mit anderen Ausgangspunkten, Th. Zwélfer, Sankt Peter, Apostel-
first und Himmelspfortner, 1929; H. Naumann, Germanisches Gefolgschafiswesen.
Leipzig 1939.

® Volksreligiositit im deutschen Lebensraum, bei G. Schreiber, Volk und Volkstum,
Bd. 1, 65 ff.; Derselbe, Dentschland und Spanien. Diisseldorf 1936, 512 im Register.

? Maria und Franziskus von Assisi in Kunst und Geschichte. Diisseldorf 1926.
%



20 " D. Dr. Georg Schreiber

list und andere Sancti®. Doch nimmt uns nicht nur der Kiinstler an die
Hand, um solcher Begegnungen und Verbindungen zu gedenken; denn
im Grunde genommen geben diese Kiinstler, wie angedeutet, nur alte
Volkstiberlieferungen und Legenden wieder. Von hier ist es nur ein
Schritt zu jenen Volksandachten, die sich besonders in der allweg ge-
steigerten Aussprache des deutschen Barock kriftigten, wenn sie auch in
ihren Anféngen vielfach bereits auf das spitere Mittelalter zuriickgehen.
In diesen Zusammenhingen ist vorab der Volksliturgie der Goldenen
Samstage zu gedenken. Sie bringt die fesselnde Begegnung von
St. Michael und der Madonna.

Diese Volksandacht ist von S. Beissel kurz erortert’, eingehender von
dem Servitenschriftsteller G. Zinkl gewiirdigt worden'. Aber das meiste
bleibt iiber sie noch zu sagen, so mit Riicksicht auf ihre Beziechung zum
spanischen Kultraum, ebenfalls auf die mittelalterliche Vorstufe und ber
die kultgeographische Verbreitung''. Es kann hier nur angedeutet werden,
daf ihre eigentliche Quellkraft dem Boden der Gegenreformation ent-
springt. Ndherhin sest man sie in Bezichung zu Kaiser Ferdinand III.
(1637—1657). Diesem schrieb die Uberlieferung ein visionires Erlebnis
zu, das fiir die Pflege und Ausbreitung der Andacht entscheidend wurde:
Maria selbst erschien dem Kaiser und wiinschte die Begehung dieser Sams-
tage. Nicht zufillig wird gerade dieser Fiirst genannt, da man in ihm einen
besonderen Schirmherrn und machtvollen Verteidiger des katholischen
Glaubens sah. Zudem wurde mit der Einschaltung des Kaisers eine iltere
bedeutsame Linie fortgeset. Schon im Mittelalter 'war der Konig aus-
gezeichnet durch den kirchlich-liturgischen Akt der Konigsweihe, der sich
an die Bischofsweihe anlehnte, nicht minder durch die Kaiserkronung
(G. Wais, P. E. Schramm, E. Eichmann, E. Miiller, W. Neuf). Dazu trat
ganz allgemein die Kraft und Heilwirkung, die nach dem Volksglauben
von ihm ausstromte’’. Das tridentinische und barocke Zeitalter gingen

8 Finiges bei Schreiber, Deutschland und Spanien (im Register).

® Wallfahrten zu U. L. Frau in Legende und Geschichte. Freiburg i. Br. 1913, 226 f.

19 Linzer Theol. Prakt. Quartalschrift 63 (1910) 754—770; Derselbe bei Buchberger,
Lexikon, Bd. 4, 567.

1 | X. Budhner, Volk und Kult. Diisseldorf 1936, 35f.; G. Schreiber, Der heilige
Berg Montserrat und die deutschen Bruderschaften. In: Theologic und Glaube 30 (1938)
516 ff., bes. 524; Derselbe, Der Montserrat im deutschen Erinnernngsbild. Spanische
Forschungen, R. 1, Bd. 7. Miinster 1938, 288 f.

12 1. G. Frazer, Der goldene Zweig. Leipzig 1928; G. van Leuw, Phanomenologle
der Religion. Tiibingen 1933, 24 £.; E. Eichmann, Zur Symbolik der Herrscherkrone im
Mittelalter. Kiilonlenyomat a Notter Antal Emlékkonyvbil. Budapest 1941, 180—207.

\



21

einen Schritt weiter, wenn sie die Namen christlicher Fiirsten, im besonde-
ren des Kaisers in die Entstehungsgeschichte von Volksandachten und
Wallfahrten betont einfiigten, nachdem auch hier das Mittelalter erste
Ansige gezeitigt hatte (Konig Wilhelm 1I. von England und der Volto
Santo von Lucca, Kaiser Ludwig der Bayer und die Entstehungsgeschichte
der Wallfahrt von Ettal)"™.

Doch diese drei Goldenen Samstage stehen nicht nur im geschichtlichen
Erleben des Dreifligjahrigen Krieges. Sie ziehen sich troty der deutlichen
Mifligunst der Aufklarung' bis in die Gegenwart. Raumlich erfiillen sie
in der Hauptsache Tirol, Oberbayern, Niederbayern, Salzburg, Ober-
donau, einst auch Bohmen und Mittelfranken. Kultisch bestehen diese
Volksandachten in der feierlichen Begehung der drei Samstage, ja in
alterer Zeit der drei Samstagnichte, die auf St. Michael folgen™. Dabei
sind diese Samstage in ihrer Pragung marianisch gehalten. So ergibt sich
schon rein duflerlich, in der Wahl der Termine, eine Bezichung von Mi-
chael und der Madonna. Aber diese Zuordnung wurde in der Uberliefe-
rungsgeschichte auch innerlich hergestellt. HieR es doch in dem legendéren
Bericht jener visiondren Verheiflung, die Maria dem Kaiser Ferdinand III.
gewdahrte:

Wer mich drey Sambstaeg nach dem Fest des Erfs-Engels Michael, welcher mein
Jungfrauliche-ohne Mackel der Erb-Siind Engel-reine Empfiangnufl jederzeit beschiset,
mit einen andaechtigen eyfrigen Gebett, absonderlich mit dem H. Rosenkrang, so mir vor
allen das angenembste Gebett ist, und mit dem Cron-Gebett verehren wird, der soll sich
aller meiner Gnaden, beforderist eines glueckseeligen Sterb-Stuendleins, und bey sein

Tod-Beth eines freudenreichen Beystands, ohne allen widerfahrenden teuflischen Gewalt,
und Versudiungen, zu getroesten haben'®.

Gewif} eine hochst bemerkenswerte Formuliernng. Sie atmet dabei einen
seltenen Reiz. Vorab macht uns diese Verheiflung darauf anfmerksam, daf§
sie einem Hodhzeitalter des Madonnenkultes, ndmlich der nachtridentini-
schen Immakulata-Verehrung, angehort. Letstere war allerdings weither
vorbereitet. Von der Immakulata-Devotion konnte J. Huizinga in seiner

13 G. Schniirer und J. M. Ris, Sankt Kiimmernis und Volto Santo. Diisseldorf 1934,
122 £.; P. Glasthaner, Ettal, bei Buchberger, Lexikon, Bd. 3, Sp. 817 f.

* Ch. Schreiber, Aufklirung und Frémmigkeit. Miinchen 1940, 5, 53, 67. Doch wurden R
nodh 1750 die Goldenen Samstage im salzburgischen Kirchental gestiftet. Ludovicus
Capellanus, Kirchental. Salzburg 1902, 34.

' *'Dazu G. Schreiber, in der Anzeige von E. Wohlhaupter, Die Kerze im Recht.
Weimar 1940, in: Theol. Revue 40 (1941) 26—31.

*® Marianische Gold-Gruben Oder Kurser Bericht Und Muthmassungen Von denen
sogenannten drey goldenen Sambstacgen. Erncuert nach dem Exemplar de Anno 1756.
Burghausen 1763, 7 f. Darauf fuflend Zinkl, 756.



22 ; D. Dr. Georg Schreiber .

oft fesselnden Beobachtung bemerken, dafl sie einem ,,wachsenden Volks-
bediirfnis* entsprach”’. Im tibrigen hat, soviel wir sehen, die hichst origi-
nale Pragung dieser marianischen Verheiflung kein Gegenstiick. Bei Beis-

' sel wird man vergebens nach einer dhnlichen Wendung suchen. Und doch
lassen sich bei einer eindringenden Betrachtung entwicklungsgeschichtliche
Momente aufdecken, die diese Auflerung Ferdinands III., die uns die
Volksuberlieferung tbermittelt, begreiflich erscheinen lassen. Dabei ist
im besonderen der Schutspatronat Michaels herauszustellen.

Davon weif} in der Tat bereits die Legende, die in dér Schilderung des
Todes Mariens die Ubernahme der Seele durch Michael ausdriicklich er-
wihnt. Wir geben sie in der Fassung des Jakob a Voragine:

Also trugen die Apostel den Leib Mariae fiirbass und legten ihn in das Grab und
sassen dabei, als ihnen der Herr geboten hatte. Am dritten Tage kam Christus mit der
Menge der Engel und griisste sie und sprach: ,Friede sei mit euch. Sie antworteten:
#Ehre sei dir Herr Gott, der du allein grosse Wunder wirkest. Und der Herr sprach
zn den Aposteln: ,,Was Gnade und Ehre diinket eudh, dass ich nun meiner Mutter soll
~ tun?“ Sie antworteten: ,Herr, es bediinket deine Knechte, dass gleichwie du den Tod
besiegt hast und ewiglich regierest, du auch deiner Mutter Leib auferweckest und zu
deiner Rechten sefsest in Ewigkeit.”” Da nickte der Herr und alsbald war der Erzengel
Michael da und brachte Mariens Seele vor den Herrn®®.

Was diese Goldene Legende an der Hand eines dlteren Volksglaubens
zu berichten wufite, war auch bereits in das kiinstlerische Erlebnis ein-
getreten. Schon die byzantinische Kunst hatte dargestellt, wie Michael
die Seele Mariens vor Jesus brachte’. Erinnerungen an die Bemiihungen
Michaels um die Seele des Moses mochten mitgehen™.

Dazu traten andere Berithrungspunkte. Beide Heilbringer trafen sich
als Lebensschiitser, aber auch als Sterbepatrone. Der von Michael im Tode
gewahrte Schuty (Augustin, Beda, Bonaventura) ist in der Liturgie und in
Gebeten kraftvoll und bekenntnisfreudig festgehalten (Totenmesse, Profi-
ciscere anima christiana). Aber zugleich erschien der heros invincibilis, den

- .

17 Herbst des Mittelalters. Miinchen 1924, 219 f.

® Nach der Ausgabe von R. Benz, Jacobus de Voragine. Legenda aurea. 2 Bde. Jena
1917—1921. Bd.2, 7f. Dazu auch F. Wiegand, Der Erzengel Michael unter Beriick-
sichtigung der byzantinischen, altitalischen und romanischen Kunst ikonographisch dar-
gestellt. Leipziger phil. Diss. Stuttgart 1886, 15. — Der Kranz der Michaelslegenden.
ist reich. Siehe F. Zambrini, Leggenda di S. Michele Arcangelo. Bologna 1858 und fiir
die koptische Legende E A. Wallis, Saint Michael The Archangel. London 1894.

¥ Wiegand, 6 ff. '

2 1, Hecht, Michaelis archangeli cum diabolo certamen. Jenae 1713.



St. Michael und die Madonna ‘ 23

Johann Trithemius (1 1516) als den siebenten Lenker der Welt ansprach®,
als Schuggeist fiir die Lebenden. Diese Vorstellung befreundete sich leicht
mit marianischen Gedankengingen. War es doch eine alte Volksvorstel-
lung, Michael sei Beschiiser der Heiligen Gottes. Ja diese verdichtete sich
dahin, Michael verteidige die Madonna mit dem Jesuskind. F. Wiegand
hat diesen Volksglauben als ein ,,romantisches Moment® bezeichnet und
* mit der erliuternden Bemerkung versehen ,,Wie mufite dieser Ritterdienst
das Mittelalter anmuten“*’. Doch sind solche Auffassungen schon frih in
der kultfrohen Ostkirche gepflegt worden, z. T. unter Einschaltung
des hier mithelfenden Erzengels Gabriel. So sieht das inhaltsreiche Maler-
buch des Athos vor, dafl in der bildlichen Darstellung, die iiber dem Ein-
gangstor des Klosters angebracht wird, die Erzengel Michael und Gabriel
die hl. Jungfrau beschiigen™. Ebendort wird vorgeschlagen, dafl im Innen-
raum dieses klosterlichen Gotteshauses, naherhin in der Apsis, also in dem
alles vereinigenden Blickpunkt, Gabriel und Michael dargestellt werden,
wie sie die Wadht halten. Sie sind inmitten vieler Heiligen zunéchst und
bevorzugt der thronenden Jungfrau beigegeben. Wiederum im Dom zu
Monreale, offenbar unter Einflufl der Ostkirche, bezeigen Michael und
Gabriel der heiligen Weisheit und der Jungfrau ihre Verehrung™.

Das Zueinander von Michael und der Madonna tritt auch bezeichnend
in der byzantinischen Klostergriindung des 12. Jahrhunderts heraus. Die
bedeutendste Schopfung jenes Zeitalters war das Kloster des Welten-
—————— {

% | Septimus mundi gubernator Michael fuit, Angelus Solis.“ Joannis Tritemii abbatis
- Spanheymensis de septem secundeis, id est, intellegentijs siuve spiritibus orbes post
Deum mouentibus reconditissimae scientiae et eruditionis Libellus, Imperatori Caesari
Diuo Maximiliano I. Aug. pio, sapienti dicatus. Coloniae 1567, 13.

Diese Stelle ist in der Michaelsliteratur nicht beachtet, Wir erwihnen von namhaften
Darstellungen: J. Mayer, Sankt Michael und scine Verehrung, bes. auf dem St. Midhaels- | -
berge bei Untergrombach. Karlsruhe 1916; A, Hauffen, Geschichte des deutschen Michael,
Prag 1918; L. Lecestre Saint-Michel (L’Art et les Saints, Paris 1921); O. Rojdestvensky,
Le culte de Saint Michel. Paris 1922 (wichtig seine Ablehnung als langobardischer
Nationalpatron 6570, gegen E. Gothein); A. M. Renner, Der Erzengel Michael in der
. Geistes- und Kulturgeschichte. Saarbriicken 1927; J. Bernbart, Der Engel des deutschen
Volkes. Miinchen 1934; C. Rademacher, Wodan — St. Michael — der deutsche Michel.
Koln 1934. — Die bei H. Bichtold — Stidubli, Handwérterbuch des deutschen Aber- -
glaubens, Berlin 1927 ff., Bd. 6, 232 ff. angefiihrte Literatur ist bei Buchberger, Bd.7,
161—168, wesentlich erginzt.

22 Der Erzengel Michael, S.5.

23 Handbuch der Malerei vom Berge Athos, ubersegt von G Schifer. Trier 1855,
395; Wiegand, 13.

# Wiegand, 21.



24 D. Dr. Georg Schreiber

herrschers, des Pantokrator in Konstantinopel, das der geistvolle
und ordensvergleichende Byzanzfahrer Anselm von Havelberg besuchte
(11158)*. Es war von dem Basileus Johannes 11 Komnenos (1118—1143)
als Begrabniskloster der Dynastie errichtet. Es gab sich als ein St. Denis
am Bosporus. Drei Kirchen traten in diesem Zonobium zueinander: Die
Chorkirche des Pantokrator, die Volkskirche der Eleuse, also der erbar-
mungsreichen Madonna, und schliellich die Kapelle des Heerfithrers und
des Seelenwichters St. Michael.

Da aber meine Majestit wollte, dafl in der Nihe dieses Klosters auch eine Kirche
auf den Namen meiner iiberheiligen Herrin' und Gottesmutter, der Erbarmenden
(Eleuse) gebaut werde und mitten zwischen diesem Tempel und dem Kloster ein anderes
Oratorium in Form eines Heroon (hier Begribnisstitie fiir Kaiser) auf den Namen
des Erzheerfiibrers Michael, in dem nach unserer Bestimmung auch unsere Griber herge-
richtet werden, so mufl auch iiber die Ordnung dieser beiden Kirchen hier eine Darlegung
erfolgen.

Derart lautete die denkwiirdige, bisher noch nicht gewiirdigte Bestim-
mung des Typikon, der Klostergriindungsurkunde von 1136, die auch sonst -
Michael (Asomatos) erwihnt*. Byzanz war michaelsbetont (Michaelskirche
Justinians I.) und zugleich die bedentendste Marienstadt der Christenheit™.

Diese und andere Linien® zichen sich weiter bis zum Gnadenbild von
der immerwihrenden Hilfe, das heute noch in der Volksfrommigkeit eine
bedeutende Stellung einnimmt. Das Original ist im griechischen Stil auf
Goldgrund gemalt. Es wurde gegen Ende des 15. Jahrhunderts von der
Insel Kreta nach Rom in die Kirche des hl. Matthius gebracht. Auf diesem
Bilde sieht das gottliche Kind zu Gabriel, dem Engel der Verkiindigung,
der das Kreuz hinhilt. St. Michael dagegen zeigt das mehr kriegerische
Attribut der Lanze, aber auch das Passionszeichen des Rohrs*.

# G. Schreiber, Primonstratenserkultur des 12. Jahrhunderts. In: Analecta Prae-
monstratensia 16 (1940) S. 72.

#6 A. Dmitrievskij, Opisanie liturgiCeskich rukopisej chranjasCichsa v bibliotekach
prawoslavnago wostoka (Beschreibung liturgischer Handsdhriften, die in den Bibliotheken
des orthodoxen Osten aufbewahrt werden). I. Typika, Kiew 1895, 656—702, bes. p. 677.
Dazu F. Délger, Regesten der Kaiserurkunden des ostromischen Reiches (Corpus der
griechischen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit. A: Regesten, Abt. I, T. 2).
Miinchen 1925, or. 1811, S. 60.

27 A. M. Schneider, Byzanz (Istanbuler Forschungen, Bd. 8) Berlin 1936; H. Eng-
berding, Maria in der Frommigkeit der byzantinischen Liturgie. In: Ein Leib — Ein
Geist. Miinster 1940, 87—68.

2 Das apokalyptische Element (beide als Drachentoter im Abendland) und anderes
kann hier wegen Raummangel nicht behandelt werden.

# G, Kolb, Marianisches Oberésterreich. Wien 1899, 36 f.



St. Michael und die Madonna - 25

Derartige ostliche Einfliisse zogen in bedeutsamen kultischen Wander-
ziigen in den abendldandischen Raum. Dort verselbstdndigten sie
sich. Hand in Hand damit ging die Ausbildung der Engellehre (Pseudo-
Dionysius, Gregor der Grofle, Lateranense IV, Thomas, Skotus, Suarez)™.
Einen weiteren Niederschlag erlebte die Kunst. Die Elisabethkirche im
ungarischen Kaschau zeigt in der Altarpredella das ausdrucksvolle Zu-
einander des Erzengels und der Madonna. Michael hélt die Seelenwaage,
aber was wichtiger: er schwingt nicht das Schwert, sondern — anscheinend
in einer magyarischen Prigung beeinfluflt von dem Attribut des hl. Ladis-
laus — die Streitaxt®’, um Maria zu schiigen (unbekannter Meister um
1500). Auf dem Bilde der thronenden Madonna des Benvenuto Tisi in
der Miinchener Pinakothek steht Michael auf der rechten Seite der Gottes-
mutter. Zum anderen zeigt ein Gemélde von Luca Signorelli (ac. d. art.
d. designo) ebenfalls den princeps apostolorum auf der rechten Seite der
thronenden Madonna, dem der Engel der Verkiindigung auf der anderen
Seite entspricht”. Wiederum schildert ein Bild Tintorettos (Dresdener
Pinakothek), wie Michael den Ddmon niederwirft. Das geschieht in Gegen-
wart Gott Vaters und der Gottesmutter mit dem Kind, die mit einem
Fuf auf dem Halbmond steht™. Aber auch die deutschen Barockkirchen
wissen um solche Begegnungen, im besonderen die Wallfahrtskirchen.
Man werfe nur einen Blick in die Kapelle Maria Kunterweg, in die recht
bemerkenswerte Wallfahrtskirche der Ramsau bei Berchtesgaden®. Dort
wird auf dem Hochaltar das marianische Gnadenbild durch die Figuren
von Michael, Gabriel und Raphael umrahmt. Leicht fanden sich dabei die
Uberginge zum Weihnachtsspiel ein. In dem sog. Ochs- und Eselspiel in
den deutschen Siedlungen um Kremmg beten zu Maria die Engel Gabriel
und Michael™.

3 Buchberger, Lexikon, Bd. 3, 678.

*! Dieses Ladislaus-Attribut richtig bei R. Pfleiderer, Die Attribute der Heiligen®
Ulm 1920, 9, fehlend bei E. Ricci, Mille Santi nell’arte. Milano 1931, 875. — Das Bild
ist Gbrigens wiedergegeben, aber nicht erldutert bei N. Stein, Aus Michaels erken.
Stuttgart 1929, 85.

32 B. Riehl, St. Michael und St. Georg in der bxldenden Kunst. Phil. Diss. Miinchen
1883, 17.

8 Lecestre, St. Michel, 31.

3t H. Schnell, Deutsche Kirchen, I. Siiddeutsche Kirchenfithrer, 5 Bde. Miinchen 1934 ff.,
Nr. 29: Pfarrkirche Ramsau, Wallfahrts-Bergkirche Maria Kunterweg. '

3% A. Spamer, Die deutsche Volkskunde. 2 Bde. Leipzig 1935. Bd.2, S.162. Zu
Kremnity E. Winter, Die Deutschen in der Slowakei und Karpathorufland. Minster
1926, 47 ff.



26 . ., D. Dr. Georg Schreiber

Das Zueinander von Michael und der Madonna wichst noch stirker
heraus, wenn man der Verbreitung der berithrten Volksandacht der Gol-
denen Samstage ndher nachgeht. Wir haben deswegen bei Inventarisa-
tionsreisen deutsche alpine Gebiete beriihrt, in denen die kultisch denk-
wiirdigen Samstage besonders gepflegt werden. Von vornherein durften
wir der Auffassung sein, dort manchen byzantinischen Elementen zu be-
gegnen, die iiber Ravenna und Italien, nicht minder iiher Sirmium und
den Donauraum einstromten. Auf diese Begegnungen mit 6stlichen und
siidlichen Kulturkreisen weisen ja auch die inhaltsreichen Untersuchungen
von H. Fink tber die Tiroler Kirchenpatrozinien und neuerdings die Aus-

fithrungen von Schaffran iiber die langobardische Kunstentwidklung hin®.
In der Tat tritt dieses Zueinander, um zunichst den Salzburger Raum

zu betreten, in der Wallfahrtskapelle Maria Hilf am Mondsee heraus, die
an Goldenen Samstagen von Tausenden von Wallfahrern besucht wird.
Schon der Name und das Patrozinium des Gotteshauses zeigen die an-
gedeutete Verbundenheit. Der Volksmund behandelt diese Kapelle maria-
nisch, eben mit dem Maria-Hilf-Titel, entsprechend seiner Beliebtheit im
Stromsystem der Donau und in den Bergen der alpinen Welt*. Aber
liturgisch und kirchenrechtlich ist diese Kapelle St. Michael geweiht®. Und
weiterhin, im Gotteshaus selbst reichen sich im Aufbau des frohen und
goldenfarbig betonten Altars die Madonna und der Erzengel gewisser-
maflen die Hand. Ist doch die erstere durch das Maria-Hilf-Gnadenbild
vertreten. Lesterer aber erscheint im goldenen Harnisch, mit Fligeln, die
silbern und goldig getont sind. Als princeps militiae coelestis regiert er
die dort anmutig gestaffelte Engelgruppe. Ebenso bemerkenswert ist, daf§
die dortige Kanzel vier Madonnendarstellungen aufweist, ndmlich von
links nach rechts die Motive der Immaculata Conceptio, der Verkiindi-
gung, der Heimsuchung, der Himmelfahrt. So betétigt sich hier jene Har-
" monie der marianischen und michaelischen Idee, um die das ganze Ge-
priage und der Lebensstil der Goldenen Samstage weifl. Ahnlich begegnen
sich in Laufen an der Salzach in der dortigen Michaelskapelle der Michaels-
altar, der ein gutes Barockbild aufweist, und der Maria-Hilf-Altar*’. Dort
werden gleichfalls die Goldenen Samstage gehalten.
38 H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols. Passau 1928; E. Schaffran, Die Kunst der
Langobarden “in Italien. Jena 1941.

37 J.T. Kaltenbaedk, Die Mariensagen in Usterreich. Wien 1845; (M. Burkart), Maria-
Hilf. Miinchen 1862; G. Schreiber, Die Sakrallandschaft'des Abendlandes. Diisseldorf
1937, 6f. .

3 1, B. Mittendorfer, Die Wallfahrtskirche Maria Hilf bei Mondsee. Linz 1907.

3 H. Schnell, Laufen an der Salzadl (Kirchenfiihrer). Miinchen, o. J.



St. Michael und die Madonna 27

Eine dhnliche Zuordnung kennt der Salzburger Raﬁm an anderer Stelle.

Das Benediktinerinnenstift Nonnberg, das auch die Feier dér Goldenen
Samstage kennt, verwahrt in seinem Museum eine Michaelsstatue des
Barodkzeitalters, auf deren Schild die Madonna mit dem Kind erscheint.

Es darf als wahrscheinlich angenommen werden, dafl diese Plastik dem
Salzburger Gebiet entstammt. '

Nicht minder deutlich redet ein (nérdlicher) Seitenaltar des bekannten
trinitarischen Wallfahrtsortes Sonntagsberg in Niederdonau. In dem
machtigen Altarbild begegnen sich Michael und die Immakulata. Die les-
tere als das apokalyptische Weib, mit dem Sternenkranz geschmiickt, schaut
zu Gott Vater auf. Aber sie wird gleichzeitig zur Mitkdmpferin Michaels;
denn der groflere Teil des Bildes wird von Michael beherrscht, der den
Teufel und die Schlange niederstreckt. Zu den Fiiflen des Engels befinden -
sich aber auch der Pfau und die Vanitas. Uber dem Altar zieht sich die
Inschrift: ,,Michael et angeli eius praeliabantur cum dracone. Apocal. XII,
7. Das Bild wirkt geradezu wie ein Kommentar zu der marianisch-
michaelischen Union, von der die aufgeschlossene Volksiiberlieferung
spricht, wenn sie iiber die Erscheinung berichtet, die Ferdinand III. zu-
teil wurde. .

Einige Minuten entfernt befindet sich bei dieser Kirche das Tirken-
briind! mit seiner Waldkapelle. Auch hier erscheinen, wenn man den Vor-
raum der Kirche auf sich wirken 148}t, die Immakulata und St. Michael als
korrespondierende Figuren, deutlich gekennzeichnet durch die Blickrich-
tung der Madonna, die sich St. Michael zuwendet, der hoch an der Vorder-
seite dieser Kapelle thront.

Zu &hnlichen Gruppierungen kam es im Gnadenort Gnigl, der 1585 urkundlich als
Filiale der Stadtpfarrei Salzburg erscheint. Diese Nebenkirche wurde spiter Pfarrkirche.
Die Kirchenpatrone sind hier U. L. Fran und St. Michael. Das Bild des Hochaltars zeigt
St. Michael. Darunter befindet sich eine Kopie des Gnadenbildes Maria Pietsch, das in
St. Stephan in Wien verehrt wird. Am gleichen Gotteshaus befindet sich wiederum in
einer denkwiirdigen Union eine St. Marid- und Michaelsbruderschaft, die am Marid
Himmelfahrtstag 1748 feierlich erdffnet wurde. Zu allem werden an dieser Kultstitte
die Goldenen Samstage gehalten®®. Diese Samstagfeiern vollziehen sich ebenso im
tirolischen Ellmau, wo St. Michael Kirchenpatron ist. Das gleiche ist fiir das tirolische
Absam und Stuhlfelden und fiir das salzburgische Arnsdorf festzustellen*!

Dieses Treffen vollzieht sich selbst in Friedhofskap e- 1len. In
der Gruftkapelle zu Mindelheim ist im oberen Teil des Altars St. Michael

* G. Reitlechner, Marianisches Salzburg. Innsbruck 1904, 73 ff.

4 Zu den Patrozinien G. Reitlechner, Patrozinien-Buch zur Verehrung der Sdmg-
heiligen der Kirchen und Kapellen der Erzdiézese Salzburg, der meisten von Brixen,
Seckau, Gurk, Oberdsterreich und der benachbarten bayrischen Dekanate. Salzburg 1901,



928 D. Dr. Georg Schreiber

dargestellt, wahrend im unteren Teil das Gnadenbild der Mutter Gottes
sich zeigt. Es war begreiflich, wenn beide Heilige auch in volkhaften
G ebeten zueinandertraten, die die Richtung auf den guten Tod neh-
men. Im Archiv der Deutschen Gaue ist ein Gebet aus dem 19. Jahrhun-
dert festgehalten, das am Schlufl folgende Wendung aufweist:

Wer dieses Gebet spricht, dem wiirde ich drei Boten schicken, der erste miifite Gott
Vz}tcr selber sein, der zweite ist Maria rein, der dritte Michael mit der Waage. Er wollt”
die Seele fithren mit der linken Hand. Er wollt’ sie filhren ins Vaterland. Vom Vater-
land ins Paradies. Vom Paradies ins Himmelreich. Amen. (Markt Oberdorf Wald. 1870).

Diese Wendungen entsprachen bereits der Haltung spatmittelalterlicher
Marienlieder. So heifit es in einem Mariengesang: ,,Schick meiner Seel
sant Michael, Daf er sie fithr behende ins Himmelreich . . .“** Weiterhin
erscheint Maria als Seelenfiihrerin, die zu den Engeln geleitet: ,,Vor dem
Teufel uns bewahr / Und fihr uns zu der Engel Schar / O reine Magd
Maria, / Wol in das Himmels Throne**.

Auch sonst kam es zu Begegnungen. Man trat zueinander im ,,Rosen-
- kranz zu Ehren des hl. Erzengels Michael, der heute noch gepflegt wird*.
St. Michael und die Madonna trafen sich zudem in ithrem Rang als Him-
melsfiirsten,

el gegrifit, o Kaiserinn! Engel, Throne, Fiirstenthiimer staunen ob dem Glanz
und Schimmer, der dich zieret ewig hin.“ So heifit es in einer ,,Samstaegigen Andacht
zu der Mutter Gottes” im 18. Jahrhundert, die mit dem Lied beginnt: ,Lasset uns
Mariam griiflen*!. Und eine Michaelslitanei, die um die Mitte des 18. Jahrhunderts
in der Michaelsbruderschaft in Salzburg gebetet wurde, fiihrte die Anrufung mit sich:
,Heilige Maria, du heiligste und allermachtigste Himmelskayserin, bitte fiir uns.“ Sie
vermerkte gleichzeitig die andere Bitte: ,,Heiliger Michael, du Fiirst und Herzog der
englischen Herrschaft“®.

Sie fanden sich wiederum in der Bekdmpfung der Irrlehren. Die
Bejahung und die Verneinung des Marienkultes wurde zum Trennungs-
zeichen der Geister. Maria wurde demzufolge im Dreifligjahrigen Krieg
zum Feldgeschrei der Liguisten. Andererseits zeigt das barocke Decken-
gemilde des bekannten und bereits erwdhnten Wallfahrtsortes Sonntags-
berg (zum niederdsterreichischen Benediktinerstift Seitenstetten gehorig)

2 Dgring — E. Hirsch, Tod und Jenseits im Spétmittelalter. Berlin 1927, 58, mit
Hinweis auf Hoffmann von Fallersleben, Geschichte des deutschen Kirchenliedes bis auf
Luthers Zeit. Hannover 1854, 456.

4 Déring — E. Hirsch, 212. -
4 Ohne Druckort und Jahr. Sammlnng Veichtlbaur, jetit Museum in Ried (Innkreis).

5 Englische Bruderschaft unter dem Schuty des heiligen Erz-Engels und Himmels-
Fiirsten Michael ... Salzburg 1760.



St. Michael und die Madonna 29

St. Michael als Verteidiger der Dreifaltigkeit und des Glaubens, unter
anderm in der Abwehr von Arius, Mohammed und Luther.

Beide Sancti treffen sich wiederum als Heerespatrone. Davon
weifl wenigstens die Wiener Michaelsbruderschaft.

Sie wurde 1719 errichtet, inmitten eines militdrischen Kraftfeldes. In einer Erbauungs-
schrift ,,Neun-tigige Andacht” (1757) bringt sie (S.25) nach dem ,,Seegen des Heil.
Vincentii Ferrerii / bey gegenwaertigen Zeiten unseren Kayserl. Koenigl. Kriegs-Heer
den Goettlichen Schuty und Beystand zu erhalten®, ein sehr bemerkenswertes Gebet zu
wehrhaften Heiligen, das folgendermafien lautet: ,,Gebett. O Maria! du Kénigin deren
Engeln Heil. Erg-Engel Michael / und alle H. H. Engeln / welche ihr unseren Kriegs-
Maennern zu Beschuejung von Gott verordnet seyet / auch Heil. Mauritius / und
Florianus / samt dem ganten himmlischen Heer / bittet Gott / und stehet ihnen bey /
daf sie alle sichtbare Feinde ritterlich ueberwinden / und deren Verbeiffungen Christi
theilhaftig werden / Amen.”

Man sieht, dafl der Titel ,,Konigin“ der Engel, den die an den Golde-
nen Samstagen so gern gebrauchte Lauretanische Litanei enthielt, die Be-
gegnung von St. Michael und der Madonna erleichterte. Im iibrigen kannte
bereits Byzanz Maria als Herzogin, als Heerfithrerin (strataegos) als
Lenkerin der Schlachten”.

Was das Verhiltnis beider Heiligen im Rahmen der Goldenen Samstag-
andachten betrifft, entfillt in den Gebetste xten sicherlich der weit-
aus groflere Teil der Gebete auf die Anrufung der Jungfrau Maria. Aber
es wird doch auch in einem Andachtsbiichlein ,,Die goldenen Samstage.
Eine gar liebliche Andacht und deren Ursprung® Michael ganz deutlich

als ,,Schirmherr der drei goldenen Samstage* angesprochen®’. Immerhin

ist die Verschrankung der Michaelsidee und des Immakulata-Motivs nicht
mehr so stark betont, wie das in jenem legendiren Bericht iiber die Er-
scheinung Ferdinands III. heraustritt. Aber es wird doch in Andachts-
gebeten, die das ausgehende 18. Jahrhundert iibermittelt, Michael nicht
nur als Ausgangspunkt fir diese Festfeier angemerkt. Dariiber hinaus
werden beide als gemeinsame Fiirsprecher empfunden.

So heiflt es in dem Salzburger Erbauungsbuch ,,Ursprung der drey guldenen Samstag-
nichte*? in dem Gebet der ersten guldenen Samstag-Nacht:

18 Vgl. dazu G. Schreiber, Deutschland und Spanien, S. 298, 476.

% Engberding, Maria, S. 63.

48 Acht Blitter, ohne Druckort und Jahr, wohl vor einigen Jahrzehnten in Salzburg
herausgebracht, mit dem Druckvermerk: Verlag Pfeiffer, Sigmund Haffnergasse, vor
der Franziskanerkirche (in der Sammlung Veichtlbaur).

4 Ursprung der drey guldenen Samstagnichte nach dem Feste des Heiligen Erzengel
Michael. Sammt Gebethen und zwey sthénen Liedern. Salzburg, o. ]. (Ausgang des
18. Jahrh.)



30 D. Dr. Georg Schreiber

»0 allerseligste, jungfriuliche Mutter Maria! du bist zwar wuerdig, dafi man dich
taeglich verehre, und sich deiner maechtigen Fuerbitte empfehle; ich verlange aber, dich
sonderlich heute, als in der ersten guldenen Samstag-Nadcht kindlich zu verehren, und
zwar mit und durch den grossenHimmelsfuersten,denheiligen
ErzengelMidiael®, nach dessen Fest diese drey heiligen goldenen Samstagnaechte
ihren Anfang nehmen.”

Noch ¢ine zweite Wendung in diesem Gebetstext geht anf die Verbundenheit beider
Motive, wenn. es heifit: ,Ich verehre dich mit dem heiligen Erzengel
Michael® als eine Tochter des himmlischen Vaters.” Die gleichen Wendungen iiber-
nimmt wortlich das Gebet fiir die zweite und dritte Samstagnadht.

Die gleichen Anrufungen vermerkt ein Andachtsbiichlein: ,,Andiichtige Gebethlein zu
Unser Lieben Frauen auf die drey goldenen Samstag-Naecht. Salzburg 1789. Es wurde
unter dem gleichen Titel 1827 in Salzburg erneut aufgelegt. Ahnlich verhilt sich noch
die ,,Andachisibung an den drei goldenen Samstag-Nichten, welche von Kaiser Fer-
dinand III. von Usterreich eingéfithrt und in Aufnahme gebracht wurde.” Dieses An-
dachtsheft wurde 1882 von Steyler Missionaren herausgebracht®®. Es fuflt auf der ilteren
Samstagliteratur, die wir bereits wiirdigten. Dabei wird schon im Vorwort das Zu-
einander von St. Michael und der Madonna betont herausgestellt: ,Die drei goldenen
Samstag-Nichte haben ihren Anfang gleich pach dem Feste des hl. Michael, weil man
in Vereinigung mit demselben diese Andacht zu Ehren dieser hehren Himmelskonigin
Maria verrichtet und diesen Himmelsfiirsten zugleich bittet, unser Gebet mit der hehren
Engelskonigin darzubringen und mit dem seinigen zu unterstiigen” (S. 3).

Die Verbundenheit der marianischen und michaelischen Schugherrschaft
bricht fiir das Volksfromme besonders stark in dem ,,Gebeth um eine
" gliickselige Sterbestunde auf, das der Feier dieser Samstage in der Er-
bauungsschrift ,,Andéchtige Betrachtungen® mitgegeben ist. Die Bitten an
beide Sterbepatrone stehen nebeneinander. Das geht auf den fir die Gol-
denen Samstage bemiihten Andachtsschriftsteller J. Wichtlhuber® zuriick,
der ein ,,Gebeth um eine gliickselige Sterbstunde® mitteilt. Zuerst erfolgt
eine Anrufung Mariens, ,,wenn die lejte ungewisse Stunde naht“. Un-
mittelbar darauf vollzieht sich die Bitte an St. Michael:

,,Heiliger Erzengel Michael, du grofler und glorréicher Himmelsfiirst, der du die
hoffirtigen Engel mit ihrem rebellischen Geiste im Heldenkleide aus den bimmlischen
Wobhnungen in den glihenden Feuersee hinabgetrieben bast, steh’ uns in schwerem
Todeskampfe gegen die Anfechtungen des Satans bey, damit wir die Friichte des Todes
herzbaft bekimpfen, unangéfochten im Glauben, unangefochten von den Begierden der

" % Von uns gesperrt.

5 Von uns gesperrt.

52 Druck und Verlag der Missionsdruckerei Steyl, o. J. Das Imprimatur von 1882,
mit Hinweis auf Ott’s Marianum, p. 1457. Gemeint ist' der Andachtssdhriftsteller Georg
Ott, der 1859 (10. Aufl.,, 1877) die Schrift Marianum herausbrachte.

5 Geschichte des Ursprungs und der Bestimmung der drey goldenen Samstagnichte
nebst einigen Gebeten und Andachtsiibungen zur Wurdlgung und Heiligung derselben.
Salzburg 1826.



St. Michael und die Madonna 31

Welt, mit ginzlicher Ergebung in Gottes Willen von hinnen scheiden, und uns mit dir
und der Schaar der heiligen Engel der glorreichen Anschauung Gottes ruhig und ver-
gniigt in Ewigkeit erfreuen mdgen. Amen'®.

Das wirkt wie ein Echo des deutschen Monatszettels, der im 18. Jahr-
hundert zum Michaelstage des 29. September bemerkte: ,,Es ist eine be-
staendige Lehr der Heil. Augustini und Bonaventura, daf} er in dem letsten
Kampf den Seelen beyzustehen, und in den Himmel zu begleiten von Gott
verordnet worden**’.

Derart ergab sich fiir das Volksgldubige eine ungezwungene Beziehung
zwischen diesen Sterbepatronaten Mariens und Michaels. Davon wissen
die Volksandachten der Goldenen Samstage im tirolischen Hodhfilzen,
Trens, Oberau-Wildschénau, Alpach, im oberosterreichischen Péstling-
berg und Irrsdorf, im salzburgischen Liefering und an anderen Stellen.

Soviel an Einzelbeobachtungen iiber St. Michael und die Madonna. Im
Sinne einer ersten Fragestellung und Ergriindung. Letstere fithrt durch
verschiedene Kulturzeitalter des Frommen und der kiinstlerischen Dar-
stellung. Es lief sich vor allem beobachten: das Volksgebet und die Volks-
liturgie stromte aus jener Vision, die die Volksiiberlieferung dem kaiser-
lichen Schutsherrn des Glaubens in der Gegenreformation zuschrieb. Und
doch machten sich in der Zuordnung beider Heilbringer bereits mittel-
alterliche und byzantinische Elemente geltend. Die Quellkraft dieser frii-
heren Zeitalter griff demnach iber Jahrhunderte. Sie erstreckt sich bis in
die Frommigkeitsilbungen der Gegenwart, soweit diese Goldenen Sams-
tage noch begangen werden.

Noch ein anderes. Mit einem Blick auf St. Michael und die Madonna
lag es uns daran, mitzuhelfen, ikonographische Gebiete stirker geistes-
geschichtlich zu erfassen. Ferner war es uns darum zu tun, die Quellen-
kunde des Frommen namentlich zu erweitern. Harrt doch lefstere, wie ein
Blick auf die oft angezogene, aber in der Materialbasis wenig befriedi-
gende Verdffentlichung des sonst so anregenden Kirchenhistorikers H. v.
Schubert erweist™, noch der Verbreiterung und zugleich der Bearbeitung.
Wiederum konnte, um das abschlieBend zu bemerken, kurz auf die Be-
deutung der Volksliturgie hingewiesen werden. Thre Ausdruckskraft, mehr
noch ihr geheimnisvolles Wachsen und Werden ist in der Liturgie-
geschichte oft verkannt. Die Erorterungen, die in den letsten Jahren iiber

¢ Andichtige Betrachtungen und Gebete an den in mehreren Orten iiblichen soge-
nannten drey goldenen Samstagen. Linz 1836, S.68.

% Sammlung G. Schreiber.

% Geschichte des deutschen Glaubens. Leipzig 1925.



32 Y Johannes Beumer

Sinn und Aufgabe der Liturgie gefithrt wurden, sind oft unfruchtbare
Wege gegangen. Der Reichtum des geschichtlichen Lebens, der tiber eine
,,reichsstadtische Liturgie' oder sonstige ,,Lokalliturgie*”’ weit hinausgriff,
wurde oft genug ibersehen. ‘

Dabei driangt das Thema Liturgie und Leben in innerer Spannung in
jedem Sdkulum auf neue Formgebungen. Es erhebt sich immer wieder zu

neuer und ergreifender Feierlichkeit, wobei erste Ansdte oft nur still und
bescheiden heraustreten.

Zur theologischen Frage nach der Vaterschaft Christi

Von Johannes B e um e r, Valkenburg

Wenn in der modernen religiosen Literatur das Wort erscheint

,,Christus ist der Vater des Menschen im tibernatiirlichen Leben®
oder in dhnlicher Weise eine Vaterschaft des Gottessohnes vertreten wird
— und nicht selten ist diese Auffassung zu finden —, so ist der unbefan-
gene Leser zunichst ein wenig iberrascht und vielleicht auch in etwa be-
fremdet. Ist es nur das Ungewohnte des Ausdrucks oder regt sich da ein
tiefer im Glauben begriindetes Bewufitsein? Die Stellung Christi zu uns
mochten wir wohl in der Regel anders beschreiben: er ist unser Bruder und
das Haupt des Menschengeschlechtes. Vater nennen wir den himmlischen
Vater, der auch der Vater des Gottmenschen ist, und wir sind von vorn-
- herein geneigt, ihm ausschlieflich diesen Namen zu geben. Aber die Frage,
ob nicht auch dem Sohne eine Vaterschaft iiber die Menschen zukomme, ist
nicht so leicht endgiiltig zu beantworten, wie es auf den ersten Blick schei-
nen konnte. Aus neuer wie aus alter Zeit lassen sich Stimmen anfithren,
die sich im bejahenden Sinne entscheiden. Auch der sachlichen Seite des
Problems sind Schwierigkeiten eigen, die von einer vorschnellen Antwort
abraten. Wenn diese unsere Untersuchung nun um die theologische Wer-
tung einer Vaterschaft Christi sich bemiihen will, so liegt ihre Rechtferti-
gung durchaus in der Bedeutung der vorgelegten Frage.

In der neueren Zeit ist die Stellungnahme Scheebens nicht ohne Einflufl
geblieben. Er hat wie kaum ein zweiter Theologe die Einbeziehung des
begnadeten Menschen in das innertrinitarische Leben zum Gegenstand

57 Ein Aufbruch zu neuen Wertungen bei J. A. Jungmann, Gewordene Liturgie.
Innsbruck 1941, 14 ff.





