
17 

St. Michael und die Madonna 
Geschwister heilige in Frömmigkeit, Liturgie und Kunst. 

Von Universitätsprofessor D.Dr. Georg S ch r e i b e r. 

Das Zueinander, die Verbindung und Gruppierung von Heiligen bei 
Flügelaltären und Deckenfresken, bei Kirchenpatrozinien und Ge- 

betstexten verdient nähere Ergründung. Von mehr als einem Ausgangs- 
punkt. Gewiß schaltete sich für diese Zuordnung Willkürliches und 
Zufälliges ein. Der Wille und der Taufname des Stifters, die persönliche 
Auffassung und auch die Laune des Künstlers, ebenso der wechselnde Ge- 
schmack der Zeiten und Stilepochen machten sich geltend. Doch wer schär- 
fer zusieht, wird selbst inmitten des Persönlichen und Modischen das Wal- 
ten älterer Volksvorstellungen erkennen; denn in den Zeitaltern, die der 
deutschen Aufklärung voraufgingen, wurde dieses Zueinander bestimm- 
ter Heilbringer ungemein fein empfunden. Es war innerlich stark bedingt 
In der Tat, die Goldene Legende des genuesischen Erzbischofs Jakob a 
Voragine (f 1298), die von Inklusen vorbereitet und weitergegeben wurde, 
ebenso die Heiligenleben des Surius (t 1578) und des Ribadeneira (f 1611), 
die noch die Monatszettel des Rokoko erfüllten, hatten dieses Zueinander 
tiefer ergriffen und erzählerisch beleuchtet. Aber erst die Aufklärung hat 
mit der äsenden Satire eines A. v. Bücher (f 1817) und B. M. Werkmeister 
(t 1823) jene kühle und kalte Distanz, ja jene Ablehnung der Heiligen ge- 
schaffen, die sich noch in den Vergletscherungen des 19. und 20. Säkulums 
abzeichnet. 

In älteren Jahrhunderten machte sich demnach eine Fülle von Motiven 
geltend, um bestimmte Gruppierungen heraufzuführen: biblische Ur- 
sprünge (Lazarus und seine Geschwister in der Magdalenenüberlieferung 
und in der Plastik der Magdalenenkapellen; so die Skulpturen in der tiro- 
lischen Kirche in Gschnitj), Martyrerakten mit der Darstellung einer Pas- 
sio, die eine Mehrheit von Blutzeugen ehrfürchtig aufführt, Überführung 
von Heiligenleibern (Petrus und Marcellinus unter Einhard nach Seligen- 
stadt), Legendenbildung und Kultwanderung haben neben anderen Ur- 
sachen immer wieder dahin gewirkt, die kulturbedeutsame Art einer gei- 
stigen Verwandtschaft heraufzuführen. So werden in jener Passio, die über 
den gefeierten Blutzeugen Laurentius berichtet, der Papst Sixtus und der 
Erzdiakon der römischen Kirche ungemein eng verbunden, als VatCr und 
Sohn, zugleich als Zwillingsbrüder eines großen schicksalhaften Erlebens. 
Ihr bewegtes Zwiegespräch, das große Tiefen aufrührt (Sinn des Marty- 

2 



18 D. Dr. Georg Schreiber 

riums, Enthusiasmus der Urkirdie, Armutsidee), gehört zu den köstlichsten 
Dialogen der Weltliteratur. Aber das Interesse, das für beide Heilige aus- 
gelöst wurde, griff weit über die Martyrerakten hinaus. An mehr als einer 
Stelle begegnen sich in deutschen Landschaften als nächste Nachbarn Lau- 
rentius- und Sixtuskirchen als steinernes Echo jener denkwürdigen Unter- 
redung. Zugleich als eine Verbundenheit, die in den Volksglauben einging1. 
Wiederum treffen sich in Bildern und Fresken, die sich der St. Georgs- 
legende zuwenden, die Drachenheiligen St. Georg und St. Margareth. 
Wird doch die Jungfrau, die vom Kämpfer St. Georg errettet wird, viel- 
fach als St. Margareth angesprochen8. Zuweilen hat ein äußerer Anlaß 
derartige Verbindungen und Verschränkungen gefördert. So meldet der 
Heiligenkalender seine Eigenart an. Fabian und Sebastian erlebten ihr 
Natalitium (Martyrium) am gleichen 20. Januar (Depositio martyrum des 
Chronographen von 354). Doch auch die Volksnot und die in Ängsten emp- 
fundene Notwendigkeit, sie mit Heilbringern abzuwehren, führte zusam- 
men. So wirkten die Pestpatrone Sebastian und Rochus zunächst als Einzel- 
heilige. Jeder hatte je nach Landschaft und Volkstum, nach Hospital und 
Genossenschaft (Sebastiansbruderschaften, franziskanisches Tertiarentum 
bei Rochus) einen Herrschaftsbezirk für sich. Aber in nachtridentinischer 
Zeit traten sie, besonders in süddeutschem Raum, als Dioskuren auf. 
Ähnliches begab sich bei bäuerlichen Heilbringern. St. Leonhard ward ein 
bevorzugter Patron des bayerischen Stammes. St. Wendelin dagegen ist 
Franken und Alemannen stärker nahegetreten4. Und doch stellt man für 
die gleichen bayrisch-schwäbischen Gebiete fest, daß sie oft genug als 
Bauernpatrone selbander und einträchtig im gleichen Gotteshaus er- 
scheinen. 

So vollzieht sich bei diesen und anderen Heilbringern das stete Zu- 
einander einer schicksalhaften Kameradschaft. Es ist der Anlaß zur Be- 
gründung einer sakralen Verwandtschaft. Die Bande einer gewissen Fami- 
liarität und einer gern gesehenen Zwillingsbruderschaft werden geknüpft. 

1 H. Samson, Die Heiligen als Kirchenpatrone. Paderborn 1892, 266; L. Pfleger, Die 
elsässisdie Pfarrei. Straßburg 1936, 28 f.; A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen iin 
Mittelalter. 2 Bde. Freiburg i. Br." 1909, Bd. 1, 375, 377 und im Register; M. Buchberger, 
Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg i. Br. 1930 ff., Bd. 9, 609 f. 

2 A. Krefting, St. Michael und St. Georg in ihren geistesgeschichtlichen Beziehungen. 
Jena 1938, 62 f. 

* G. Schreiber, Deutsche Bauernfrömmigkeit. Düsseldorf 1937, 43, 44, 61. 
4 Ebd. 91 u. 92 im Register; A. Selzer, St. Wendelin. Leben und Verehrung eines 

alemannisch-fränkischen Volksheiligen. Saarbrücken 1936. Dazu G. Schreiber, Zur Wen- 
delinsforschung, bei G. Schreiber, Volk und Volkstum. München 1938, Bd. 3, 347•353. 



St. Michael und die Madonna 19 

Wenn der Personenkreis, der sich zueinander bekennt, ein größerer ist, 
wird eine Art geistliche Sippe aufgerichtet. Manches im Werden und 
Wachsen dieser kultischen Prozesse mochte auch von dem Gefolgschafts- 
gedanken gesehen werden (Petrus als Haupt der Zwölfe, Mauritius als 
Anführer der Thebäer, Ursula und ihre zunächst elf, dann elf tausend Ge- 
fährtinnen)6. Wir haben für diese Annäherung und für dieses Zueinander, 
für solches Sich-Suchen und Sich-Finden, an anderen Stellen die Bezeich- 
nung Geschwisterheilige angewandt'. Dieser Ausdruck soll die 
ganze Zartheit und Innigkeit der Beziehungen andeuten. Aber es bleibt 
noch vieles zu tun, um die Quellgründe und Zielsetjung solcher Zuordnung 
aufzuschließen. Zuweilen läßt sich die abendländische mittelalterliche Ent- 
wicklung dieser Frömmigkeitswellen nur verstehen, wenn eine Rück- 
besinnung auf die byzantinische Kultur und auf Ausgangspunkte des 
vorderen Orients statthat. 

Zu den fruchtbaren, aber zuweilen auch zu den schwierigen Arbeits- 
gebieten gehört der marianische Raum. Gemeint ist die Tatsache, daß 
die Madonna sich immer wieder mit bestimmten Heiligen unter bestimm- 
ten Gesichtspunkten begegnet. Doch ist kaum • vom Selbdrittmotiv ab- 
gesehen • über die Zusammenhänge gehandelt. Nur B. Kleinschmidt hat 
in einer Einzeldarstellung über das Zueinander von Franz von Assisi und 
Maria gearbeitet'. Aber es machte sich hier mehr das Interesse des Kunst- 
historikers geltend, wenn auch die marianische Linie der franziskanischen 
Frömmigkeit mit einem erklärenden Hinweis auf Thomas von Celano 
bedeutungsvoll heraustrat; denn dieser Biograph wußte im Geleitwort 
über dieses Zueinander zu sagen: •Mit unglaublicher Liebe umfing Fran- 
ziskus die Mutter Jesu, weil sie den Herrn der Majestät uns zum Bruder 
gegeben. Ihr zollte er besondere Lobgesänge, ihr stürmten seine Bitten 
zu, ihr opferte er Liebesbezeugungen, wie sie in solcher Fülle und Innig- 
keit die menschliche Zunge nicht wiederzugeben vermag." 

Aber der Kreis dieser marianisch verbundenen Heiligen zieht sich weiter. 
An der Hand der ikonographischen Zeugnisse wird man achtsam auf Bern- 
hard von Clairvaux, Dominikus, Katharina von Siena, Simon Stock, aber 
auch auf St. Georg, St. Joseph, St. Joachim, St. Anna, St. Johann Evange- 

5 Dazu vgl., z. T. mit anderen Ausgangspunkten, Th. Zwölfer, Sankt Peter, Apostel- 
fürst und Himmelspförtner, 1929; H. Naumann, Germanisches Gefolgscbaftswesen. 
Leipzig 1939. 

* Volksreligiosität im deutschen Lebensraum, bei G. Schreiber, Volk und Volkstum, 
Bd. 1, 65 ff.; Derselbe, Deutschland und Spanien. Düsseldorf 1986, 512 Im Register. 

7 Maria und Franziskus von Assisi in Kunst und Geschichte. Düsseldorf 1926. 

2* 



20 D. Dr. Georg Schreiber 

list und andere Sancti8. Doch nimmt uns nicht nur der Künstler an die 
Hand, um solcher Begegnungen und Verbindungen zu gedenken; denn 
im Grunde genommen geben diese Künstler, wie angedeutet, nur alte 
Volksüberlieferungen und Legenden wieder. Von hier ist ^s nur ein 
Schritt zu jenen Volksandachten, die sich besonders in der allweg ge- 
steigerten Aussprache des deutschen Barock kräftigten, wenn sie auch in 
ihren Anfängen vielfach bereits auf das spätere Mittelalter zurückgehen. 
In diesen Zusammenhängen ist vorab der Volksliturgie der Goldenen 
Samstage zu gedenken. Sie bringt die fesselnde Begegnung von 
St. M i ch a e 1 und der Madonna. 

Diese Volksandacht ist von S. Beissel kurz erörtert9, eingehender von 
dem Servitenschriftsteller G. Zinkl gewürdigt worden10. Aber das meiste 
bleibt über sie noch zu sagen, so mit Rücksicht auf ihre Beziehung zum 
spanischen Kultraum, ebenfalls auf die mittelalterliche Vorstufe und über 
die kultgeographische Verbreitung11. Es kann hier nur angedeutet werden, 
daß ihre eigentliche Quellkraft dem Boden der Gegenreformation ent- 
springt. Näherhin sefcjt man sie in Beziehung zu Kaiser Ferdinand III. 
(1637•1657). Diesem schrieb die Überlieferung ein visionäres Erlebnis 
zu, das für die Pflege und Ausbreitung der Andacht entscheidend wurde: 
Maria selbst erschien dem Kaiser und wünschte die Begehung dieser Sams- 
tage. Nicht zufällig wird gerade dieser Fürst genannt, da man in ihm einen 
besonderen Schirmherrn und machtvollen Verteidiger des katholischen 
Glaubens sah. Zudem wurde mit der Einschaltung des Kaisers eine ältere 
bedeutsame Linie fortgeseljt. Schon im Mittelalter war der König aus- 
gezeichnet durch den kirchlich-liturgischen Akt der Königsweihe, der sich 
an die Bischofsweihe anlehnte, nicht minder durch die Kaiserkrönung 
(G. Wait;, P. E. Schramm, E. Eichmann, E. Müller, W. Neuß). Dazu trat 
ganz allgemein die Kraft und Heilwirkung, die nach dem Volksglauben 
von ihm ausströmte12. Das tridentinische und barocke Zeitalter gingen 

8 Einiges bei Schreiber, Deutschland und Spanien (im Register). 
8 Wallfahrten zu U. L. Frau in Legende und Geschichte. Freiburg i. Br. 1913, 226 ff. 
10 Linzer Theol. Prakt. Quartalschrift 63 (1910) 754•770; Derselbe bei Buchberger, 

Lexikon, Bd. 4, 567. 
11 F. X. Buchner, Volk und Kult. Düsseldorf 1936, 35 f.; G. Sdireiber, Der heilige 

Berg Montserrat und die deutschen Bruderschaften. In: Theologie und Glaube 30 (1938) 
516 ff., bes. 524; Derselbe, Der Montserrat im deutschen Erinnerungsbild. Spanische 
Forschungen, R. 1, Bd. 7. Münster 1938, 288 f. 

12 J. G. Frazer, Der goldene Zweig. Leipzig 1928; G. van Leuw, Phänomenologie 
der Religion. Tübingen 1933, 24 f.; E. Eichmann, Zur Symbolik der Herrscherkrone im 
Mittelalter. Különlenyomat a Notter Antal Emlekkönyvböl. Budapest 1941, 180•207. 



21 

einen Schritt weiter, wenn sie die Namen christlicher Fürsten, im besonde- 
ren des Kaisers in die Entstehungsgeschichte von Volksandachten und 
Wallfahrten betont einfügten, nachdem auch hier das Mittelalter erste 
Ansähe gezeitigt hatte (König Wilhelm II. von England und der Volto 
Santo von Lucca, Kaiser Ludwig der Bayer und die Entstehungsgeschichte 
der Wallfahrt von Ettal)". 

Doch diese drei Goldenen Samstage stehen nicht nur im geschichtlichen 
Erleben des Dreißigjährigen Krieges. Sie ziehen sich trofej der deutlichen 
Mißgunst der Aufklärung14 bis in die Gegenwart. Räumlich erfüllen sie 
in der Hauptsache Tirol, Oberbayern, Niederbayern, Salzburg, Ober- 
donau, einst auch Böhmen und Mittelfranken. Kultisch bestehen diese 
Volksandachten in der feierlichen Begehung der drei Samstage, ja in 
älterer Zeit der drei Samstagnächte, die auf St. Michael folgen". Dabei 
sind diese Samstage in ihrer Prägung marianisch gehalten. So ergibt sich 
schon rein äußerlich, in der Wahl der Termine, eine Beziehung von Mi- 
chael und der Madonna. Aber diese Zuordnung wurde in der Überliefe- 
rungsgeschichte auch innerlich hergestellt. Hieß es doch in dem legendären 
Bericht jener visionären Verheißung, die Maria dem Kaiser Ferdinand III. 
gewährte: 

Wer midi drey Sambstaeg nach dem Fest des Erfj-Engels Michael, welcher mein 
Jungfräuliche-ohne Mackel der Erb-Sünd Engel-reine Empfängnuß jederzeit beschulet, 
mit einen andaechtigen eyfrigen Gebett, absonderlich mit dem H. Rosenkrantj, so mir vor 
allen das angenembste Gebett ist, und mit dem Cron-Gebett verehren wird, der soll sich 
aller meiner Gnaden, beforderist eines glueckseeligen Sterb-Stuendleins, und bey sein 
Tod-Beth eines freudenreichen Beystands, ohne allen widerfahrenden teuflischen Gewalt, 
und Versuchungen, zu getroesten haben16. 

Gewiß eine höchst bemerkenswerte Formulierung. Sie atmet dabei einen 
seltenen Reiz. Vorab macht uns diese Verheißung darauf aufmerksam, daß 
sie einem Hochzeitalter des Madonnenkultes, nämlich der nachtridentini- 
schen Immakulata-Verehrung, angehört. Letztere war allerdings weither 
vorbereitet. Von der Immakulata-Devotion konnte J. Huizinga in seiner 

" G. Schnürer und J. M. Ritj, Sankt Kümmernis und Volto Santo. Düsseldorf 1934, 
122 f.; P. Glasthaner, Ettal, bei Budiberger, Lexikon, Bd. 3, Sp. 817 f. 

14 Ch. Schreiber, Aufklärung und Frömmigkeit. München 1940, 5, 53, 67. Doch wurden 
noch 1750 die Goldenen Samstage im salzburgischen Kirchental gestiftet. Ludovicus 
Capellanus, Kirchental. Salzburg 1902, 34. 

15 Dazu G. Schreiber, in der Anzeige von E. Wohlhaupter, Die Kerze im Recht. 
Weimar 1940, in: Theol. Revue 40 (1941) 26•31. 

18 Marianische Gold-Gruben Oder Kurtjer Bericht Und Muthmassungen Von denen 
sogenannten drey goldenen Sambstaegen. Erneuert nach dem Exemplar de Anno 1756. 
Burghausen 1763, 7 f. Darauf fußend Zinkl, 756. 



22 D. Dr. Georg Schreiber 

oft fesselnden Beobachtung bemerken, daß sie einem •wachsenden Volks- 
bedürfnis" entsprach". Im übrigen hat, soviel wir sehen, die höchst origi- 
nale Prägung dieser marianischen Verheißung kein Gegenstück. Bei Beis- 
sel wird man vergebens nach einer ähnlichen Wendung suchen. Und doch 
lassen sich bei einer eindringenden Betrachtung entwicklungsgeschichtliche 
Momente aufdecken, die diese Äußerung Ferdinands III., die uns die 
Volksüberlieferung übermittelt, begreiflich erscheinen lassen. Dabei ist 
im besonderen der Schutjpatronat Michaels herauszustellen. 

Davon weiß in der Tat bereits die Legende, die in der Schilderung des 
Todes Mariens die Übernahme der Seele durch Michael ausdrücklich er- 
wähnt. Wir geben sie in der Fassung des Jakob a Voragine: 

Also trugen die Apostel den Leib Mariae fürbass und legten ihn in das Grab und 
sassen dabei, als ihnen der Herr geboten hatte. Am dritten Tage kam Christus mit der 
Menge der Engel und grüsste sie und sprach: •Friede sei mit euch." Sie antworteten: 
•Ehre sei dir Herr Gott, der du allein grosse Wunder wirkest." Und der Herr sprach 
zu den Aposteln: •Was Gnade und Ehre dünket euch, dass ich nun meiner Mutter soll 
tun?" Sie antworteten: •Herr, es bedünket deine Knechte, dass gleichwie du den Tod 
besiegt hast und ewiglich regierest, du auch deiner Mutter Leib auferweckest und zu 
deiner Rechten sehest in Ewigkeit." Da nickte der Herr und alsbald war der Erzengel 
Michael da und brachte Mariens Seele vor den Herrn18. 

Was diese Goldene Legende an der Hand eines älteren Volksglaubens 
zu berichten wußte, war auch bereits in das künstlerische Erlebnis ein- 
getreten. Schon die byzantinische Kunst hatte dargestellt, wie Michael 
die Seele Mariens vor Jesus brachte1'. Erinnerungen an die Bemühungen 
Michaels um die Seele des Moses mochten mitgehen". 

Dazu traten andere Berührungspunkte. Beide Heilbringer trafen sich 
als Lebensschütjer, aber auch als Sterbepatrone. Der von Michael im Tode 
gewährte Schutj (Augustin, Beda, Bonaventura) ist in der Liturgie und in 
Gebeten kraftvoll und bekenntnisfreudig festgehalten (Totenmesse, Profi- 
ciscere anima Christiana). Aber zugleich erschien der heros invincibilis, den 

17 Herbst des Mittelalters. München 1924, 219 f. 
18 Nach der Ausgabe von R. Benz, Jacobus de Voragine. Legenda aurea. 2 Bde. Jena 

1917•1921. Bd. 2, 7 f. Dazu auch F, Wiegand, Der Erzengel Michael unter Berück- 
sichtigung der byzantinischen, altitalischen und romanischen Kunst ikonographisch dar- 
gestellt. Leipziger phil. Diss. Stuttgart 1886, 15. • Der Kranz.der Michaelslegenden, 
ist reich. Siehe F. Zambrini, Leggenda di S. Michele Arcangelo. Bologna 1858 und für 
die koptische Legende E A. Wallis, Saint Michael The Archangel. London 1894. 

19 Wiegand, 6 ff. 
20 J. Hecht, Michaelis archangeli cum diabolo certamen. Jenae 1713. 



St. Michael und die Madonna 25 

Johann Trithemius (f 1516) als den siebenten Lenker der Welt ansprach", 
als Schutjgeist für die Lebenden. Diese Vorstellung befreundete sidi leicht 
mit marianischen Gedankengängen. War es doch eine alte Volksvorstel- 
lung, Michael sei Beschütjer der Heiligen Gottes. Ja diese verdichtete sich 
dahin, Michael verteidige die Madonna mit dem Jesuskind. F. Wiegand 
hat diesen Volksglauben als ein •romantisches Moment" bezeichnet und 
mit der erläuternden Bemerkung versehen •Wie mußte dieser Ritterdienst 
das Mittelalter anmuten"". Doch sind solche Auffassungen schon früh in 
der kultfrohen Ostkirche gepflegt worden, z. T. unter Einschaltung 
des hier mithelfenden Erzengels Gabriel. So sieht das inhaltsreiche Maler- 
buch des Athos vor, daß in der bildlichen Darstellung, die über dem Ein- 
gangstor des Klosters angebracht wird, die Erzengel Michael und Gabriel 
die hl. Jungfrau beschützen". Ebendort wird vorgeschlagen, daß im Innen- 
raum dieses klösterlichen Gotteshauses, näherhin in der Apsis, also in dem 
alles vereinigenden Blickpunkt, Gabriel und Michael dargestellt werden, 
wie sie die Wacht halten. Sie sind inmitten vieler Heiligen zunächst und 
bevorzugt der thronenden Jungfrau beigegeben. Wiederum im Dom zu 
Monreale, offenbar unter Einfluß der Ostkirche, bezeigen Michael und 
Gabriel der heiligen Weisheit und der Jungfrau ihre Verehrung". 

Das Zueinander von Michael und der Madonna tritt auch bezeichnend 
in der byzantinischen Klostergründung des 12. Jahrhunderts heraus. Die 
bedeutendste Schöpfung jenes Zeitalters war das Kloster des Welten- 
  i 

21 •Septimus mundi gubernator Michael fuit, Angelus Solis." Joannis Tritcmii abbatis 
Spanheymensis de septem secundeis, id est, intellegentijs siuve spiritibus orbes post: 
Deum mouentibus reconditissimae scientiae et eruditionis Libellus, Imperatori Caesan 
Diuo Maximiliano I. Aug. pio, sapienti dicatus. Coloniae 1567, 13. 

Diese Stelle ist in der Michaelsliteratur nicht beachtet. Wir erwähnen von namhaften 
Darstellungen: J. Mayer, Sankt Michael und seine Verehrung, bes. auf dem St. Michaels- 
berge bei Untergrombach. Karlsruhe 1916; A. Hauffen, Geschichte des deutschen Michael. 
Prag 1918; L. Lecestre Saint-Michel (L'Art et les Saints. Paris 1921); O. Rojdestvensky, 
Le culte de Saint Michel. Paris 1922 (wichtig seine Ablehnung als langobardischer 
Nationalpatron 65•70, gegen E. Gothein); A.M. Renner, Der Erzengel Michael in der 
Geistes- und Kulturgeschichte. Saarbrücken 1927; J. Bernhart, Der Engel des deutschen 
Volkes. München 1934; C. Rademacher, Wodan • St. Michael • der deutsche Michel. 
Köln 1934. • Die bei H. Bächtold • Stäubli, Handwörterbuch des deutschen Aber- 
glaubens, Berlin 1927 ft*., Bd. 6, 232 ff. angeführte Literatur ist bei Buchberger, Bd. 7, 
161•163, wesentlich ergänzt. 

33 Der Erzengel Michael, S. 5. 
83 Handbuch der Malerei vom Berge Athos, überseht von G. Schäfer. Trier 1855, 

395; Wiegand, 13. 
84 Wiegand, 21. 



24 D. Dr. Georg Schreiber 

herrsdiers, des Pantokrator in Konstantinopel, das der geistvolle 
und ordensvergleichende Byzanzfahrer Anselm von Havelberg besuchte 
(tll58)s\ Es war von dem Basileus Johannes II Komnenos (1118•1143) 
als Begräbniskloster der Dynastie errichtet. Es gab sich als ein St. Denis 
am Bosporus. Drei Kirchen traten in diesem Zönobium zueinander: Die 
Chorkirche des Pantokrator, die Volkskirche der Eleuse, also der erbar- 
mungsreichen Madonna, und schließlich die Kapelle des Heerführers und 
des Seelenwächters St. Michael. 

Da aber meine Majestät wollte, daß in der Nähe dieses Klosters auch eine Kirche 
auf den Namen meiner überheiligen Herrin und Gottesmutter, der Erbarmenden 
(Eleuse) gebaut werde und mitten zwischen diesem Tempel und dem Kloster ein anderes 
Oratorium in Form eines Heroon (hier Begräbnisstätte für Kaiser) auf den Namen 
des Erzheerführers Michael, in dem nach unserer Bestimmung auch unsere Gräber herge- 
richtet werden, so muß auch über die Ordnung dieser beiden Kirchen hier eine Darlegung 
erfolgen. 

Derart lautete die denkwürdige, bisher noch nicht gewürdigte Bestim- 
mung des Typikon, der Klostergründungsurkunde von 1136, die auch sonst 
Michael (Asomatos) erwähnt26. Byzanz war michaelsbetont (Michaelskirche 
Justinians I.) und zugleich die bedeutendste Marienstadt der Christenheit". 

Diese und andere Linien28 ziehen sich weiter bis zum Gnadenbild von 
der immerwährenden Hilfe, das heute noch in der Volksfrömmigkeit eine 
bedeutende Stellung einnimmt. Das Original ist im griechischen Stil auf 
Goldgrund gemalt. Es wurde gegen Ende des 15. Jahrhunderts von der 
Insel Kreta nach Rom in die Kirche des hl. Matthäus gebracht. Auf diesem 
Bilde sieht das göttliche Kind zu Gabriel, dem Engel der Verkündigung, 
der das Kreuz hinhält. St. Michael dagegen zeigt das mehr kriegerische 
Attribut der Lanze, aber auch das Passionszeichen des Rohrs29. 

25 G. Schreiber, Prämonstratenserkultur des 12. Jahrhunderts. In: Analecta Prae- 
monstratensia 16 (1940) S. 72. 

26 A. Dmitrievskij, Opisanie liturgiCeskich rukopisej chranjascichsa v bibliotekadi 
prawoslavnago wostoka (Beschreibung liturgischer Handschriften, die in den Bibliotheken 
des orthodoxen Osten aufbewahrt werden). I. Typika, Kiew 1895, 656•702, bes. p. 677. 
Dazu F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des oströmischen Reiches (Corpus der 
griechischen Urkunden des Mittelalters und der neueren Zeit. A: Regesten, Abt. I, T. 2). 
München 1925, nr. 1311, S. 60. 

27 A. M. Schneider, Byzanz (Istanbuler Forschungen, Bd. 8). Berlin 1936; H. Eng- 
berding, Maria in der Frömmigkeit der byzantinischen Liturgie. In: Ein Leib • Ein 
Geist. Münster 1940, 37•68. 

28 Das apokalyptische Element (beide als Drachentöter im Abendland) und anderes 
kann hier wegen Raummangel nicht behandelt werden. 

29 G. Kolb, Marianisches Oberösterreich. Wien 1899, 36 f. 



St. Michael und die Madonna 25 

Derartige östliche Einflüsse zogen in bedeutsamen kultischen Wander- 
zügen in den abend ländischen Raum. Dort verselbständigten sie 
sich. Hand in Hand damit ging die Ausbildung der Engellehre (Pseudo- 
Dionysius, Gregor der Große, Lateranense IV, Thomas, Skotus, Suarez)30. 
Einen weiteren Niederschlag erlebte die Kunst. Die Elisabethkirche im 
ungarischen Kaschau zeigt in der Altarpredella das ausdrucksvolle Zu- 
einander des Erzengels und der Madonna. Michael hält die Seelenwaage, 
aber was wichtiger: er schwingt nicht das Schwert, sondern • anscheinend 
in einer magyarischen Prägung beeinflußt von dem Attribut des hl. Ladis- 
laus • die Streitaxt", um Maria zu schüren (unbekannter Meister um 
1500). Auf dem Bilde der thronenden Madonna des Benvenuto Tisi in 
der Münchener Pinakothek steht Michael auf der rechten Seite der Gottes- 
mutter. Zum anderen zeigt ein Gemälde von Luca Signorelli (ac. d. art. 
d. designo) ebenfalls den princeps apostolorum auf der rechten Seite der 
thronenden Madonna, dem der Engel der Verkündigung auf der anderen 
Seite entspricht82. Wiederum schildert ein Bild Tintorettos (Dresdener 
Pinakothek), wie Michael den Dämon niederwirft. Das geschieht in Gegen- 
wart Gott Vaters und der Gottesmutter mit dem Kind, die mit einem 
Fuß auf dem Halbmond steht". Aber auch die deutschen Barockkirchen 
wissen um solche Begegnungen, im besonderen die Wallfahrtskirchen. 
Man werfe nur einen Blick in die Kapelle Maria Kunterweg, in die recht 
bemerkenswerte Wallfahrtskirche der Ramsau bei Berchtesgaden". Dort 
wird auf dem Hochaltar das marianische Gnadenbild durch die Figuren 
von Michael, Gabriel und Raphael umrahmt. Leicht fanden sich dabei die 
Übergänge zum Weihnachtsspiel ein. In dem sog. Ochs- und Eselspiel in 
den deutschen Siedlungen um Kremni^ beten zu Maria die Engel Gabriel 
und Michael". 

30 Buchberger, Lexikon, Bd. 3, 673. 
81 Dieses Ladislaus-Attribut richtig bei R. Pfleiderer, Die Attribute der Heiligen2. 

Ulm 1920, 9, fehlend bei E. Ricci, Mille Santi nell'arte. Milano 1931, 375.• Das Bild 
ist übrigens wiedergegeben, aber nicht erläutert bei N. Stein, Aus Michaels Wirken. 
Stuttgart 1929, 85. v 

M B. Riehl, St. Michael und St. Georg in der bildenden Kunst. Phil. Diss. München 
1883, 17. 

83  Lecestre, St. Michel, 31. 
34 H. Schnell, Deutsche Kirchen, I. Süddeutsche Kirchenführer, 5 Bde. München 1934 ff., 

Nr. 29: Pfarrkirche Ramsau, Wallfahrts-Bergkirche Maria Kunterweg. 
36 A. Spamer, Die deutsche Volkskunde. 2 Bde. Leipzig 1935. Bd. 2, S. 162. Zu 

Kremnitj E. Winter, Die Deutschen in der Slowakei und Karpathorußland. Münster 
1926, 47 ff. 



26 r D. Dr. Georg Sdireiber 

Das, Zueinander von Michael und der Madonna wächst noch stärker 
heraus, wenn man der Verbreitung der berührten Volksandacht der Gol- 
denen Samstage näher nachgeht. Wir haben deswegen bei Inventarisa- 
tionsreisen deutsche alpine Gebiete berührt, in denen die kultisch denk- 
würdigen Samstage besonders gepflegt werden. Von vornherein durften 
wir der Auffassung sein, dort manchen byzantinischen Elementen zu be- 
gegnen, die über Ravenna und Italien, nicht minder über Sirmium und 
den Donauraum einströmten. Auf diese Begegnungen mit östlichen und 
südlichen Kulturkreisen weisen ja auch die inhaltsreichen Untersuchungen 
von H. Fink über die Tiroler Kirchenpatrozinien und neuerdings die Aus- 
führungen von Schaffran über die langobardische Kunstentwicklung hin". 

In der Tat tritt dieses Zueinander, um zunächst den Salzburger Raum 
zu betreten, in der Wallfahrtskapelle Maria Hilf am Mondsee heraus, die 
an Goldenen Samstagen von Tausenden von Wallfahrern besucht wird. 
Schon der Name und das Patrozinium des Gotteshauses zeigen die an- 
gedeutete Verbundenheit. Der Volksmund behandelt diese Kapelle maria- 
nisch, eben mit dem Maria-Hilf-Titel, entsprechend seiner Beliebtheit im 
Stromsystem der Donau und in den Bergen der alpinen Welt". Aber 
liturgisch und kirchenrechtlich ist diese Kapelle St. Michael geweiht"8. Und 
weiterhin, im Gotteshaus selbst reichen sich im Aufbau des frohen und 
goldenfarbig betonten Altars die Madonna und der Erzengel gewisser- 
maßen die Hand. Ist doch die erstere durch das Maria-Hilf-Gnadenbild 
vertreten. Lefejterer aber erscheint im goldenen Harnisch, mit Flügeln, die 
silbern und goldig getönt sind. Als princeps militiae coelestis regiert er 
die dort anmutig gestaffelte Engelgruppe. Ebenso bemerkenswert ist, daß 
die dortige Kanzel vier Madonnendarstellungen aufweist, nämlich von 
links nach rechts die Motive der Immaculata Conceptio, der Verkündi- 
gung, der Heimsuchung, der Himmelfahrt. So betätigt sich hier jene Har- 
monie der marianischen und michaelischen Idee, um die das ganze Ge- 
präge und der Lebensstil der Goldenen Samstage weiß. Ähnlich begegnen 
sich in Laufen an der Salzach in der dortigen Michaelskapelle der Michaels- 
altar, der ein gutes Barockbild aufweist, und der Maria-Hilf-Altar89. Dort 
werden gleichfalls die Goldenen Samstage gehalten. 

38 H. Fink, Die Kirchenpatrozinien Tirols. Passau 1928; E. Schaffran, Die Kunst der 
Langobarden in Italien. Jena 1941. 

37 J. T. Kaltenbaeck, Die Mariensagen in Österreich. Wien 1845; (M. Burkart), Maria- 
Hilf. München 1862; G. Schreiber, Die Sakrallandschaft des Abendlandes. Düsseldorf 
1937, 6 f. 

38 J. B. Mittendorfer, Die Wallfahrtskirche Maria Hilf bei Mondsee. Linz 1907. 
*" H. Schnell, Laufen an der Salzach (Kirchenführer). München, o. J. 



St. Michael und die Madonna 27 

Eine ähnliche Zuordnung kennt der Salzburger Raum an anderer Stelle. 
Das Benediktinerinnenstift Nonnberg, das auch die Feier der Goldenen 
Samstage kennt, verwahrt in seinem Museum eine Michaelsstatue des 
Barockzeitalters, auf deren Schild die Madonna mit dem Kind erscheint. 
Es darf als wahrscheinlich angenommen werden, daß diese Plastik dem 
Salzburger Gebiet entstammt. 

Nicht minder deutlich redet ein (nördlicher) Seitenaltar des bekannten 
trinitarischen Wallfahrtsortes Sonntagsberg in Niederdonau. In dem 
mächtigen Altarbild begegnen sich Michael und die Immakulata. Die letj- 
tere als das apokalyptische Weib, mit dem Sternenkranz geschmückt, schaut 
zu Gott Vater auf. Aber sie wird gleichzeitig zur Mitkämpferin Michaels; 
denn der größere Teil des Bildes wird von Michael beherrscht, der den 
Teufel und die Schlange niederstreckt. Zu den Füßen des Engels befinden 
sich aber auch der Pfau und die Vanitas. Über dem Altar zieht sich die 
Inschrift: •Michael et angeli eius praeliabantur cum dracone. Apocal. XII, 
7." Das Bild wirkt geradezu wie ein Kommentar zu der marianisch- 
michaelischen Union, von der die aufgeschlossene Volksüberlieferung 
spricht, wenn sie über die Erscheinung berichtet, die Ferdinand III. zu- 
teil wurde. 

Einige Minuten entfernt befindet sich bei dieser Kirche das Türken- 
bründl mit seiner Waldkapelle. Auch hier erscheinen, wenn man den Vor- 
raum der Kirche auf sich wirken läßt, die Immakulata und St. Michael als 
korrespondierende Figuren, deutlich gekennzeichnet durch die Blickrich- 
tung der Madonna, die sich St. Michael zuwendet, der hoch an der Vorder- 
seite dieser Kapelle thront. 

Zu ähnlichen Gruppierungen kam es im Gnadenort Gnigl, der 1585 urkundlich als 
Filiale der Stadtpfarrei Salzburg erscheint. Diese Nebenkirche wurde später Pfarrkirche. 
Die Kirchenpatrone sind hier U. L. Frau und St. Michael. Das Bild des Hochaltars zeigt 
St. Michael. Darunter befindet sich eine Kopie des Gnadenbildes Maria Pietsch, das in 
St. Stephan in Wien verehrt wird. Am gleichen Gotteshaus befindet sich wiederum in 
einer denkwürdigen Union eine St. Maria- und Michaelsbruderschaft, die am Maria 
Himmelfahrtstag 1748 feierlich eröffnet wurde. Zu allem werden an dieser Kultstätte 
die Goldenen Samstage gehalten40. Diese Samstagfeiern vollziehen sich ebenso im 
tirolischen Ellmau, wo St. Michael Kirchenpatron ist. Das gleiche ist für das tirolische 
Absam und Stuhlfelden und für das salzburgische Arnsdorf festzustellen*1. 

Dieses Treffen vollzieht sich selbst in Friedhofskapellen. In 
der Gruftkapelle zu Mindelheim ist im oberen Teil des Altars St. Michael 

40 G. Reitlechner, Marianisches Salzburg. Innsbruck 1904, 73 ff. 
41 Zu den Patrozinien G. Reitlechner, Patrozinien-Buch zur Verehrung der Schutz- 

heiligen der Kirchen und Kapellen der Erzdiözese Salzburg, der meisten von Brixen, 
Seckau, Gurk, Oberösterreich und der benachbarten bayrischen Dekanate. Salzburg 1901. 



28 D. Dr. Georg Schreiber 

dargestellt, während im unteren Teil das Gnadenbild der Mutter Gottes 
sich zeigt. Es war begreiflich, wenn beide Heilige auch in volkhaften 
Gebeten zueinandertraten, die die Richtung auf den guten Tod neh- 
men. Im Archiv der Deutschen Gaue ist ein Gebet aus dem 19. Jahrhun- 
dert festgehalten, das am Schluß folgende Wendung aufweist: 

Wer dieses Gebet spricht, dem würde ich drei Boten schicken, der erste müßte Gott 
Vater selber sein, der zweite ist Maria rein, der dritte Michael mit der Waage. Er wollt* 
die Seele führen mit der linken Hand. Er wollt' sie führen ins Vaterland. Vom Vater- 
land ins Paradies. Vom Paradies ins Himmelreich. Amen. (Markt Oberdorf Wald. 1870). 

Diese Wendungen entsprachen bereits der Haltung spätmittelalterlicher 
Marienlieder. So heißt es in einem Mariengesang: •Schick meiner Seel 
sant Michael, Daß er sie führ behende ins Himmelreich..."" Weiterhin 
erscheint Maria als Seelenführerin, die zu den Engeln geleitet: •Vor dem 
Teufel uns bewahr / Und führ uns zu der Engel Schar / O reine Magd 
Maria, / Wol in das Himmels Throne"43. 

Auch sonst kam es zu Begegnungen. Man trat zueinander im •Rosen- 
kranz zu Ehren des hl. Erzengels Michael, der heute noch gepflegt wird". 
St. Michael und die Madonna trafen sich zudem in ihrem Rang als Him- 
melsfürsten. 

•Sei gegrüßt, o Kaiserinn! Engel, Throne, Fürstenthümer staunen ob dem Glanz 
und Schimmer, der dich zieret ewig hin." So heißt es in einer •Samstaegigen Andacht 
zu der Mutter Gottes" im 18. Jahrhundert, die mit dem Lied beginnt: •Lasset uns 
Mariam grüßen"44. Und eine Michaelslitanei, die um die Mitte des 18. Jahrhunderts 
in der Michaelsbruderschaft in Salzburg gebetet wurde, führte die Anrufung mit sich: 
•Heilige Maria, du heiligste und allermächtigste Himmelskayserin, bitte für uns." Sie 
vermerkte gleichzeitig die andere Bitte: •Heiliger Michael, du Fürst und Herzog der 
englischen Herrschaft"45. 

Sie fanden sich wiederum in der Bekämpfung der Irrlehren. Die 
Bejahung und die Verneinung des Marienkultes wurde zum Trennungs- 
zeichen der Geister. Maria wurde demzufolge im Dreißigjährigen Krieg 
zum Feldgeschrei der Liguisten. Andererseits zeigt das barocke Decken- 
gemälde des bekannten und bereits erwähnten Wallfahrtsortes Sonntags- 
berg (zum niederösterreichischen Benediktinerstift Seitenstetten gehörig) 

42 Döring • E. Hirsch, Tod und Jenseits im Spätmittelalter. Berlin 1927, 58, mit 
Hinweis auf Hoffmann von Fallersleben, Geschichte des deutschen Kirchenliedes bis auf 
Luthers Zeit. Hannover 1854, 456. 

48 Döring • E. Hirsch, 212. 
44 Ohne Druckort und Jahr. Sammlung Veichtlbaur, je^t Museum in Ried (Innkreis). 
45 Englische Bruderschaft unter dem Sdrat; des heiligen Erz-Engels und Himmels- 

Fürsten Michael ... Salzburg 1760. 



St. Michael und die Madonna 29 

St. Michael als Verteidiger der Dreifaltigkeit und des Glaubens, unter 
anderm in der Abwehr von Arius, Mohammed und Luther. 

Beide Sancti treffen sich wiederum als Heerespatrone. Davon 
weiß wenigstens die Wiener Michaelsbruderschaft. 

Sie wurde 1719 erriditet, inmitten eines militärischen Kraftfeldes. In einer Erbauungs- 
schrift •Neun-tägige Andacht" (1757) bringt sie (S. 25) nach dem •Seegen des Heil. 
Vincentii Ferrerii / bey gegenwaertigen Zeiten unseren Kayserl. Koenigl. Kriegs-Heer 
den Goettlichen Schutj und Beystand zu erhalten"48, ein sehr bemerkenswertes Gebet zu 
wehrhaften Heiligen, das folgendermaßen lautet: •Gebett. O Maria! du Königin deren 
Engeln Heil. Er^-Engel Michael / und alle H. H. Engeln / welche ihr unseren Kriegs- 
Maennern zu Beschuetjung von Gott verordnet seyet / auch Heil. Mauritius / und 
Florianus / samt dem gantjen himmlischen Heer / bittet Gott /; und stehet ihnen bey / 
daß sie alle sichtbare Feinde ritterlich ueberwinden / und deren Verheißungen Christi 
theilhaftig werden / Amen." 

Man sieht, daß der Titel •Königin" der Engel, den die an den Golde- 
nen Samstagen so gern gebrauchte Lauretanisdie Litanei enthielt, die Be- 
gegnung von St. Michael und der Madonna erleichterte. Im übrigen kannte 
bereits Byzanz Maria als Herzogin, als Heerführerin (strataegos), als 
Lenkerin der Schlachten47. 

Was das Verhältnis beider Heiligen im Rahmen der Goldenen Samstag- 
andachten betrifft, entfällt in den Gebets texten sicherlich der weit- 
aus größere Teil der Gebete auf die Anrufung der Jungfrau Maria. Aber 
es wird doch auch in einem Andachtsbüchlein •Die goldenen Samstage. 
Eine gar liebliche Andacht und deren Ursprung" Michael ganz deutlich 
als •Schirmherr der drei goldenen Samstage" angesprochen48. Immerhin 
ist die Verschränkung der Michaelsidee und des Immakulata-Motivs nicht 
mehr so stark betont, wie das in jenem legendären Bericht über die Er- 
scheinung Ferdinands III. heraustritt. Aber es wird doch in Andachts- 
gebeten, die das ausgehende 18. Jahrhundert übermittelt, Michael nicht 
nur als Ausgangspunkt für diese Festfeier angemerkt. Darüber hinaus 
werden beide als gemeinsame Fürsprecher empfunden. 

So heißt es in dem Salzburger Erbauungsbuch •Ursprung der drey güldenen Samstag- 
nächte"49 in dem Gebet der ersten güldenen Samstag-Nacht: 

** Vgl. dazu G. Schreiber, Deutschland und Spanien, S. 298, 476. 
*7 Engberding, Maria, S. 63. 
*8 Acht Blätter, ohne Druckort und Jahr, wohl vor einigen Jahrzehnten in Salzburg 

herausgebracht, mit dem Druckvermerk: Verlag Pfeiffer, Sigmund Haffnergasse, vor 
der Franziskanerkirche (in der Sammlung Veichtlbaur). 

49 Ursprung der drey güldenen Samstagnächte nach dem Feste des Heiligen Erzengel 
Michael. Sammt Gebethen und zwey schönen Liedern. Salzburg, o. J. (Ausgang des 
18. Jahrh.) 



30 D. Dr. Georg Schreiber 

•O allerseligste, jungfräuliche Mutter Maria! du bist zwar wuerdig, daß man dich 
taeglich verehre, und sich deiner maechtigen Fuerbitte empfehle; ich verlange aber, dich 
sonderlich heute, als in der ersten güldenen Samstag-Nacht kindlich zu verehren, und 
zwar mit und durch den grossenHimmelsfuersten, denheiligen 
ErzengelMichael-0, nach dessen Fest diese drey heiligen goldenen Samstagnaechte 
ihren Anfang nehmen." 

Noch eine zweite Wendung in diesem Gebetstext geht auf die Verbundenheit beider 
Motive, wenn, es heißt; •Ich verehre dich mit dem heiligen Erzengel 
Michael61 als eine Tochter des himmlischen Vaters." Die gleichen Wendungen über- 
nimmt wörtlich das Gebet für die zweite und dritte Samstagnacht. 

Die gleichen Anrufungen vermerkt ein Andachtsbüchlein: •Andächtige Gebethlein zu 
Unser Lieben Frauen auf die drey goldenen Samstag-Naecht". Salzburg 1789. Es wurde 
unter dem gleichen Titel 1827 in Salzburg erneut aufgelegt. Ähnlich verhält sich noch 
die •Andachfeübung an den drei goldenen Samstag-Nächten, welche von Kaiser Fer- 
dinand III. von Österreich eingeführt und in Aufnahme gebracht wurde." Dieses An- 
dachtsheft wurde 1882 von Steyler Missionaren herausgebracht62. Es fußt auf der älteren 
Samstagliteratur, die wir bereits würdigten. Dabei wird schon im Vorwort das Zu- 
einander von St. Michael und der Madonna betont herausgestellt: •Die drei goldenen 
Samstag-Nächte haben ihren Anfang gleich nach dem Feste des hl. Michael, weil man 
in Vereinigung mit demselben diese Andacht zu Ehren dieser hehren Himmelskönigin 
Maria verrichtet und diesen Himmelsfürsten zugleich bittet, unser Gebet mit der hehren 
Engelskönigin darzubringen und mit dem seinigen zu Unterstufen" (S. 3). 

Die Verbundenheit der marianisdien und michaelisdien Schutjherrschaft 
bricht für das Volksfromme besonders stark in dem •Gebeth um eine 
glückselige Sterbestunde" auf, das der Feier dieser Samstage in der Er- 
bauungsschrift •Andächtige Betrachtungen" mitgegeben ist. Die Bitten an 
beide Sterbepatrone stehen nebeneinander. Das geht auf den für die Gol- 
denen Samstage bemühten Andachtsschriftsteller J. Wichtlhuber" zurück, 
der ein •Gebeth um eine glückselige Sterbstunde" mitteilt. Zuerst erfolgt 
eine Anrufung Mariens, •wenn die letjte Ungewisse Stunde naht". Un- 
mittelbar darauf vollzieht sich die Bitte an St. Michael: 

•Heiliger Erzengel Michael,, du großer und glorreicher Himmelsfürst, der du die 
hoffärtigen Engel mit ihrem rebellischen Geiste im Heldenkleide aus den himmlischen 
Wohnungen in den glühenden Feuersee hinabgetrieben hast, steh' uns in schwerem 
Todeskampfe gegen die Anfechtungen des Satans bey, damit wir die Früchte des Todes 
herzhaft bekämpfen, unangefochten im Glauben, unangefochten von den Begierden der 

60 Von uns gesperrt. 
61 Von uns gesperrt. 
62 Druck und Verlag der Missionsdruckerei Steyl, o. J. Das Imprimatur von 1882, 

mit Hinweis auf .Offs Marianum, p. 1457. Gemeint ist der Andachtsschriftsteller Georg 
Ott, der 1859 (10. Aufl., 1877) die Schrift Marianum herausbrachte. 

68 Geschichte des Ursprungs und der Bestimmung der drey goldenen Samstagnächte 
nebst einigen Gebeten und Andachtsübungen zur Würdigung und Heiligung derselben. 
Salzburg 1826. 



St. Michael und die Madonna 31 

Welt, mit gänzlicher Ergebung in Gottes Willen von hinnen scheiden, und uns mit dir 
und der Schaar der heiligen Engel der glorreichen Anschauung Gottes ruhig und ver- 
gnügt in Ewigkeit erfreuen mögen. Amen"84. 

Das wirkt wie ein Echo des deutschen Monatszettels, der im 18. Jahr- 
hundert zum Michaelstage des 29. September bemerkte: •Es ist eine be- 
staendige Lehr der Heil. Augustini und Bonaventura, daß er in dem letzten 
Kampf den Seelen beyzustehen, und in den Himmel zu begleiten von Gott 
verordnet worden"". 

Derart ergab sich für das Volksgläubige eine ungezwungene Beziehung 
zwischen diesen Sterbepatronaten Mariens und Michaels. Davon wissen 
die Volksandachten der Goldenen Samstage im tirolischen Hochfilzen, 
Trens, Oberau-Wildschönau, Alpach, im oberösterreichischen Pöstling- 
berg und Irrsdorf, im salzburgischen Liefering und an anderen Stellen. 

Soviel an Einzelbeobachtungen über St. Michael und die Madonna. Im 
Sinne einer ersten Fragestellung und Ergründung. Letjtere führt durch 
verschiedene Kulturzeitalter des Frommen und der künstlerischen Dar- 
stellung. Es ließ sich vor allem beobachten: das Volksgebet und die Volks- 
liturgie strömte aus jener Vision, die die Volksüberlieferung dem kaiser- 
lichen Schu^herrn des Glaubens in der Gegenreformation zuschrieb. Und 
doch machten sich in der Zuordnung beider Heilbringer bereits mittel- 
alterliche und byzantinische Elemente geltend. Die Quellkraft dieser frü- 
heren Zeitalter griff demnach über Jahrhunderte. Sie erstreckt sich bis in 
die Frömmigkeitsübungen der Gegenwart, soweit diese Goldenen Sams- 
tage noch begangen werden. 

Noch ein anderes. Mit einem Blick auf St. Michael und die Madonna 
lag es uns daran, mitzuhelfen, ikonographische Gebiete stärker geistes- 
geschichtlich zu erfassen. Ferner war es uns darum zu tun, die Quellen- 
kunde des Frommen namentlich zu erweitern. Harrt doch letztere, wie ein 
Blick auf die oft angezogene, aber in der Materialbasis wenig befriedi- 
gende Veröffentlichung des sonst so anregenden Kirchenhistorikers H. v. 
Schubert erweist6", noch der Verbreiterung und zugleich der Bearbeitung. 
Wiederum konnte, um das abschließend zu bemerken, kurz auf die Be- 
deutung der Volksliturgie hingewiesen werden. Ihre Ausdruckskraft, mehr 
noch ihr geheimnisvolles Wachsen und Werden ist in der Liturgie- 
geschichte oft verkannt. Die Erörterungen, die in den legten Jahren über 

64 Andächtige Betrachtungen und Gebete an den in mehreren Orten üblichen soge- 
nannten drey goldenen Samstagen. Linz 1836, S. 68. 

56 Sammlung G. Schreiber. 
M Geschichte des deutschen Glaubens. Leipzig 1925. 



32 Johannes Beumer 

Sinn und Aufgabe der Liturgie geführt wurden, sind oft unfruchtbare 
Wege gegangen. Der Reichtum des geschichtlichen Lebens, der über eine 
•reichsstädtische Liturgie" oder sonstige •Lokalliturgie"6' weit hinausgriff, 
wurde oft genug übersehen. 

Dabei drängt das Thema Liturgie und Leben in innerer Spannung in 
jedem Säkulum auf neue Formgebungen. Es erhebt sich immer wieder zu 
neuer und ergreifender Feierlichkeit, wobei erste Ansätje oft nur still und 
bescheiden heraustreten. 

Zur theologischen Frage nach der Vaterschaft Christi 
Von Johannes Beumer, Valkenburg 

Wenn in der modernen religiösen Literatur das Wort erscheint 
•Christus ist der Vater des Menschen im übernatürlichen Leben" 

oder in ähnlicher Weise eine Vaterschaft des Gottessohnes vertreten wird 
• und nicht selten ist diese Auffassung zu finden •, so ist der unbefan- 
gene Leser zunächst ein wenig überrascht und vielleicht auch in etwa be- 
fremdet. Ist es nur das Ungewohnte des Ausdrucks oder regt sich da ein 
tiefer im Glauben begründetes Bewußtsein? Die Stellung Christi zu uns 
möchten wir wohl in der Regel anders beschreiben: er ist unser Bruder und 
das Haupt des Menschengeschlechtes. Vater nennen wir den himmlischen 
Vater, der auch der Vater des Gottmenschen ist, und wir sind von vorn- 
herein geneigt, ihm ausschließlich diesen Namen zu geben. Aber die Frage, 
ob nicht auch dem Sohne eine Vaterschaft über die Menschen zukomme, ist 
nicht so leicht endgültig zu beantworten, wie es auf den ersten Blick schei- 
nen könnte. Aus neuer wie aus alter Zeit lassen sich Stimmen anführen, 
die sich im bejahenden Sinne entscheiden. Auch der sachlichen Seite des 
Problems sind Schwierigkeiten eigen, die von einer vorschnellen Antwort 
abraten. Wenn diese unsere Untersuchung nun um die theologische Wer- 
tung einer Vaterschaft Christi sich bemühen will, so liegt ihre Rechtferti- 
gung durchaus in der Bedeutung der vorgelegten Frage. 

In der neueren Zeit ist die Stellungnahme Scheebens nicht ohne Einfluß 
geblieben. Er hat wie kaum ein zweiter Theologe die Einbeziehung des 
begnadeten Menschen in das innertrinitarische Leben zum Gegenstand 

67 Ein Aufbruch zu neuen Wertungen bei J. A. Jungmann, Gewordene Liturgie. 
Innsbruck 1941, 14 ff. 




