Zum Uerstindnis einer Stelle in der ,,Nachfolge Christi'* des Thomas v. Kempen 49

Zum Schlusse sei, um einem Miflverstehen dieser Zeilen vorzubeugen, nochmals an die
an den Anfang gesetste Mahnung des Thomas von Kempen erinnert. Ein Vorbereiten, ein
Mitwirken, ein Suchen und Erflehen darf von unserer Seite nicht fehlen. Gleichwohl bleibt
die Hauptsache wahrer Andacht ein Geschenk der Gnade. Er nennt die Andacht und das
andachtige Beten geradezu ,himmlische Heimsuchung® von Seiten Gottes. Auch die son-
stigen Winke der Aszetiker behalten ihre volle Geltung als Mittel, uns fiir das Gnaden-
geschenk andichtigen Betens zu disponieren und allerlei natiirliche Ursachen namentlich
der Zerstreuungen zu vermeiden. Den ungerechten Ubertreibungen hinsichtlich eigener
Schuld und den sich aufdringenden Vorwiirfen, mit mehr Eifer und festerer Entschlossen-
heit miisse sich das Gebetsleben andichtiger gestalten lassen, diirfte doch 6fters durch den
Hinweis entgegengetreten werden konnen, dafl ein Abirren der Gedanken bei lingerem
Gebet sich nur mit der Gnade Gottes vermeiden lasse. Es ist nicht jedermanns Sache, die
Kraftprobe des hl. Aloysius nachzuahmen. Gottes Gnade ist es auch, grofieres und neues
Licht zu schenken, neue Strebensziele auflenchten zu lassen, das Verlangen nach diesen in
uns lebendig zu machen, die Kraft zur Durchfithrung zu verleihen und vor allem echte
Trostbegliickung in heilsamen Gemiitsbewegungen ins Herz zu senken. Dies alles hat nicht
nur fir héhere mystische Begnadigungen seine Geltung, sondern auch fiir das gewohn-
liche miindliche und betrachtende Gebet.

Zum Verstindnis einer Stelle in der ,Nachfolge Christi*
des Thomas von Kempen. Von Studienrat J. Baakén, Kéln

Die ,Nachfolge Christi“ enthilt im 2. Buch Kapitel 9: ,,Vom Mangel allen Trostes*
eine Stelle, die von den Ubersegern durchweg miflverstanden wurde und, wie mir scheint,
besser durch eine mehr deutende als wortliche Ubersetung wiedergegeben wird. Die
Stelle heifit — in dem von J. M. Pohl herausgegebenen Original — folgendermafien:
6. Libenter habemus aliquid pro solatio: et difficulter homo exuitur a seipso 7. Vicit
sanctus martyr Laurentius saeculum cum suo sacerdote: quia omne quod in mundo de-
lectabile videbatur-despexit: et summum Dei sacerdotem Sixtum quem maxime diligebat:
pro amore Christi etiam a se tolli clementer ferebat. 8. Amore igitur creatoris amorem
hominis superavit: et pro humano solatio divinum beneplacitum magis elegit. 9. Ita et tu
aliquem necessarium et dilectum amicum pro amore Dei disce relinquere; 10. Nec gra-
viter feras cum ab amico derelictus fueris: sciens quoniam opportet nos omnes tandem
ab invicem separari.

Die Stelle, auf dic es hier ankommt, ist die im oben hervorgehobenen Sag 7 stehende
Wendung: saeculum cum suo sacerdote.

Die in Leipzig im Verlag von Alphons Diirr ,,nach Gorres’ Ubersetsung® erschienene
Ausgabe gibt ihn so wieder: ,Laurentius iiberwand die Welt mit ihrem Priester”. Was
sollen wir uns unter dem Priester der Welt vorstellen? Wohl den ,Fiirst dieser Welt®,
den Satan oder den Antichrist? Dazu stimmt grammatisch nicht das Pronomen suo; es
miiflte statt dessen ejus, noch eher huius heiflen. — Die meisten anderen Ubersetser geben
cum suo sacerdote wieder durch die Wendung ,,mit seinem Priester*. Die Ubertragung
von Joh. Droste S. J. (Kevelaer, Buon & Bercker 1937) lautet: ,Laurentius siegte tiber
die Welt in Verein mit seinem hohenpriesterlichen Herrn*. Das soll also wohl sagen: in
Verein mit Papst Sixtus. Damit stimmt sachlich fast diberein die Neuiibersefung von
Gofner in der AusgaBe der Christlichen Verlagsanstalt in Konstanz: Laurentius habe die
Welt iiberwunden ,,wie sein Priester, wenn auch hier nicht deutlich zu sehen ist, dafl
dieser sein Priester und der dann so genannte ,,Bischof Sixtus' dieselben sind. Ebenso
versteht den Text die bei F. Schoningh in Paderborn erschienene Ubersetsung von Sailer;
nur nennt sie den summus sacerdos nicht Bischof, sondern Papst. Adolf Pfister (Freiburg,

»

4



50 J. Baaken

Herder) 1t Laurentius einfach ,,mit seinem Priester tiber die Welt siegen; ebenso
halten es die im Verlag von H. Schoningh in Miinster i. W. erschienene Ubersegung von
Guido Gorres und die Ubertragung von O. Karrer (Miinchen, Ars sacra 1927). Die neuere
Ubersetsung von Franz Seraph Higlsperger (Regensburg, Manz 1932), die auch sonst
durch Zusiie und Hervorhebungen nach groferer Deutlichkeit strebt, sagt: ,,Laurentius
siegte mitsamt seinem Priester fiber die Welt”; sie gehort also zu denen, weldhe die Wen-
dung ,,mit seinem Priester’ nicht mit dem Objekt Welt; sondern mit dem Subjekt Lau-
rentius verkniipfen und dies auch durch die Wortstellung zum Ausdruck bringen. Felix
Braun in der schongedruckten Kronerschen Taschenausgabe (Leipzig 1940) formuliert so:
»Es tiberwand der hl. Martyrer Laurentius diese Welt mit seinem Priester. Sehr frei,
aber im selben Sinne fafit Albertine Mausel (Paderborn, Bonifacius-Druckerei) die Stelle
so: ,,Seinem Bischof getreu, besiegte der hl. Martyrer Laurentius die Welt*“.

Diese Beispiele diirften zur Geniige zeigen, dafl die Uberseier durchweg, gewisser-
maflen ohne deutlich zu werden, iiber die Stelle hinweggleiten oder sie gar falsch iiber-
setgen. Die richtige Ubersetsung mufl ausgehen von folgenden Uberlegungen:

Zum ersten will Thomas ein Beispiel und Vorbild geben fiir den Rat, die Liebe zum
Menschen (amorem hominis), wie es in Saty 8 heifit, zu Giberwinden und dem Trost, der
auf einen Menschen sich griindet, das gottliche Wohlgefallen vorzuziehen. Ja, wir wollen
sogar lernen, einen uns ,,nahestehenden und geliebten Freund" (necessarium et dilectum
amicum) zu verlassen (relinquere). Der hl. Laurentius war es, der sich einen geliebten
Freund mit Gelassenheit nehmen lieff, den summum Dei sacerdotem Sixtum, den Papst
Sixtus ndmlich, dem er als Diakon diente, und zwar sich nehmen liefl durch das Marty-
rium, das Sixtus vor Laurentius bestand, nach der dem Thomas offensichtlich geldufigen
Ueberlieferung®.

* Zusaty der Sdhriftleitung: Dafl Thomas von Kcmpen als Beispiel einer Gott zum
Opfer gebrachten Freundschaft seine Leser auf das Vorbild des hl. Laurentius verweist,
hat einen tiefen, im Volksglauben seiner Zeit lebendigen und darum allgemein bekannten
Sinn. Wie Georg Schreiber im letsten Jahrgang dieser Zeitschrift 17 (1942) 17 f. bemerkt,
gehdren Laurentius und Papst Sixtus II. zu den sog. Geschwisterheiligen, eine von
Schreiber angewandte Bezeichnung, die die ganze Zartheit und Innigkeit ihrer freund-
schaftlichen Beziehungen andeuten soll. Schon in der Passio des Polychronius, in der in
legendarischer Weise von den zwei gefeierten Blutzeugen aus der valerianischen Christen-
verfolgung berichtet wird, sind Sixtus, der beriihmteste und verehrteste unter den Mar-
tyrerpapsten, und Laurentius, der erste der sieben von ihm geweihten Diakone der rémi-
schen Kirche, ungemein eng verbunden. Sie fithren ein bewegtes Zwiegesprach, das wie
eine Unterredung zwischen Vater und Sohn verlduft und nach Schreiber zu den kést-
lichsten Dialogen der Weltliteratur gehort. Eines dieser Zwiegespriche ist in das rémische
Brevier ibergegangen, wo Laurentius und Sixtus als Zwillingsbriider desselben Marty-
riums ebenfalls so eng zusammengehéren, dafl der Festlag des einen Heiligen ohne das
Gedenken des andern nicht gefeiert werden kann. Darum wird sowohl am 10. wie am
6. August das Zwiegesprich erwihnt, das auf dem Weg zum Martyrium des Sixtus ge-
fihrt wurde. Laurentius fragte tiefbetriibt: Wohin eilest du, Vater, chne deinen Sohn?
Wohin, gottgeweihter Priester, ohne deinen Diakon? Sixtus aber erwiderte ihm: Ich ver-
lasse dich nicht, mein Sohn. Dir stehen noch groflere Kampfe fiir Christi Glauben bevor;
nach drei Tagen wirst du mir folgen, der Diakon dem Hohenpriester! — Wie Sixtus II.
seinem glorreichen Diakon im Martyrium voranging, so wird er vor demselben im Mef-
kanon genannt, in dessen Oration vor der Wandlung die Namen der zwei Heiligen unter
den zwolf Martyrern der Frihkirche ihre Aufnahme gefunden haben.

Aber das Interesse, das fur beide Heilige bestand, griff weit iiber die Martyrerakten

-



Zum Uerstindnis einer Stelle in der ,,Nadifolge Christi des Thomas v. Kempen 51

Zum zweiten ist zu bedenken, daf§ der sacerdos in der Wendung cum suo sacerdote der
summus sacerdos, der Bischof von Rom, der Papst Sixtus ist, und dafl saeculum (Welt-
zeit) im Fortgang des Sates 7 durch mundus (Welt), vincere durch superare und Deus
durch creator ersetit wird. Der hl. Laurentins iiberwand also die Anhinglidikeit an die
Welt un d die Anhinglichkeit an den Papst Sixtus, der, wie das vorangestellte suo sagt,
fiir Laurentius in besonderem Mafle ,Besig* war und zwar durch das Amt, das Lauren-
tius beim Papste verwaltete. Zum Latein ist noch zu sagen: ,saeculum et suum sacer-
dotem* wire zwar eine lateinische Fassung, die wir vom Deutschen her erwarten modhten,
aber die ,,Welt“ und der ,,Priester stehen nicht getrennt voneinander, sondern sind, und
dies besagt die Praposition cum, wenn sie auch begrifflich voneinander getrennt gedacht
werden konnen, im Leben miteinander gleichsam verbunden. Man vergleiche aus der
Sequenz Dies irae die Worte ,,teste David cum Sibylla“. Jede Ubersegung wird hier sinn-
gemif sagen: David und die Sibylle bezeugen es. Es handelt sich also bei Thomas,
wortlich iibersetst, um die Anhénglichkeit des hl. Laurentius an die Welt mitsamt der
Anhinglichkeit an seinen Priester. Endlich ist das igitur (also) in Sat 8 ganz unverstind-
lich, wenn in Saty 7 nicht von der Uberwindung einer Anhinglichkeit an einen Menschen
die Rede gewesen ist; die vom hl Laurentius iiberwundene Anhinglichkeit an einen
Menschen war die Anhinglichkeit an den bl Sixtus, den summus Dei sacerdos von
damals.

Die zu Anfang so genannte ,mehr deutende Uberseung® miifite demnach etwa so
lauten: 6. Wir haben gern etwas, woran wir uns aufrichten; nur schwer entduflert sich der
Mensch seiner selbst. 7. Der hl. Martyrer Laurentius besiegte in sich nicht nur die An-
hanglichkeit an die Welt, sondern auch die Anhinglichkeit an den Priester, dem er als
Diakon diente. Er verschmahte (nicht verachtete!) namlich einerseits alles, was ihm in der
Welt an Ergélichem vor die Augen kam, anderseits ertrug er es aus Licbe zu Christus
auch mit Gelassenheit, als (dafl) jener Priester, Papst Sixtus, den er von Herzen liebte,
ihm durch den Martyrertod genommen wurde. 8. Aus Liebe also zum Schépfer iiberwand
er die Liebe zu einem Mensdchen, und statt des Trostes, der von einem Menschen kam,
erwihlte er sich das géttliche Wohlgefallen. 9. So lerne es auch du, einen dir nahestehen-
den und geliebten Freund aus Liebe zu Gott zu verlassen. 10. Nimm es auch nicht schwer,
wenn ein Freund dich verlassen hat; weifdt du doch, dafl wir alle uns endlich voneinander
trenneun miissen.

So ist der Sinn des ganzen Abschnittes klar und folgerichtig. Uber allen anderen Re-
gungen des menschlichen Herzens soll nach Thomas von Kempen die Liebe zu Christus,
zum Schopfer, zu Gott stehen. Thr hat sich die Liebe zu allen Dingen in der Welt und
die Liebe zu allen Menschen in der Welt unterzuordnen. Keinen ihm nahestehenden und
keinen von ihm geliebten Menschen, und sei dieser Mensch ein Priester oder gar der
oberste Priester Gottes, soll, wer Christus nachfolgen will, als Quelle des Trostes, d. h. als
Quelle irdischer Freude, festhalten und genieflen wollen. Quelle allen Trostes soll allein
die Gnade Gottes sein.

hinaus. Schon frith wurde Papst Sixtus auf Goldglisern dargestellt mit dem Geldbeutel
als Sinnbild des Kirchengutes, das er seinem Diakon fiir die Armen iibergab; in Lauren-
tins-Zyklen ist diese und die andere Szene, wie Laurentius zum Diakon durch Sixtus
geweiht wird und den Papst auf seinem Todesgang begleitet, oftmals wiedergegeben.
Ferner begegnen sich an mehr als einer Stelle in deutschen Landschaften als nichste
Nachbarn Laurentius- und Sixtuskirchen als steinernes Echo jener denkwiirdigen Unter-
redung. — Es war also kein Zufall, dafl Thomas von Kempen seine Leser an Laurentius
und Sixtus erinnert, sondern eine Berufung auf den Volksglauben, in dem die Trennung
der beiden Freunde um Gottes willen ein allgemein bekanntes Ereignis war.

4%





