
Zum Verständnis einer Stelle in der •Kadifolge Christi" des Thomas v. Kempen    49 

Zum Schlüsse sei, um einem Mißverstehen dieser Zeilen vorzubeugen, nochmals an die 
an den Anfang gesetzte Mahnung des Thomas von Kempen erinnert. Ein Vorbereiten, ein 
Mitwirken, ein Suchen und Erflehen darf von unserer Seite nicht fehlen. Gleichwohl bleibt 
die Hauptsache wahrer Andacht ein Geschenk der Gnade. Er nennt die Andacht und das 
andächtige Beten geradezu .himmlische Heimsuchung' von Seiten Gottes. Auch die son- 
stigen Winke der Aszetiker behalten ihre volle Geltung als Mittel, uns für das Gnaden- 
geschenk andächtigen Betens zu disponieren und allerlei natürliche Ursachen namentlich 
der Zerstreuungen zu vermeiden. Den ungerechten Übertreibungen hinsichtlich eigener 
Schuld und den sich aufdrängenden Vorwürfen, mit mehr Eifer und festerer Entschlossen- 
heit müsse sich das Gebetsleben andächtiger gestalten lassen, dürfte doch öfters durch den 
Hinweis entgegengetreten werden können, daß ein Abirren der Gedanken bei längerem 
Gebet sich nur mit der Gnade Gottes vermeiden lasse. Es ist nicht jedermanns Sache, die 
Kraftprobe des hl. Aloysius nachzuahmen. Gottes Gnade ist es auch, größeres und neues 
Licht zu schenken, neue Strebensziele aufleuchten zu lassen, das Verlangen nach diesen in 
uns lebendig zu machen, die Kraft zur Durchführung zu verleihen und vor allem echte 
Trostbeglückung in heilsamen Gemütsbewegungen ins Herz zu senken. Dies alles hat nicht 
nur für höhere mystische Begnadigungen seine Geltung, sondern auch für das gewöhn- 
liche mündliche und betrachtende Gebet. 

Zum Verständnis einer Stelle in der •Nachfolge Christi" 
des Thomas von Kempen.   Von Studienrat J. Baaken, Köln 

Die •Nachfolge Christi" enthält im 2. Buch Kapitel 9: •Vom Mangel allen Trostes" 
eine Stelle, die von den Übersetzern durchweg mißverstanden wurde und, wie mir scheint, 
besser durch eine mehr deutende als wörtliche Übersetzung wiedergegeben wird. Die 
Stelle heißt • in dem von J. M. Pohl herausgegebenen Original • folgendermaßen: 
6. Libenter habemus aliquid pro solatio: et difficulter homo exuitur a seipso. 7. Vicit 
sanctus martyr Laurentius saeculum cum suo sacerdote: quia omne quod in mundo de- 
lectabile videbafuT"despexit: et summum Dei sacerdotem Sixtum quem maxime diligebat: 
pro amore Christi etiam a se tolli clementer ferebat. 8. Amore igitur creatoris amorem 
hominis superavit: et pro humano solatio divinum beneplacitum magis elegit. 9. Ita et tu 
aliquem necessarium et dilectum amicum pro amore Dei disce relinquere; 10. Nee gra- 
viter feras cum ab amico derelictus fueris: sciens quoniam opportet nos omnes tandem 
ab invicem separari. 

Die Stelle, auf die es hier ankommt, ist die im oben hervorgehobenen Satz 7 stehende 
Wendung: saeculum cum suo sacerdote. 

Die in Leipzig im Verlag von Alphons Dürr •nach Görres' Übersetzung" erschienene 
Ausgabe gibt ihn so wieder: •Laurentius überwand die Welt mit ihrem Priester". Was 
sollen wir uns unter dem Priester der Welt vorstellen? Wohl den •Fürst dieser Welt", 
den Satan oder den Antichrist? Dazu stimmt grammatisch nicht das Pronomen suo; es 
müßte statt dessen ejus, noch eher huius heißen. • Die meisten anderen Übersetzer geben 
cum suo sacerdote wieder durch die Wendung •mit seinem Priester". Die Übertragung 
von Joh. Droste S. J. (Kevelaer, Bu^on & Bercker 1937) lautet: •Laurentius siegte über 
die Welt in Verein mit seinem hohenpriesterlichen Herrn". Das soll also wohl sagen: in 
Verein mit Papst Sixtus. Damit stimmt sachlich fast überein die Neuübersetzung von 
Goßner in der Ausgabe der Christlichen Verlagsanstalt in Konstanz: Laurentius habe die 
Welt überwunden •wie sein Priester", wenn auch hier nicht deutlich zu sehen ist, daß 
dieser sein Priester und der dann so genannte •Bischof Sixtus" dieselben sind. Ebenso 
versteht den Text die bei F. Schöningh in Paderborn erschienene Übersetzung von Sailer; 
nur nennt sie den summus sacerdos nicht Bischof, sondern Papst. Adolf Pfister (Freiburg, 



50 /. Badken 

Herder) läßt Laurentius einfadi •mit seinem Priester" über die Welt siegen; ebenso 
halten es die im Verlag von H. Sdiöningh in Münster i. W. erschienene Übersetzung von 
Guido Görres und die Übertragung von O. Karrer (Mündien, Ars sacra 1927). Die neuere 
Übersetzung von Franz Seraph Häglsperger (Regensburg, Manz 1932), die auch sonst 
durch Zusäfcje und Hervorhebungen nach größerer Deutlichkeit strebt, sagt: •Laurentius 
siegte mitsamt seinem Priester über die Welt"; sie gehört also zu denen, welche die Wen- 
dung •mit seinem Priester" nicht mit dem Objekt Welt, sondern mit dem Subjekt Lau- 
rentius verknüpfen und dies auch durch die Wortstellung zum Ausdruck bringen. Felix 
Braun in der schöngedruckten Krönerschen Taschenausgabe (Leipzig 1940) formuliert so: 
•Es überwand der hl. Märtyrer Laurentius diese Welt mit seinem Priester". Sehr frei, 
aber im selben Sinne faßt Albertine Mäusel (Paderborn, Bonifacius-Druckerei) die Stelle 
so: •Seinem Bischof getreu, besiegte der hl. Märtyrer Laurentius die Welt". 

Diese Beispiele dürften zur Genüge zeigen, daß die Übersetjer durchweg, gewisser- 
maßen ohne deutlich zu werden, über die Stelle hinweggleiten oder sie gar falsch über- 
sehen. Die richtige Übersetjung muß ausgehen von folgenden Überlegungen: 

Zum ersten will Thomas ein Beispiel und Vorbild geben für den Rat, die Liebe zum 
Menschen (amorem hominis), wie es in Satj 8 heißt, zu überwinden und dem Trost, der 
auf einen Menschen sich gründet, das göttliche Wohlgefallen vorzuziehen. Ja, wir wollen 
sogar lernen, einen uns •nahestehenden und geliebten Freund" (necessarium et dilectum 
amicum) zu verlassen (relinquere). Der hl. Laurentius war es, der sich einen geliebten 
Freund mit Gelassenheit nehmen ließ, den summum Dei sacerdotem Sixtum, den Papst 
Sixtus nämlich, dem er als Diakon diente, und zwar sich nehmen ließ durch das Marty- 
rium, das Sixtus vor Laurentius bestand, nach der dem Thomas offensichtlich geläufigen 
Ueberlief erung*. 

* Zusat^ der Schriftleitung: Daß Thomas von Kempen als Beispiel einer Gott zum 
Opfer gebrachten Freundschaft seine Leser auf das Vorbild des hl. Laurentius verweist, 
hat einen tiefen, im Volksglauben seiner Zeit lebendigen und darum allgemein bekannten 
Sinn. Wie Georg Schreiber im letjten Jahrgang dieser Zeitschrift 17 (1942) 17 f. bemerkt, 
gehören Laurentius und Papst Sixtus II. zu den sog. Geschwisterheiligen, eine von 
Schreiber angewandte Bezeichnung, die die ganze Zartheit und Innigkeit ihrer freund- 
schaftlichen Beziehungen andeuten soll. Schon in der Passio des Polychronius, in der in 
legendarischer Weise von den zwei gefeierten Blutzeugen aus der valerianischen Christen- 
verfolgung berichtet wird, sind Sixtus, der berühmteste und verehrteste unter den Mar- 
tyrerpäpsten, und Laurentius, der erste der sieben von ihm geweihten Diakone der römi- 
schen Kirche, ungemein eng verbunden. Sie führen ein bewegtes Zwiegespräch, das wie 
eine Unterredung zwischen Vater und Sohn verläuft und nach Schreiber zu den köst- 
lichsten Dialogen der Weltliteratur gehört. Eines dieser Zwiegespräche ist in das römische 
Brevier übergegangen, wo Laurentius und Sixtus als Zwillingsbrüder desselben Marty- 
riums ebenfalls so eng zusammengehören, daß der Festtag des einen Heiligen ohne das 
Gedenken des andern nicht gefeiert werden kann. Darum wird sowohl am 10. wie am 
6. August das Zwiegespräch erwähnt, das auf dem Weg zum Martyrium des Sixtus ge- 
führt wurde. Laurentius fragte tief betrübt: Wohin eilest du, Vater, ohne deinen Sohn? 
Wohin, gottgeweihter Priester, ohne deinen Diakon? Sixtus aber erwiderte ihm: Ich ver- 
lasse dich nicht, mein Sohn. Dir stehen noch größere Kämpfe für Christi Glauben bevor; 
nach drei Tagen wirst du mir folgen, der Diakon dem Hohenpriester! • Wie Sixtus II. 
seinem glorreichen Diakon im Martyrium voranging, so wird er vor demselben im Meß- 
kanon genannt, in dessen Oration vor der Wandlung die Namen der zwei Heiligen unter 
den zwölf Märtyrern der Frühkirche ihre Aufnahme gefunden haben. 

Aber das Interesse, das für beide Heilige bestand, griff weit über die Märtyrerakten 



Zum Verständnis einer Stelle in der •Kadifolge Christi' des Thomas v. Kempen     51 

Zum zweiten ist zu bedenken, daß der sacerdos in der Wendung cum suo sacerdote der 
summus sacerdos, der Bischof von Rom, der Papst Sixtus ist, und daß saeculum (Welt- 
zeit) im Fortgang des Satjes 7 durch mundus (Welt), vincere durch superare und Deus 
durch creator erseht wird. Der hl. Laurentius überwand also die Anhänglichkeit an die 
Welt und die Anhänglichkeit an den Papst Sixtus, der, wie das vorangestellte suo sagt, 
für Laurentius in besonderem Maße •Besitj" war und zwar durch das Amt, das Lauren- 
tius beim Papste verwaltete. Zum Latein ist noch zu sagen: •saeculum et suum sacer- 
dotem" wäre zwar eine lateinische Fassung, die wir vom Deutschen her erwarten möchten, 
aber die •Welt" und der •Priester" stehen nicht getrennt voneinander, sondern sind, und 
dies besagt die Präposition cum, wenn sie auch begrifflich voneinander getrennt gedacht 
werden können, im Leben miteinander gleichsam verbunden. Man vergleiche aus der 
Sequenz Dies irae die Worte •teste David cum Sibylla". Jede Übersetzung wird hier sinn- 
gemäß sagen: David und die Sibylle bezeugen es. Es handelt sich also bei Thomas, 
wörtlich überseht, um die Anhänglichkeit des hl. Laurentius an die Welt mitsamt der 
Anhänglichkeit an seinen Priester. Endlich ist das igitur (also) in Safj 8 ganz unverständ- 
lich, wenn in Satj 7 nicht von der Überwindung einer Anhänglichkeit an einen Menschen 
die Rede gewesen ist; die vom hl. Laurentius überwundene Anhänglichkeit an einen 
Menschen war die Anhänglichkeit an den hl. Sixtus, den summus Dei sacerdos von 
damals. 

Die zu Anfang so genannte •mehr deutende Übersetzung" müßte demnach etwa so 
lauten: 6. Wir haben gern etwas, woran wir uns aufrichten; nur schwer entäußert sich der 
Mensch seiner selbst. 7. Der hl. Märtyrer Laurentius besiegte in sich nicht nur die An- 
hänglichkeit an die Welt, sondern auch die Anhänglichkeit an den Priester, dem er als 
Diakon diente. Er verschmähte (nicht verachtete!) nämlich einerseits alles, was ihm in der 
Welt an Ergötzlichem vor die Augen kam, anderseits ertrug er es aus Liebe zu Christus 
auch mit Gelassenheit, als (daß) jener Priester, Papst Sixtus, den er von Herzen liebte, 
ihm durch den Martyrertod genommen wurde. 8. Aus Liebe also zum Schöpfer überwand 
er die Liebe zu einem Menschen, und statt des Trostes, der von einem Menschen kam, 
erwählte er sich das göttliche Wohlgefallen. 9. So lerne es auch du, einen dir nahestehen- 
den und geliebten Freund aus Liebe zu Gott zu verlassen. 10. Nimm es auch nicht schwer, 
wenn ein Freund dich verlassen hat; weißt du doch, daß wir alle uns endlich voneinander 
trennen müssen. 

So ist der Sinn des ganzen Abschnittes klar und folgerichtig. Über allen anderen Re- 
gungen des menschlichen Herzens soll nach Thomas von Kempen die Liebe zu Christus, 
zum Schöpfer, zu Gott stehen. Ihr hat sich die Liebe zu allen Dingen in der Welt und 
die Liebe zu allen Menschen in der Welt unterzuordnen. Keinen ihm nahestehenden und 
keinen von ihm geliebten Menschen, und sei dieser Mensch ein Priester oder gar der 
oberste Priester Gottes, soll, wer Christus nachfolgen will, als Quelle des Trostes, d. h. als 
Quelle irdischer Freude, festhalten und genießen wollen. Quelle allen Trostes soll allein 
die Gnade Gottes sein. 

hinaus. Schon früh wurde Papst Sixtus auf Goldgläsern dargestellt mit dem Geldbeutel 
als Sinnbild des Kirchengutes, das er seinem Diakon für die Armen übergab; in Lauren- 
tius-Zyklen ist diese und die andere Szene, wie Laurentius zum Diakon durch Sixtus 
geweiht wird und den Papst auf seinem Todesgang begleitet, oftmals wiedergegeben. 
Ferner begegnen sich an mehr als einer Stelle in deutschen Landschaften als nächste 
Nachbarn Laurentius- und Sixtuskirdien als steinernes Echo jener denkwürdigen Unter- 
redung. • Es war also kein Zufall, daß Thomas von Kempen seine Leser an Laurentius 
und Sixtus erinnert, sondern eine Berufung auf den Volksglauben, in dem die Trennung 
der beiden Freunde um Gottes willen ein allgemein bekanntes Ereignis war. 

i* 




