
52 Besprechungen 

BESPRECHUNGEN 
D e i ß 1 e r, Alfons: Fürstabt Martin Gerbert von St. Blasien und die theologische 
Methode. Eine Studie zur deutschen Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts. 
München, Neuer Filser-Verlag 1940, XXIV-196, gr. 8°, RM. 6.60 (Studien und 
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, 15. Er- 
gänzungsheft). 

Als ein Kirchenfürst und Landesherr, der mit Tatkraft und Weitblick die Entwicklung 
seiner Abtei und seines Volkes förderte, ragt Fürstabt Martin Gerbert (1720•1793) unter 
seinen Zeitgenossen über Deutschlands Grenzen hinaus hervor. Es ist ein seltener Fall in 
der Geschichte, daß ein solcher Fürst zugleich als Gelehrter mit einem fruchtbaren Schrift- 
tum in die Umgestaltung theologischen Studiums eingreift. Davon gibt die vorliegende 
Studie von Dr. Deißler ein anschauliches Bild; sie bietet aber darüber hinaus einen Ein- 
blick in die Entwicklung des theologischen Studiums der Aufklärungszeit, einen Einblick, 
der dadurch an Interesse noch gewinnt, daß die Reformbestrebungen Gerberts auf die 
Umgestaltung der theologischen Methode bis in die neuere Zeit eingewirkt haben und 
sich mit Gedanken allerjüngster Zeit (Verkündigungstheologie) vielfach berühren. 

Die Studie gliedert sich naturgemäß in drei Hauptteile. Der erste zeichnet in Übersicht 
das theologische Studium seit dem Trienter Konzil vornehmlich innerhalb des deutschen 
Benediktinerordens. Hier ist besonders bemerkenswert, wie im 17. Jahrhundert die 
französischen Benediktinerkongregationen (St. Maur, St. Vannes) die positive Theologie 
eines Petavius S. J., der innerhalb seines eigenen Ordens bei dem allzu starren Fest- 
halten an der Ratio studiorum das theologische Studium nicht stark zu beeinflussen ver- 
mochte, weiterführten und von da aus allmählich die theologische Methode in den süd- 
deutschen Benediktinerklöstern umgestalteten. Der zweite Hauptteil entwickelt die 
Methodologie G.s: seine Stellung zur herkömmlichen Scholastik, die Quellen und Hilfs- 
wissenschaften, das Verhältnis zur natürlichen Vernunfterkenntnis (Philosophie), die 
praktische Durchführung der Methode. Ein dritter Schlußteil stellt die Reformen G.s in 
die geschichtliche Entwicklung hinein, indem die Vorbilder und der Einfluß auf die nach- 
folgenden Reformen aufgezeigt werden. 

Aus dem reichen Inhalt seien einige wertvolle Ergebnisse herausgehoben. • Was die 
Theologie G.s wohl am stärksten gegenüber der damals gangbaren Methode abhebt und 
in seinen Schriften betont wiederkehrt, ist die Ausrichtung auf die Offenbarung als 
Quelle und Maßstab der theologischen Erkenntnis. Quelle und Urgrund der theologischen 
Kenntnis ist die übernatürliche Offenbarung; ihr werden vornehmlich die Beweise ent- 
nommen, sie bestimmt Maß und Grenze der zu behandelnden Fragen. G. kann nicht 
Worte genug finden, um diese grundsätzliche Haltung herauszustellen: Verbum divinum 
basis et fundamentum est, cui universa moles theologica inhaeret; fons et scaturigo, unde 
omnis christiana veritas dimanat; gazophylacium, unde thesauri scientiarum divinarum 
hauriuntur. Nichts habe der Theologie mehr geschadet als die Vernachlässigung des 
Studiums der Heiligen Schrift. Darum wird dem Theologen tägliche Lesung und Be- 
trachtung der Heiligen Schrift eingehend empfohlen; zunächst soll er täglich einen Ab- 
schnitt des Alten und des Neuen Testamentes lesen, so daß er innerhalb eines Jahres die 
gesamte Schrift kursorisch gelesen hat. Darauf soll er Jahr um Jahr an der Hand guter 
Kommentare tiefer eindringen, wobei er theologisch wichtige Partien sich gedächtnismäßig 
einzuprägen habe. Die Autorität der Vulgata wird nach dem Trienter Konzil klar an- 
erkannt, aber der Urtext und berühmte Übersetzungen (LXX) müßten beim Studium 
herangezogen werden. Ebenso bestimmt stellt G. die krichliche Tradition als Quelle und 
Regel des Glaubens hin; insbesondere ist ihm die Väterlehre •Schlüssel des Gottes- 
wortes". Aus ihr gewinne der Theologe das Verständnis der Heiligen Schrift und der 
kirchlichen Dogmen. Für dieses Väterstudium eppfiehlt G. die Arbeitsregel von Mabillons 
•Tractatus de studiis monasticis": das Hauptaugenmerk richte man •auf den wahren 
Sinn der Schrift, auf die feste Begründung der Dogmen und auf ihre sicheren Regeln für 
Zucht und Sitte". Von den Vätern sollen wir. die Art der Glaubensverteidigung, der 
Seelenleitung und der Bildung des eigenen religiösen Lebens lernen. Dabei dürfe man 
aber keineswegs ihre Anweisungen mechanisch auf unsere Zeit übertragen, sondern müsse 
sie organisch weiterbilden. 



Besprechungen 53 

Ein weiteres Merkmal von G.s methodischem Standpunkt ist darin gelegen, daß es ihm 
nicht in erster Linie um die reine Wissenschaft zu tun ist, sondern um die Förderung und 
Entfaltung des christlichen Lebens. Bewußt geht er darauf aus, den Zusammenhang der 
Theologie mit dem religiösen Leben herauszustellen. Die Kenntnis des Göttlichen soll 
ihre letjte Sinngebung im •Frui Deo" erhalten. Sowie die Heiligung des Lebens einziger 
Grund der göttlichen Offenbarung sei, so sei jedes Mysterium Licht für den Weg zu 
Gott. Immer wieder stoßen wir in G.s Schriften auf herrliche Stellen, in denen diese Aus- 
richtung des Theologen auf das praktische christliche Leben als das Primäre hingestellt 
und warm empfohlen wird. Darum fordert G. vom Theologen auch die entsprechende 
Grundhaltung: weil die Theologie sich von allen andern Wissenschaften tief unter- 
scheidet, muß ihr Jünger außer den natürlichen Fähigkeiten zum Studium einen demüti- 
gen Glauben, eine tiefe Gottesliebe, ein wachsendes Bemühen um sittliche Vollkommen- 
heit und eine bereitwillige Aufgeschlossenheit des Geistes mitbringen. 

Das Spekulative will G. weithin beschnitten haben. Was im geoffenbarten Gotteswort 
nicht enthalten ist, liege über die Grenzen des theologischen Studiums hinaus. Vor allem 
solle man in theologischen Fragen vielfach das •Wie" ausscheiden und sich mit dem 
•Daß" begnügen. Beispielsweise genüge es für den Theologen, das •Daß" der Sakra- 
mente und ihrer Wirkung zu erfassen, wo Gott die Art und Weise der Wirkung eben 
nicht geoffenbart habe; man verzichte auf das letjtere, anstatt sich •dem Labyrinth schola- 
stischer Subtilitäten anzuvertrauen". So behält G. zwar die scholastische Unterscheidung 
von Materie und Form in der Sakramentenlehre bei, betont aber, daß es sich dabei nur 
um Bezeichnungen handle, die man der peripatetischen Philosophie entnommen habe an 
Stelle der den Vätern geläufigen Unterscheidung von •elementum" und •verbum". Bei 
der Eucharistie zeigt G., wie das Dogma stets dasselbe geblieben sei, die Erklärung durch 
die Vernunft aber wechseln konnte. Die Vätertheologie habe das Dogma in schlichtem, 
unbedingt gewissem Glauben hingenommen, ohne den Schwierigkeiten des •Wie" viel 
Beachtung zu schenken; in den folgenden Zeiten habe man sich über das •Wie" herum- 
gestritten in den Schulen, mit dem Erfolge, daß der Empfang der Eucharistie nachließ, 
die Reinheit der Lehre verloren ging und der Glaube gefährdet wurde. Solche Haltung 
G.s gegen spekulative Fragen liegen darin begründet, daß sie in den Quellen keine 
Grundlage hätten. Dazu kommt die durchwegs skeptische Einstellung G.s gegenüber der 
Reichweite menschlichen Vernunfterkennens: schon im natürlichen Bereiche sei die Ver- 
nunft weithin unzulänglich, durch den Sündenfall sei sie verderbt, was durch die Wieder- 
geburt in der Gnade wohl gemildert, aber nicht aufgehoben sei. 

Das Verhältnis G.s zur Scholastik erschließt sich uns aus vielfachen Äußerungen wie 
aus einer eigenen Schrift •De recto et perverso usu theologiae scholasticae". Die Scholastik 
ist ihm zwar in mancher Hinsicht empfehlenswert, aber in der tatsächlichen Bewertung 
hebt G. weitaus stärker die Schattenseiten hervor. Freilich hat er bei dieser Kritik vor- 
nehmlich die Verirrungen der Spätscholastik seiner Zeit im Auge; immerhin bleibt in 
seinem scharfen Urteil auch die alte Scholastik nicht ausgeschlossen. Denn G. steht nicht 
an, der aristotelischen Philosophie im Bereich der Theologie die Hauptschuld am Verfall 
der Theologie zuzuschreiben, und von der Bedeutung eines Thomas von Aquin sagt er so 
gut wie nichts (außer in der Moral). In formaler Hinsicht rügt G. an der Scholastik den 
Barbarismus der lateinischen Sprache, die sprachwidrigen Wortbildungen, die das Ver- 
ständnis nur verdunkelten anstatt zu einer tieferen Erfassung vorzudringen. In sachlicher 
Hinsicht liege der Hauptfehler in den vielen fruchtlosen Abhandlungen über •eitle 
Dinge", Probleme, die gar keine seien oder die für den Menschen in statu viatoris unlös- 
bar seien, in den kasuistischen Zensuren in der Moraltheologie. Den legten inneren Grund 
für solche Auswüchse aber findet G. in der verkehrten Methode: die Scholastik räume der 
Vernunft und der natürlichen Philosophie einen viel zu großen Einfluß ein; diese bilde 
gleichsam das Fundament für die Beweise und damit werde die starke Irrtumsmöglichkeit 
der natürlichen Philosophie grundsätzlich in das theologische Gebiet hineingetragen. Die 
Scholastiker vernachlässigen die theologischen Quellen (Heilige Schrift, Väter, Konzilien), 
oder wenn man sie heranziehe, benütje man nicht die Quellen selbst, sondern nur Samm- 
lungen und Katenen. Endlich legten sich die Scholastiker zu stark auf bestimmte Schul- 
richtungen fest, so daß sich vier Hauptrichtungen herausgebildet hätten: Nominalisten, 
Skotisten, Thomisten, Moderne (recentiores = Jesuiten). Demgegenüber bestimmt G. 
einmal sein Ziel mit den Worten: •Was ich immer für meine Aufgabe in der Behand- 



54 Besprechungen 

lung theologischer Fragen angesehen habe, nämlich die Dinge aus der Zweideutigkeit 
der scholastischen Bezeichnungen herauszulösen und ihre abstrakten Begriffe durch natür- 
liche und ganz einfache zu ersehen, das soll vor allem hier geschehen, wo ich über die 
theologische Lehre hinsichtlich des sakramentalen Charakters handle." 

Scheeben hat einmal (Handbuch der Scholastik I S. 457) sich über diese Kritik G.s 
an der Scholastik scharf geäußert: •Der sonst gelehrte Abt Gerbert ... spricht bereits 
von der Scholastik wie der Blinde von den Farben." Der Verfasser der vorliegenden 
Studie nimmt G. dagegen in Schufj; immerhin wird man den Eindruck nicht ganz los, 
daß G. die große Scholastik zu wenig gekannt und geschäht haben dürfte. 

Auch den äußeren Formen des theologischen Studiums wandte G. sein Augenmerk zu. 
Unter anderem lehnt er da das schriftliche Diktat, wie es durchwegs in Übung war, ab 
und rügt den sonst hochgeehrten Mabillon, der in seiner Bescheidenheit nicht •gegen den 
Strom der Zeit habe schwimmen wollen". Der Professor solle an Hand eines Lehrbuches 
fortlaufend interpretieren; denn das entlaste den Lehrer, weil er sich nicht jedesmal ein 
eigenes System zurechtlegen brauche, und noch mehr den Schüler, der sich des Mitschrei- 
bens enthoben stärker auf den Gegenstand konzentrieren könne. Mit der Vorlesung seien 
•Collegia" zu verbinden. Darunter versteht G. Arbeitsgemeinschaften unter Leitung 
eines erfahrenen Lehrers, wobei in freierer Methode ein Teilgebiet behandelt werde 
(ähnlich wie in den sogenannten Akademien, wie sie die Ratio studiorum S. J. vorgesehen^. 
Bei den Disputationen, die in der damaligen Methodik eine beherrschende Stellung ein- 
nahmen, erkennt G. wohl ihre Bedeutung für allseitige Klärung des Problems an; aber 
er betont, daß sie nicht alle in die streng syllogistische Form gefaßt zu sein brauchten und 
daß vor allem der Wille zur Wahrheit, nicht zum Rechtbehalten, im Vordergrund bleiben 
müsse. Der Reinheit der sprachlichen Form widmet G. warme Worte, als echter Humanist: 
wenn schon profanem Zwecke eine gewählte sprachliche Form gezieme, dann erst recht 
der heiligen Wissenschaft. Aber er geht nicht zu weit, man solle in der Übernahme der 
klassischen Sprache ein weises Maß halten! J. Knünz. 

Christliche und deutsche Charakterköpfe. Herausgegeben von Max B u ch n e r. 
München, Hueber 1940, 240, 8°, RM. 5.80. 

Buchner, Max: Friedrich Wilhelm Weber. Leben und Werk des Dreizehn- 
lindendichters. Dülmen, Laumann 1940, 400, 8°, RM. 5.80 (Große Männer- 
gestalten, 6). 

1. Max Buchner hat hier Charakterbilder zehn ganz verschiedener Persönlichkeiten ver- 
öffentlicht: Neben dem Romantiker Kaspar David Friedrich, dessen Sinnen und Leben 
hin- und hergeworfen wurde vom •unerschütterlichen Gottvertrauen" bis zu einer •durch 
nichts zu besiegenden Melancholie", steht der Schöpfer der Pietä im Dom zu Münster, 
Wilhelm Achtermann. Der feinsinnige Erzieher zu Selbstbesinnung und Selbstbeherr- 
schung, Adalbert Stifter, neben einem anderen Stillen im Lande, dem •Musikanten 
Gottes", Anton Bruckner. Der protestantische Pfarrer und Künstler Georg Bickel neben 
dem Bisdiof Emanuel von Ketteier, der •in der Brandung der Zeit stand, nicht Spielball, 
sondern Leuchtturm, gestuft auf Wahrheit statt auf Mehrheit". Das nächste Lebensbild 
zeigt uns Hermann Herder, den •Mann von innerem Adel, dessen Geist den Leib sichtlich 
beherrschte, vor Gott ein Kind, vor den Menschen ein Herr im besten Sinn des Wortes". 
Die le^te Arbeit ist Albert Leo Schlageter gewidmet, der in der •restlosen Hingabe in 
den Dienst fürs Vaterland" seine Lebensaufgabe sah und heroisch erfüllte. • Diese 
Männer sind verschieden nach •Stamm und Konfession, Beruf und Bedeutung, nach 
Wesensart und Umwelt", alle aber sind ganze und geschlossene Charaktere. Sie haben 
auch dies gemeinsam: Mit ihrem Leben bezeugen sie, daß Christentum und Deutschtum 
zusammengehören. • Dies gilt auch für die beiden von Buchner selbst bearbeiteten 
Persönlichkeiten: Für Johannes Bierbach und Elard von Oldenburg-Januschau. Indem 
Buchner deren Leben und Streben skizziert, hat er seiner eigenen Art ein Denkmal 
gesetjt. Dem 1941 in München verstorbenen Historiker gilt sein eigenes Wort, das er im 
Hinblick auf Bierbach, mit dem er fast ein Jahrzehnt im Briefwechsel gestanden war, 
schreibt: •Das ist ja das Trostvolle und Versöhnende, daß kein Lebenswerk, das aus 
einer edlen, großen Gesinnung hervorgegangen ist, spurlos verschwinden kann." Die 
gleiche Treue und Opferbereitschaft für Deutschland, wie sie Bierbach in der Nachkriees- 



Besprechungen 55 

zeit bewiesen hat, beseelte auch Buchner. Sie konnten sich in Wahrheit Freunde nennen. 
Auch Büchner ist •den Weg, den er eingeschlagen hatte, zu Ende" gegangen. 

2. Wie kommt Buchner, ein Historiker, dazu, Leben und Werk eines Dichters dar- 
zustellen? Was hat ihn zu Weber geführt? Büchner ist nicht Westfale, nicht Germanist. 
Im Vorwort gibt er selbst einen Teil der Antwort: Er hat dieses Werk, wie auch die 
•Männergestalten", geschrieben, •nicht so sehr um des Sondergebietes, auf dem sie groß 
und bedeutsam sind, . . . sondern vielmehr um ihres inneren Wesens, ihres Charakters 
willen, als Teilerscheinungen zugleich jener Periode, da sie lebten und wirkten, so daß 
sie doch auch in den Interessen- und Aufgabenkreis des Historikers fallen". • Was ihn 
an der Persönlichkeit Webers im besonderen anzog, war die Vereinigung •von nordischer 
Wesensart, von rückhaltloser Vaterlandstreue und Volksnähe mit christlichem, kirchlichem 
Sinn". Darin sah er Webers Eigenart. Mit der dem Historiker eigenen Genauigkeit und 
mit dem Taktgefühl eines edlen Menschen hat Buchner alle ihm erreichbaren Quellen 
von Webers Leben bearbeitet und gedeutet. Dabei stellt er den Romantiker Weber neben 
Uhland, dem er auch in seinem unentwegten Einsaß für Deutschland glich. Eingehend 
behandelt der Verfasser Webers parlamentarische Tätigkeit, da er von 1861•1893 als 
Abgeordneter im Parteikampf stand, •aber nicht als Offizier, sondern als einfacher 
Soldat, der treu zu seiner Fahne steht und seine Schuldigkeit tut". Am meisten hat 
Buchner es sich angelegen sein lassen, das Reifen des christlichen Charakters zu schildern; 
in diesem Sinn deutet er auch Webers Dichtung, die eigentlich Charakterangelegenheit 
ist. Der Mensch in ihm war ja stärker als der Dichter. Seme reiche Lebenserfahrung hat 
in ihm diese Einsicht bestärkt: •Der Mensch ist ruhelos, solang er heischt, doch die Ent- 
sagung macht ihn still und stark." • In der Treue zum Beruf und in der gewissenhaften 
Pflichterfüllung wie in der Ehrlichkeit des Wesens kann Weber mit Buchner selbst ver- 
glichen werden. Der Historiker hat dem Arzt und Menschenfreund ein würdiges Denkmal 
gesetjt. Weber war, was Buchner als Erzieher der akademischen Jugend an hervorragen- 
den Persönlichkeiten immer wieder suchte und hervorhob, was er sein wollte und auch 
war, •die beste Apologie einer christlichen Kultur inmitten einer glaubensarmen Weif S 

I. Wetter. 

Goldmann, Maria Andrea: Immaculata. Lebensbild der Elisabeth Tombrock, 
Gründerin und erste Generaloberin der Missionarinnen von der Unbefleckten 
Empfängnis. Dülmen, Laumann 1940, 290, 8°, RM. 5.20. 

Goldmann schildert dieses Frauenleben mit persönlicher Anteilnahme in einer dem 
Inhalt angepaßten einfachen Sprache. Um den inneren Werdegang der Gründerin der 
•Missionarinnen von der Unbefleckten Empfängnis" besonders hervorzuheben, bringt sie 
eine Reihe wissenswerter Einzelheiten, z. B. ihre wunderbare Heilung in Lourdes und die 
Berufung zum Kloster. • E. Tombrock war 1887 als Kind des westfälischen Landes in 
Ahlen im nordöstlichen Winkel der Münsterbucht geboren. Eine schwere, für unheilbar 
erklärte Lungenkrankheit schien ihren Lebensplan, als Lehrerin für die Seelen zu 
arbeiten, zunichte zu machen. 1909 unternahm sie eine Wallfahrt nach Lourdes, die ihr 
nach menschlichem Ermessen das Leben hätte kosten müssen. Am Feste Maria Himmel- 
fahrt wurde sie aber geheilt. •In diesem seligen Augenblick wurde mein Missionsberuf 
geboren", schreibt sie später. Als sie im Düsseldorfer Klarissenkloster um Aufnahme nach- 
suchen wollte, traf sie der Ruf von Bischof Amandus Bahlmann, der eine deutsche Leh- 
rerin für das Missionsgebiet am Amazonas suchte. E. Tombrock sagte zu. Nach ihrer Ein- 
kleidung, bei der sie den Namen Immakulata erhalten hatte, verließ sie die Heimat. 
Drüben in Brasilien erwarteten sie vier Konzeptionistinnen aus dem Klarissenorden, die 
jedoch später den Anforderungen nicht- mehr standhielten. Da die Zahl der Schwestern, 
die in der Schule, Kranken- und Waisenpflege tätig waren, für das erste Missionsgebiet 
in Santarem und die weiteren Gründungen nicht mehr genügte, reiste Mutter Immakulata 
mitten im Weltkrieg nach Deutschland, um neue Kräfte zu erbitten. Über allen Schwierig- 
keiten der Anfänge und den wirtschaftlichen Sorgen vergaß die edle Frau, die General- 
oberin des Werkes geworden war, niemals, daß in Gottes Händen aller Erfolg lag und 
sie nur auf ihn ihr Vertrauen zu setjen hatte. Während des Weltkrieges wurden die 
Satjungen der Genossenschaft von dem Franziskanerpater Josef Kaufmann ausgearbeitet, 
die dann 1929 durch den Apostolischen Stuhl bestätigt wurden, 440 Jahre, nachdem 
Innozenz VIII. den ersten Orden von der Unbefleckten Empfängnis bestätigt hatte. • 



56 Besprechungen 

Als Mutter Immakulata in St. Bonaventura in den Vereinigten Staaten eine Nieder- 
lassung gründete, traf sie ein Unfall, der sie für Lebenszeit an das Krankenbett fesselte. 
Von ihrem Schmerzenslager aus erflehte und eropferte sie Gottes Segen. Der Einfluß, der 
von ihr ausging, lag in der Ausgeglichenheit ihres Wesens, das praktisches Denken und 
tatkräftiges Zugreifen in idealer Weise zu vereinen wußte. • Das Werk blühte: 1912 war 
Mutter Immakulata allein mit 2 Schwestern; 1930 wirkten 277 Schwestern in Deutschland, 
Nordamerika und Brasilien in 19 Häusern. 1931 zogen vom neuen Noviziatshaus in 
Wilkinghege bei Münster die ersten Chinamissionarinnen hinaus. 1936 wurde auf dem 
zweiten Generalkapitel der Genossenschaft' die Bitte der Mutter des Klosters erfüllt: Sie 
durfte ihr Amt niederlegen.  1938 ging sie in die ersehnte Heimat der Ewigkeit ein. 

I. Wetter. 

Solltmann, Idamarie: Elisabeth von Thüringen. Gloria Teutonic Würzburg, 
Werkbund-Verlag 1939, 180, 8°, RM. 4.20. 

Ein neues Buch über das Leben der hl. Elisabeth, das neben den bereits vorhandenen 
einen Ehrenplat; einnimmt. Auf Grundlage der Quellen hat die Verfasserin in gewissen- 
hafter geschichtlicher Arbeit und mit künstlerischer Einfühlungsgabe in das Erbe der Ver- 
gangenheit die Antwort auf die auch heute wieder aktuelle Elisabethfrage gegeben. Als 
unmittelbare Quellen gelten die Urkunden, die in Elisabeths Heiligsprechungsprozeß 
herangezogen wurden: die Epistola Cunradi aus dem Jahre 1232 und der sog Libellus 
de dictis quator ancillarum aus dem Jahre 1234•35. Beide Schriften bieten die Grund- 
lage für die Lebensbeschreibungen; die bekanntesten sind die Vita des Caesarius von 
Heisterbach und die des Dietrich von Apolda. Von Bedeutung ist außerdem die von Karl 
Wende kritisch bearbeitete Reinhardsbrunner Chronik (Monumenta Germaniae historica, 
Scriptores, Bd. XXX 1, S. 490•658). 

Elisabeth, wie sie Solltmann schildert, ist die große Liebende. Unersättlich war die 
Kraft der Liebe, die aus ihrem Herzen kam. Ihre verschwenderische Liebe, •das, was nicht 
aus Pflicht, sondern aus der unvernünftigen Fülle des Herzens getan" wurde, sprach zum 
Herzen der Armen. • Die Verfasserin zeigt auf, daß das Rosenwunder auf eine falsche 
Auffassung von der Ehe zwischen Ludwig und Elisabeth zurückgeht. Erst Jahrhunderte 
nach ihrem Tod ist es aus dem Legendenkranz um die hl. Elisabeth von Portugal 
(1271•1336) übernommen worden. Unter den ältesten bildlichen Darstellungen (Elisa- 
bethschrein in Marburg, zwischen 1236•1249 entstanden, Glasfenster der Elisabethkirche 
in Marburg) fehlt das Rosenwunder; zum erstenmal ist die Rede davon in der Elisabeth- 
legende bei dem Auetor Rythmicus (um 1434). • Die Frage nach der Trennung von den 
Kindern, die, fast immer von heutigen Anschauungen aus beantwortet und beurteilt wird, 
löst Solltmann durch den Hinweis auf die Anschauungen und Lebensgewohnheiten des 
13. Jahrhunderts und auf das leidenschaftlich liebende Herz Elisabeths; so verstehen wir, 
so weit man ein solches Geheimnis zwischen Gott und Seele ahnen und verstehen kann, 
daß das Vorgehen, ihre Kinder wegzugeben, berechtigt war und daß ihre Bitte, G,ott möge 
•ihr die unmäßige Liebe zu ihren Kindern nehmen", aus einem Herzen kam, das in der 
Liebe weitergegangen war, als die meisten Menschen nur ahnen können. • Ein Vorzug 
des Buches liegt in der psychologisch feinen und tiefen Unterscheidung des Geistes jener 
und unserer Zeit, jenes und jener Menschen und derer von heute. So gelingt es, Elisabeth 
gerade dadurch, daß sie ganz in ihrer Zeit gesehen wird, in Beziehung zu uns zu bringen.. 
Die Studie ist in warmem, ansprechendem Tone geschrieben, der jedoch die geschichtliche 
Sachlichkeit nicht unterdrückt. Die Auswahl der Quellentexte ist sehr gut getroffen. 

I. Wetter. 

Kr ab bei, Gerta: Caritas Pirkheimer. Ein Lebensbild. Münster, Aschendorff 
1940, VIII-240, RM. 5.80. 

Mit vorliegendem Lebensbild hat G. Krabbel ein neues ausgezeichnetes Werk ge- 
schaffen. Es stütjt sich auf alle erreichbaren Archivalien, die kritisch gegeneinander ab- 
gewogen und verwendet werden. In herber Klarheit und ruhiger Sachlichkeit der Sprache, 
die vornehm zurückhaltend und beseelt zugleich ist, schildert die Verfasserin das Leben 
der Pirkheimerin in ihrer Zeit. Die Äbtissin stand vor allem durch ihren Bruder Willibald 
mit bedeutenden Zeitgenossen in Beziehung: mit dem Propst Sixtus Tucher, auf den •die 
Reinheit innerer Schönheit, das lautere Streben, die lebendige Geistigkeit, vor allem die 



Besprechungen 57 

Inbrunst ihrer Christusliebe, die er in Caritas erblickt, einen tiefen Eindruck macht"; mit 
Conrad 'Celtis, Albrecht Dürer, später mit Philipp Melanchthon und Erasmus von Rotter- 
dam, von dem das Wort stammt: •England hat seine Morien" (gemeint ist die Tochter 
von Thomas Morus), •Deutschland seine Pirkheimerin." 

Krabbel bezeichnet als den Grundzug des Wesens der Äbtissin ihre Selbständigkeit: 
Sie blieb fest und unerschütterlich in den stürmischen Jahren der Reformation, weil sie 
in Gott gegründet war. Diese ihre Art äußerte sich für ihre Umgebung darin, daß sie 
sich für die persönliche Freiheit der anderen vor dem Nürnberger Rat einsetjte. So wollte 
Caritas, daß jede der Schwestern sich aus eigener innerer Freiheit entscheide und in 
Freiheit dann das auf sich nehme, •was als ganz neue, ungeahnte Forderung" in ihr 
Leben trat. Aus der eigenen inneren Freiheit kommt ihr die große Schlagfertigkeit und 
Kühnheit, die gerade im Vergleich mit der Äbtissin Sabina von Bergen, ihrer Schwester, 
recht gewürdigt werden kann. St. Klaren ist das einzige Kloster, das durch die helden- 
hafte Tapferkeit dieser Frau der Reformation in Nürnberg ganzen Widerstand geleistet 
hat. Der Rat gibt sich alle Mühe, die Pirkheimerin zu gewinnen. •Wenn ich mich bekehrte, 
so würde sich das ganze Land bekehren", •wenn sie mich auf ihrem Standpunkt hätten, 
so hätten sie die ganze Landschaft". Dabei ist Caritas von schlichter, selbstverständlicher 
Demut. Ihr frauliches Wesen entfaltete sich am schönsten in den Kampfjahren der 
Reformation. Immer ist sie, auch in ihrer Herbheit, von starkem Gefühl. Was sie litt, 
ahnten die Gegner und die meisten ihrer Schwestern nicht. Als sie am 19. August 1532 
starb, •unvergeßlich in ihrem Starkmut, ihrer Treue zum Glauben und in ihrer tiefen 
Menschlichkeit", war ihr Konvent zum Aussterben verurteilt. 1590 starb die letjte der 
Getreuen. I. Wetter. 

Abhandlungen aus Ethik und Moral, hersg. von F. Till mann. Düsseldorf, 
Schwann bzw. Moseila-Verlag, gr. 8°. 
Bd. 9: H e r r i g, Johannes: Person und Kind. Das Kindliche im Reiche des Reli- 
giös-Sittlichen. 1929, 232 S. 

Schon vor geraumer Zeit ist diese interessante Arbeit erschienen. Dieser zeitliche Ab- 
stand übt natürlich seinen Einfluß aus auf die kritische Bewertung der sog. phänomenolo- 
gischen Methode, die bei der Herausarbeitung des Wesens der Kindlichkeit als Grundlage 
der christlichen Erziehung von größter Bedeutung ist. Dabei will der Verfasser bewußt 
über die bloß beschreibende Feststellung zu metaphysischen Bestimmungen fortschreiten. 
Er hat sich und auch seinen Lesern seine Aufgabe jedenfalls nicht leicht gemacht. Aber 
die Bestrebungen, Person, Wertpersönlichkeit, kindliches Wertbild und andere verwandte 
Begriffe zu klären und in die scholastische Philosophie einzugliedern, sind sicherlich zu 
begrüßen. Mir scheint allerdings der Anschluß an Scheller zu eng, vor allem im Begriff 
der Person. Der lefejte recht kurze Abschnitt über die Beziehung zum religiösen Wert be- 
handelt die übernatürliche Verklärung des kindlichen Wertbildes, sowie die Gegeben- 
heitsweise von Wertpersönlichkeit und kindlicher Wertbezogenheit in ihrer religiösen 
Bedeutung. Viele und interessante Anregungen finden sich hier, aber auch kritische Be- 
denken. Die Gegenwart ist m. E. in den Bestrebungen der Charakterologie etwas wirklich- 
keitsnäher und darum fruchtbarer als die Phänomenologie vor zwanzig Jahren. 

Bd. 11: Schoellgen, Werner: Soziologie und Ethik des religiösen Ärgernisses. 
Mit besonderer Berücksichtigung des § 166 RStGB. und der Strafrechtsreform. 
1931, 186 S., RM. 5.•. 

Vor zehn Jahren ging in der sog. Strafrechtsreform der Kampf um den Rechtsschut} der 
Religion, ob und wie das religiöse Ärgernis in einem konfessionell gemischten Staat mit 
allgemeiner Toleranz unter Strafe zu stellen sei. Für die katholische Moraltheologie und 
Religionspolitik innerhalb eines parlamentarisch regierten Staates ergab sich die not- 
wendige Besinnung auf den traditionellen Begriff des Ärgernisses mit Berücksichtigung 
des sozialen Wandels vom christlichen Mittelalter zur religiös zerrissenen Gegenwart. 
Nach der Sinnabgrenzung behandelt der Verfasser zuerst die Soziologie des Ärgernisses 
mit einem Exkurs über die Begründung der strafrechtlichen Verfolgung von Religions- 
vergehen und das Problem des richtigen Sdhutjobjektes; dann die Ethik. Hier ist von 
besonderem Interesse die Frage nach der Pflichtmäßigkeit von aktiven Ärgernissen und 



58 Besprechungen 

der Toleranz. Es wäre noch eine fruchtbare Ergänzung erwünscht aus Ethik und Kirchen- 
recht über das Verhältnis von Staat und Religion, Staat und Kirche überhaupt. Die zahl- 
reichen Anmerkungen geben ein Bild von der umfassenden Belesenheit des Autors im 
modernen Schrifttum. 

Bd. 15: Klein, Johannes: Tertullian. Christliches Bewußtsein und sittliche For- 
derungen. Ein Beitrag zur Geschichte der Moral und ihrer Systembildung. Düssel- 
dorf, Moseila-Verlag 1940, 400 S., RM. 8.•. 

Verfasser will die ethischen Gedanken und Forderungen Tertullians aus seinen Schrif- 
ten erforschen und sie nach Möglichkeit •in einer Ordnung darstellen, die, wenn nicht die 
sichtbare, so doch die unsichtbare Ordnung der geistigen Welt T.'s wäre". Nicht so sehr 
nach einer systematischen Grundanschauung ist hiebei zu fragen als darauf Rücksicht zu 
nehmen, daß die Gedankenwelt des großen Schriftstellers mit seiner ungemein lebendigen 
Persönlichkeit verbunden und von einer noch durch kein System gelähmten vitalen Kraft 
bis in die letjte Äußerung hinein getragen ist. Es gilt also die Grundanschauungen T.'s in 
ihrem Zusammenhang mit seinem allgemein religiös-sittlichen Bewußtsein und dessen 
durch zeiträumliche und personale Situation bedingten Wandlungen aufzuzeigen. Die 
Themastellung ist originell und von vornherein des Interesses sicher. Der schwierige Be- 
griff eines (einheitlichen) christlichen Bewußtseins, dessen Geschichte bis T., sowie die 
ausführliche Analyse des christlichen Machtbewußtseins als der stärkeren Position sollen 
zu einer kritischen Wertung und zum Abschluß des ersten Teils hinführen, nämlich einen 
Zugang zur ethischen Welt T.'s zu erschließen. Die eigenartige und eigenwillige Gestalt 
T.'s, der nach seiner Konversion so viel versprach und im Montanismus tragisch scheiterte, 
bietet in der Tat ein dankbares Feld der Untersuchung. Grundsätjlich ist die Fragestel- 
lung und Methode zu bejahen, wenn auch vermutlich der Begriff des •christlichen Bewußt- 
seins" noch einer Klärung bedarf. Ergreifend wirkt die überzeugend dargestellte Sicher- 
heit T.'s hinsichtlich der Machtposition des Christentums. Ein zweiter Teil soll die speziel- 
len Gedanken T.'s erläutern. 

Bd. 16: G i e r s, Joachim: Gerechtigkeit und Liebe. Die Grundpfeiler gesellschaft- 
licher Ordnung in der Sozialethik des Kardinals Cajetan. Düsseldorf, Moseila- 
Verlag 1941, 243 S., RM. 6.•. 

Diese dankenswerte Arbeit interessiert nicht bloß den theologischen Fachmann. Der 
berühmte Kardinal, der in Augsburg mit Luther disputierte, zeigt in vielen Punkten eine 
große Aufgeschlossenheit für die neuen Fragen seiner Zeit, die der hl. Thomas von Aquin 
noch nicht so behandelte. Die theologische Fachkritik muß über die Einzelpunkte urteilen, 
besonders über das Verhältnis von justitia und Caritas, die soziale Gerechtigkeit, die 
Almosenpflicht usw. Klar und anschaulich, ja geradezu spannend ist Cajetans Lehre über 
Wucher, Darlehen, Zins und Zinstitel und die Formen des Wechselhandels, sowie des 
Rentenkaufs dargestellt. Die Lehre des hl. Thomas wird verteidigt, zum Teil auch weiter- 
gebildet, ja in einigen Punkten löst sich der Kardinal von seinem Meister, so bezüglich 
des Rentenkaufs und der Rentenleihe, besonders aber in der Frage des Wechselgeschäftes. 
Auch das Geld wird verkäuflich und der Wechsel ist ein Geldkauf. Der strenge Dar- 
lehensvertrag entsprach nicht mehr den Anforderungen der neuen Zeit. Die Grenzen 
Cajetans werden nicht verschwiegen, besonders in dem tragischen Kampf gegen den 
Brauch der montes pietatis, für die Deckung der Unkosten von den Geldempfängern eine 
Entschädigung zu verlangen. Endlich begünstigt Cajetan in keiner Weise die im 16. Jahr- 
hundert beginnende schrankenlose kapitalistische Wirtschaftsform, in der das Gewinn- 
streben sich den Forderungen des Gemeinwohls zu entziehen sucht. Ein stattliches Quellen- 
und Literaturverzeichnis beschließt die klare und übersichtliche Arbeit. 

Bd. 17: Ammer, Josef: Christliche Lebensgestaltung nach der Ethik Johann 
Michael Sailers. Düsseldorf, Mosella-Verlag 1941, 133 S., RM. 4.50. 

Sailer will die Moraltheologie oder theologische Ethik als Lehre von der Lebensgestal- 
tung des christlichen Menschen auffassen. Dabei ist er mehr von pädagogisch-psycholo- 
gischen und pastoralen Gesichtspunkten geleitet als von streng systematischen. Die wich- 
tige Frage nach der eigentlich übernatürlichen Seinsgrundlage des christlichen Lebens 



Besprechungen 59 

beantwortet S. dahin, daß das christliche Sein in Christus und in seinem Erlösungswerk 
gründet. Von der ontischen Übernatürlichkeit und dem Geheimnis der christlichen Be- 
gnadigung ist aber nicht die Rede. Viele schöne Einblicke S.'s in das Werden und die 
Entwicklung des christlichen Lebens bietet uns der Verfasser, der nicht bloß S.'s Schrift- 
werk, sondern auch reiche Literatur herangezogen hat. Das schöne Kapitel über den 
geistigen Lebensraum führt gut in das Wollen S.'s ein. Es wird aber auch nicht ver- 
schwiegen, daß S. in vielem ein Kind seiner Zeit geblieben ist und die wissenschaftliche 
Formung seiner theologischen Ethik nicht geringe Mängel hat. J. Schuster. 

Schneider, Reinhold: Das Vaterunser. Kolmar (Elsaß), Alsatia 1941, 56, 
RM. 2.80. 

Das vorliegende Büchlein ist keine •Auslegung" des Vaterunsers im sonst üblichen 
Sinne. Es möchte nur daran erinnern, •daß im Gebet des Herrn das ganze Bild irdischer 
Ordnung enthalten ist, und zwar •der irdischen Ordnung als einer Spiegelung der himm- 
lischen" (S. 5). Der Verfasser schreibt aus der Tiefe seines betenden Herzens. Er kreist 
um die Heilandsworte, schreibt betend und betet schreibend, • und in sein Beten schwin- 
gen die Anliegen des modernen Menschen hinein. Sehn, betet das Vaterunser •in" unserer 
Zeit und •für" unsere Zeit. •Das Vaterunser beginnt mit einem großen Trost; wir dürfen 
Vater sagen. In diesem einen Wort ist die ganze Erlösungsgeschichte enthalten ... Indem 
wir Gott unsern Vater nennen, befehlen wir ihm alles an, unser Sein und unsere Unrast, 
unsere Sorgen und Erwartungen und unsere Arbeit . .. wir blicken auf, und es ist, als ob 
auf dieses eine Wort hin ... eine Überfülle des Lichtes über uns niederstrahlte. Nun ist 
alles gut.. . Gott ist unser Vater; wir sind beschult... (S. 7). Vater,... du kennst das 
Ziel dieser Tage; auch sie haben ihren Ort in deinem Plan... alle Sorge vor der Zu- 
kunft hat nur diesen Sinn, daß wir sie durchdringen mit unserm Vertrauen. .. Die Welt 
ist uns fremd geworden. Aber wir sind deine Kinder in dieser fremden Welt und wollen 
uns als solche bewähren. Alles andere steht bei dir" (S. 12•13). • Der Verfasser kleidet 
seine tief erlebten Gedanken in eine schöne, reiche, gehobene Sprache. Möchten unsere 
modernen Menschen dieses Büchlein lesen, betrachten und erleben! R. Ernst. 

Quera, Manuel S. J.: El origen sobrenatural de los Ejercicios espirituales de 
San Ignacio de Loyola. Barcelona, Iberica 1941, 111, kl. 8°, Ptas. 4.50. 
•: Los Ejercicios espirituales y el origen de la Compania de Jesus. Ebd. 1941, 
90, Ptas. 7.•. 

1935 veröffentlichte P. Albareda, Benediktiner von Montserrat, ein Buch, wo er die 
Ansicht verteidigt, der hl. Ignatius sei nach seiner Bekehrung noch einige Zeit auf dem 
Berg geblieben unter der geistlichen Führung seines Beichtvaters Dom Chanon, habe 
von ihm in mündlichen Unterweisungen die wichtigsten Exerzitienwahrheiten empfan- 
gen und sei dann erst nach Manresa gegangen. Quera beweist in breiter, genauer Aus- 
führlichkeit einmal, daß das Exerzitienbuch nicht entscheidend von gedruckten Quellen 
abhängig ist • hier stellt er das bekannte Material noch einmal zusammen •, dann, 
daß der auf P. Araqz zurückgehende Bericht, Ignatius habe in einer Höhle des Berges 
geweilt, ein Mißverständnis ist. Damit entfällt die Grundlage für die Aufstellungen 
Albaredas. Ignatius hat bei späteren Besuchen des Klosters wohl seinen Beichtvater noch 
gesprochen. Entscheidenden Einfluß auf das Exerzitienbuch aber hat er nicht gehabt. Dies 
verdankt sein Entstehen der besonderen Gnadenführung und Erleuchtung, die der Heilige 
von Gott selbst erhielt. 

2. Der Gedanke der Gesellschaft Jesu ist dem hl. Ignatius nicht in Manresa in einem 
Gesicht geoffenbart worden. Die Gesellschaft verdankt auch nicht ihr Entstehen einem 
ganz neuen Entschluß des Heiligen oder der Beratung der ersten Gefährten. In Manresa 
hat Ignatius den Gedanken des apostolischen Dienstes in Armut und Keuschheit in der 
gehorsamen Nachfolge Christi gehabt und die Anregung, hierfür auch andere zu werben. 
Daß aus diesen Grundzügen ein eigentlicher Orden wurde, ist das Ergebnis späterer Über- 
legungen. Die Betrachtungen vom Reich Christi und den zwei Fahnen vermittelten dem 
Heiligen seine apostolischen Gedanken. So kann man mit Recht sagen, daß die Exerzitien 
die Wiege des Ordens sind, da sein Geist sich auf die Erleuchtungen von Manresa zurück- 
führen läßt. Quera gibt in sorgfältig abgewogenen Untersuchungen das Bild, das alle 
Quellen uns vermitteln. H. Becher. 



60 Besprechungen 

Arte die, Jose de: San lgnacio de Loyola. Biograf ia. Prologo del Pedro de 
Leturia. Barcelona, Libr. Herder 1941, 333, kl. 8°, Ptas. 9.•. 

Das Buch dieses frommen Laien aus Azpeitia ist eine liebende Huldigung eines Lands- 
mannes des hl. Ignatius. Von den andern Lebensbeschreibungen unterscheidet es sich 
dadurch, daß es nicht so sehr den Ordensstifter schildert, wie es die Söhne des Heiligen 
taten, von Ribadeneira angefangen, oder den weitschauenden Geist wie etwa Thompson, 
sondern den Menschen, den die Gnade und die mitwirkende Bereitschaft des Willens zum 
Heiligen machen, der ein ganzer Mensch bleibt. Der schlichte und doch anschauliche Stil 
und der Reichtum an Tatsachen, der aus Umwelt und Zeit auch das Entlegene beibringt, 
machen das Buch zu einem im besten Sinn volkstümlichen Lebensbild, das auch eine 
Übersetjung verdiente. H. Becher. 

Franceschini, Eziö: Leggenda minore di S. Caterina da Siena. Milano, Soc. 
Ed. •Vita e Pensiero" 1942, XV•167, gr. 8°, L. 25.• (Pubblicazioni dell'Uni- 
versitä cattolica del S. Cuore. Serie quarta: Scienze filol. vol. 38). 

Die Hauptquelle für das Leben der hl. Katharina von Siena ist die Lebensbeschreibung 
des Raimund von Capua (f 1399), welche man Leggenda maggiore nennt. Da diese 
Lebensbeschreibung sehr umfangreich war, brachte sie Tommaso da Siena (t 1432 oder 
1434) in eine kürzere Form. Diese gekürzte Ausgabe geht unter dem Titel Leggenda 
minore. Mit ihrer Form und Oberlieferung befaßt sich Professor Franceschini in einer 
überaus fleißigen und eingehenden Untersuchung, wobei er abweichend von R. Fawtier 
zu beachtenswerten Resultaten kommt. Druck und Textgestaltung machen dem Verlage 
alle Ehre. B. Wilhelm 

Casolini, Fausta: Bernardino da Feltre. II martello degli usurai. Milano, 
Societä Editrice •Vita e Pensiero" 1939, VIII•325, 8°, L. 12.• (Profili di 
Santi, 11). 

Der selige Bernardino von Feltre (1439•1494), Mitglied des Minoritenordens, war 
auffallend klein von Gestalt • seine irdischen Überreste messen nur 1,45 m, aber 
auffallend groß und tief war seine Wirksamkeit als Volksmissionär und Fastenprediger. 
Die bedeutendsten Städte Italiens bewarben sich um ihn und suchten sich seine Tätigkeit 
durch Vermittlung des Papstes zu sichern. Er wirkte auch erfolgreich als Friedensstifter 
und nahm sich in ganz besonderer Weise um das notleidende Volk, um die Armen an. 
So war er rastlos tätig für die Errichtung der sogenannten Montes pietatis, einer Art Leih- 
anstalten und Darlehensbanken, wodurch er die Armen vor den Wucherern zu schüren 
suchte. Dabei hatte er harte Kämpfe zu bestehen nicht nur gegen habgierige Juden, son- 
dern auch gegen Ordensleute, welche hier einen Verstoß gegen das Zinsverbot erblickten. 
Casolini weiß dieses hochbedeutsame Leben wirksam vor Augen zu führen. Sie stütjt sich 
hauptsächlich auf Predigten des Seligen, welche sie feinsinnig analysiert. Die Sprache ist 
lebendig, aber etwas eigenwillig in der Wahl seltener, ungewohnter Ausdrücke. Druck 
und Ausstattung sind sehr gut. B. Wilhelm 

Bianco Fallacara, Antonietta del: Anna Maria Taigi. Vite di Sante. Roma, 
S. A. L. E. S. 1941, 132, 8°, L. 6.•. 

Die Römerin Anna Maria Taigi, welche am 30. Mai 1920 von Benedikt XV. selig- 
gesprochen wurde, war die schlichte Frau eines Dieners der Familie Chigi und konnte 
nicht einmal schreiben. Als sie 21 Jahre alt war, traf sie der Gnadenstrahl. Sie ward er- 
wählt zur Opferseele und außerordentlicher Gnaden gewürdigt. Ständig sah sie vor sich 
eine lichte Sonne, in welcher sie Vergangenes, Gegenwärtiges und Zukünftiges schaute, 
häufig hatte sie Ekstasen und besaß das Charisma der Krankenheilung. Hohe und höchste 
Persönlichkeiten, selbst Päpste bedienten sich ihres Gebetes und Rates. Dabei blieb sie 
aber allzeit die einfache Frau, welche treu für ihren Gatten, ihre Kinder und den kleinen 
Haushalt sorgte. Antonietta del Bianco Fallacara weiß die Hauptzüge dieses Gnaden- 
lebens anschaulich darzustellen und durch Vergleiche mit anderen Heiligenleben und 
Schilderung des geschichtlichen Hintergrundes lebendig zu gestalten. Man würde aber 
doch lieber auf einiges Beiwerk verzichten, wenn dieser oder jener Punkt des Lebens 
mehr ausgeführt als bloß angedeutet würde. B. Wilhelm 


