52 Besprechungen

BESPRECHUNGEN

Deifller, Alfons: Fiirstabt Martin Gerbert von St. Blasien und die theologische
Methode. Eine Studie zur deutschen Theologiegeschichte des 18. Jahrhunderts.
Miinchen, Neuer Filser-Verlag 1940, XXIV-196, gr. 8°, RM. 6.60 (Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, 15. Er-
ganzungsheft). :

Als ein Kirchenfiirst und Landesherr, der mit Tatkraft und Weitblick die Entwicklung
seiner Abtei und seines Volkes forderte, ragt Fiirstabt Martin Gerbert (1720—1793) unter
seinen Zeitgenossen iiber Deutschlands Grenzen hinaus hervor. Es ist ein seltener Fall in -
der Geschichte, dafl ein solcher Fiirst zugleich als Gelehrter mit einem fruchtbaren Schrift-
tum in die Umgestaltung theologischen Studiums eingreift. Davon gibt die vorliegende
Studie von Dr. DeiBller ein anschauliches Bild; sie bietet aber dariiber hinaus einen Ein-
blick in die Entwicklung des theologischen Studiums der Aufklirungszeit, einen Einblick,
der dadurch an Interesse noch gewinnt, da dic Reformbestrebungen Gerberts auf die
Umgestaltung der theologischen Methode bis in die neuere Zeit eingewirkt haben und
sich mit Gedanken allerjingster Zeit (Verkiindigungstheologie) vielfach beriihren.

Die Studie gliedert sich naturgemif in drei Hauptteile. Der erste zeichnet in Ubersicht
das theologische Studium seit dem Trienter Konzil vornehmlich innerhalb des deutschen
Benediktinerordens. Hier ist besonders bemerkenswert, wie im 17. Jahrhundert die
franzésischen Benediktinerkongregationen (St. Maur, St. Vannes) die positive Theologie
eines Petavius S. J., der innerhalb seines eigenen Ordens bei dem allzu starren Fest-
halten an der Ratio studiorum das theologische Studium nicht stark zu beeinflussen ver-
mochte, weiterfithrten und von da aus allmihlich die theologische Methode in den siid-
deutschen Benediktinerkldstern umgestalteten. Der zweite Hauptteil entwickelt die
Methodologie G.s: seine Stellung zur berkémmlichen Scholastik, die Quellen und Hilfs-
wissenschaften, ‘das Verhiltnis zur natiirlichen Vernunfterkenntnis (Philosophie), die
praktische Durchfithrung der Methode. Ein dritter Schlufteil stellt die Reformen G.s in
die geschichtliche Entwicklung hinein, indem die Vorbilder und der Einflul auf die nach-
folgenden Reformen aufgezeigt werden.

Aus dem teichen Inhalt seien einige wertvolle Ergebnisse herausgehoben. — Was die
Theologie G.s wohl am stirksten gegeniiber der damals gangharen Methode abhebt und
in seinen Schriften betont wiederkehrt, ist die Ausrichtung auf die Offenbarung als
Quelle und MafBstab der theologischen Erkenntnis. Quelle und Urgrund der theologischen
Kenntnis ist die iibernatiirliche Offenbarung; ihr werden vornehmlich die Beweise ent-
nommen, sie bestimmt Mafl und Grenze der zu behandelnden Fragen. G. kann nicht
Worte genug finden, um diese grundsiliche Haltung herauszustellen: Verbum divinum
basis et fundamentum est, cui universa moles theologica inhaeret; fons et scaturigo, unde
omnis christiana veritas dimanat; gazophylacium, unde thesauri scientiarum divinarum
hauriuntur. Nichts habe der Theologie mehr geschadet als die Vernachldssigung des
Studiums der Heiligen Schrift. Darum wird dem Theologen tigliche Lesung und Be-
trachtung der Heiligen Schrift eingebend empfohlen; zunachst soll er téglich einen Ab-
schnitt des Alten und des Neuen Testamentes lesen, so daBl er innerhalb eines Jahres die
gesamte Schrift kursorisch gelesen hat. Darauf soll er Jahr um Jahr an der Hand guter
Kommentare tiefer eindringen, wobei er theologisch wichtige Partien sich gedichtnismafig
einzupriigen habe. Die Autoritdt der Vulgata wird nach dem Trienter Konzil klar an-
erkannt, aber der Urtext und berithmte Ubersefungen (LXX) miifiten beim Studium
herangezogen werden. Ebenso bestimmt stellt G. die krichliche Tradition als Quelle und
Regel des Glaubens hin; insbesondere ist ihm die Viterlehre ,Schliissel des Gottes-
wortes”. Aus ibr gewinne der Theologe das Verstindnis der Heiligen Schrift und der
kirchlichen Dogmen. Fiir dieses Viterstudium empfiehlt G. die Arbeitsregel von Mabillons
Tractatus de studiis monasticis*: das Hauptaugenmerk richte man ,,auf den wahren
Sinn der Schrift, auf die feste Begriindung der Dogmen und auf ihre sicheren Regeln fir
Zucht und Sitte“. Von den Vitern sollen wir. die Art der Glaubensverteidigung, der
Seelenleitung und der Bildung des eigenen religidsen Lebens lernen. Dabei dirfe man
aber keineswegs ithre Anweisungen mechanisch auf unsere Zeit iibertragen, sondern miisse
sie organisch weiterbilden.



Besprechungen 53

Ein weiteres Merkmal von G.s methodischem Standpunkt ist darin gelegen, dafl es ihm
nicht in erster Linie um die reine Wissenschaft zu tun ist, sondern um die Férderung und -
Entfaltung des christlichen Lebens. Bewuflt gebt er darauf aus, den Zusammenhang der
Theologie mit dem religidsen Leben heraunszustellen. Die Kenntnis des Géttlichen soll
ihre leggte Sinngebung im ,,Frui Deo* erhalten. Sowie die Heiligung des Lebens einziger
Grund der gottlichen Offenbarung sei, so sei jedes Mysterium Licht fiir den Weg zu
Gott. Immer wieder stoflen wir in G.s Schriften auf herrliche Stellen, in denen diese Aus-
richtung des Theologen auf das praktische christliche Leben als das Primére hingestellt
und warm empfohlen wird. Darum fordert G. vom Theologen auch die entsprechende
Grundhaltung: weil die Theologie sich von allen andern Wissenschaften tief unter-
scheidet, muf} ihr Jiinger aufler den natiirlichen Fibhigkeiten zum Studium einen demiiti-
gen Glauhen, eine tiefe Gottesliebe, ein wachsendes Bemiithen um sittliche Vollkommen-
heit und eine bereitwillige Aufgeschlossenheit des Geistes mitbringen.

Das Spekulative will G. weithin beschnitten haben. Was im geoffenbarten Gotteswort
nicht enthalten ist, liege Giber die Grenzen des theologischen Studiums hinaus. Vor allem
solle man in theologischen Fragen vielfach das ,Wie“ ausscheiden und sich mit dem
»Dal" begniigen. Beispielsweise geniige es fir den Theologen, das ,Dafl* der Sakra-
mente und ihrer Wirkung zu erfassen, wo Gott die Art und Weise der Wirkung eben
nicht geoffenbart habe; man verzichte auf das letstere, anstatt sich ,,dem Labyrinth schola-
stischer Subtilitidten anzuvertrauen“. So behidlt G. zwar die scholastische Unterscheidung
von Materie und Form in der Sakramentenlehre bei, betont aber, dafl es sich dabei nur
um Bezeichnungen handle, die man der peripatetischen Philosophie entnommen habe an
Stelle der den Vitern geldufigen Unterscheidung von ,,elementum‘ und ,,verbum*. Bei
der Endharistie zeigt G., wie das Dogma stets dasselbe geblieben sei, die Erkldrung durch
die Vernunft aber wechseln konnte. Die Vatertheologie habe das Dogma in schlichtem,
unbedingt gewissem Glauben hingenommen, ohne den Schwierigkeiten des ,,Wie* viel
Beachtung zu schenken; in den folgenden Zeiten habe man sich iiber das ,,Wie" herum-
gestritten in den Schulen, mit dem Erfolge, dafl der Empfang der Eucharistie nachliefl,
die Reinheit der Lehre verloren ging und der Glanbe gefihrdet wurde. Solche Haltung
G.s gegen spekulative Fragen liegen darin begrindet, dafl sie in. den Quellen keine
Grundlage hitten. Daza kommt die durchwegs skeptische Einstellung G.s gegeniiber der
Reichweite menschlichen Vernunfterkennens: schon im natiirlichen Bereiche sei die Ver-
nunft weithin unzulidnglich, durch den Siindenfall sei sie verderbt, was durch die Wieder-
geburt in der Gnade wohl gemildert, aber nicht aufgehoben sei.

Das Verhiltnis G.s zur Scholastik erschliefit sich uns aus vielfachen Aunflerungen wie
aus einer eigenen Schrift ,,De recto et perverso usu theologiae scholasticae, Die Scholastik
ist ihm zwar in mancher Hinsicht empfehlenswert, aber in der tatsichlichen Bewertung
hebt G. weitaus stirker die Schattenseiten hervor. Freilich hat er bei dieser Kritik vor-
nehmlich die Verirrungen der Spatscholastik seiner Zeit-im Auge; immerhin bleibt in
seinem scharfen Urteil anch die alte Scholastik nicht ansgeschlossen. Denn G. steht nicht
an, der aristotelischen Philosophie im Bereich der Theologie die Hauptschuld am Verfall
der Theologie zuzuschreiben, und von der Bedentung eines Thomas von Aquin sagt er so
gut wie nichts (aufler in der Moral). In formaler Hinsicht riigt G. an der Scholastik den
Barbarismus der lateinischen Sprache, die sprachwidrigen Wortbildungen, die das Ver-
stindnis nur verdunkelten anstatt zu einer tieferen Erfassung vorzudringen. In sachlicher
Hinsicht liege der Hauptfehler in den vielen fruchtlosen Abhandlungen iiber ,eitle
Dinge“, Probleme, die gar keine seien oder die fiir den Menschen in statu viatoris unlgs-
bar seien, in den kasuistischen Zensuren in der Moraltheologie. Den letsten inneren Grund
fiir solche Auswiichse aber findet G. in der verkehrten Methode: die Scholastik rdume der
Vernunft und der natiirlichen Philosophie cinen viel zu grofien Einflufl ein; diese bilde
gleichsam das Fundament fiir die Beweise und damit werde die starke Irrtumsmaéglichkeit
der natiirlichen Philosophie grundsitlich in das theologische Gebiet hineingetragen. Die
Scholastiker vernachlissigen die theologischen Quellen (Heilige Schrift, Viter, Konzilien),
oder wenn man sie heranziche, beniise man nicht die Quellen selbst, sondern nur Samm-
lungen und Katenen. Endlich legten sich die Scholastiker zu stark auf bestimmte Schul-
richtungen fest, so daf sich vier Hauptrichtungen herausgebildet hitten: Nominalisten,
Skotisten, Thomisten, Moderne (recentiores = Jesuiten). Demgegeniiber bestimmt G.
einmal sein Ziel mit den Worten: ,,Was ich immer fir meine Aufgabe in der Behand-



54 Besprechungen

lung theologischer Fragen angesehen habe, ndmlich die Dinge aus der Zweideutigkeit
der scholastischen Bezeichnungen herauszuldsen und ihre abstrakten Begriffe durch natiir-
liche und ganz einfache zu ersefsen, das soll vor allem hier geschehen, wo ich iiber die
theologische Lehre hinsichtlich des sakramentalen Charakters handle.“

Scheeben hat einmal (Handbuch der Scholastik I S. 457) sich iiber diese Kritik G.s
an der Scholastik scharf geduflert: ,.Der sonst gelehrte Abt Gerbert ... spricht bereits
von der Scholastik wie der Blinde von den Farben.“ Der Verfasser der vorliegenden
Studie nimmt G. dagegen in Schufs; immerhin wird man den Eindruck nicht ganz los,
dafl G. die grofle Scholastik zu wenig gekannt und geschitst haben diirfte.

Auch den dufleren Formen des theologischen Studiums wandte G. sein Angenmerk zu.
Unter anderem lehnt er da das sduriftliche Diktat, wie es durchwegs in Ubung war, ab
und riigt den sonst hochgechrten Mabillon, der in seiner Bescheidenheit nicht ,,gegen den
Strom der Zeit habe schwimmen wollen‘’. Der Professor solle an Hand eines Lehrbuches
fortlaufend interpretieren; denn das entlaste den Lehrer, weil er sich nicht jedesmal ein
eigenes System zurechtlegen brauche, und noch mehr den Schiiler, der sich des Mitschrei-
bens enthoben stirker auf den Gegenstand konzentrieren konne. Mit der Vorlesung seien
,Collegia® zn verbinden. Darunter versteht G. Arbeitsgemeinschaften unter Leitung
eines erfahrenen Lehrers, wobei in freierer Methode ein Teilgebiet behandelt werde
(ahnlich wie in den sogenannten Akademien, wie sie die Ratio studiorum S. J. vorgesehen).
Bei den Disputationen, die in der damaligen Methodik eine beherrschende Stellung ein-
nahmen, erkennt G. wohl ihre Bedeutung fiir allseitige Klirung des Problems an; aber
er betont, dafl sie nicht alle in die streng syllogistische Form gefafit zu sein branchten und
daf} vor allem der Wille zur Wahrheit, nicht zum Rechtbehalten, im Vordergrund bleiben
miisse. Der Reinheit der sprachlichen Form widmet G. warme Worte, als echter Humanist:
wenn schon profanem Zwedke eine gewihlte sprachliche Form gezieme, dann erst recht
der heiligen Wissenschaft. Aber er geht nicht zu weit, man solle in der Ubernahme der
klassischen Sprache ein weises Maf} halten! J. Kniinz.

Christliche und deutsche Charakterképfe. Herausgegeben von Max Buchner.
Miinchen, Hueber 1940, 240, 8°, RM. 5.80.

Budiner, Max: Friedrich Wilhelm Weber. Leben und Werk des Dreizehn-
lindendichters. Dillmen, Laumann 1940, 400, 8°, RM. 5.80 (Grofle Minner-
gestalten, 6).

1. Max Budhner hat hier Charakterbilder zehn ganz verschiedener Personlichkeiten ver-
offentlicht: Neben dem Romantiker Kaspar David Friedrich, dessen Sinnen und Leben
hin- und hergeworfen wurde vom ,,unerschiitterlichen Gottvertrauen® bis zu einer ,,durch
nichts zu besiegenden Melandholie™, steht der Schopfer der Pietd im Dom zu Miinster,
Wilhelm Achtermann. Der feinsinnige Erzieher zn Selbstbesinnung und Selbstbeherr-
schung, Adalbert Stifter, neben einem anderen Stillen im Lande, dem -, Musikanten
Gottes™, Anton Bruckner. Der protestantische Pfarrer und Kinstler Georg Bickel neben
dem Bischof Emanuel von Ketteler, der ,,in der Brandung der Zeit stand, nicht Spielball,
sondern Leuchtturm, gestigt auf Wahrheit statt auf Mehrheit”. Das nichste Lebensbild
zeigt uns Hermann Herder, den ,,Mann von innerem Adel, dessen Geist den Leib sichtlich
beherrschte, vor Gott ein Kind, vor den Menschen ein Herr im besten Sinn des Wortes*.
Die lesste Arbeit ist Albert Leo Schlageter gewidmet, der in der ,restlosen Hingabe in
den Dienst fiirs Vaterland“ seine Lebensaufgabe sah und heroisch erfiillte. — Diese
Manner sind verschieden nach ,Stamm und Konfession, Beruf und Bedeutung, nach
Wesensart und Umwelt®, alle aber sind ganze und gesdilossene Charaktere. Sie haben
auch dies gemeinsam: Mit ihrem Leben bezeugen sie, dafl Christentum und Dentschtum
zusammengehoren. — Dies gilt auch fiir die beiden von Buchner selbst bearbeiteten
Personlichkeiten: Fiir Johannes Bierbach und Elard von Oldenburg-Januschau. Indem
Buchner deren Leben und Streben skizziert, hat er seiner eigenen Art ein Denkmal
gesetst. Dem 1941 in Minchen verstorbenen Historiker gilt sein eigenes Wort, das er im
Hinblick auf Bierbach, mit dem er fast ein Jahrzehnt im Briefwechsel gestanden war,
schreibt: ,,Das ist ja das Trostvolle und Versdhnende, dafl kein Lebenswerk, das aus
einer edlen, grofen Gesinnung hervorgegangen ist, spurlos verschwinden kamn.”” Die
gleiche Treune und Opferbereitschaft fiir Deutschland, wie sie Bierbach in der Nachkriegs-



Besprechungen 55

zeit bewiesen hat, beseelte anch Buchner. Sie konnten sich in Wahrheit Freunde nennen.
Auch Buchner ist ,,den Weg, den er eingeschlagen hatte, zu Ende gegangen.

2. Wie kommt Buchner, ein Historiker, dazu, Leben und Werk eines Dichters dar-
zustellen? Was hat ihn zu Weber gefiihrt? Buchner ist nicht Westfale, nicht Germanist.
Im Vorwort gibt er selbst einen Teil der Antwort: Er hat dieses Werk, wie auch die
,Mainnergestalten, geschrieben, ,nicht so sehr um des Sondergebietes, auf dem sie grof§
und bedeutsam sind, ... sondern vielmehr um ihres inneren Wesens, ihres Charakters
willen, als Teilerscheinungen zugleich jener Periode, da sie lebten und wirkten, so daf
sie doch auch in den Interessen- und Aufgabenkreis des Historikers fallen. — Was ihn
an der Personlichkeit Webers im besonderen anzog, war die Vereinigung ,,von nordischer
Woesensart, von riickhaltloser Vaterlandstreue und Volksnihe mit christlichem, kirchlichem
Sinn“. Darin sah er Webers Eigenart. Mit der dem Historiker eigenen Genauigkeit und
mit dem Taktgefiihl eines edlen Menschen hat Buchner alle ihm erreichbaren Quellen
von Webers Leben bearbeitet und gedeutet. Dabei stellt er den Romantiker Weber neben
Uhland, dem er auch in seinem unentwegten Einsat fiir Deutschland glich. Eingehend
behandelt der Verfasser Webers parlamentarische Tatigkeit, da er von 1861—1893 als
Abgeordneter im Parteikampf stand, ,,aber nicht als Offizier, sondern als einfacher
Soldat, der treu zu seiner Fahne steht und seine Schuldigkeit tut“. Am meisten hat
Buchner es sich angelegen sein lassen, das Reifen des christlichen Charakters zu schildern;
in diesem Sinn deutet er auch Webers Dichtung, die eigentlich Charakterangelegenheit
ist. Der Mensch in ihm war ja stirker als der Dichter. Seine reiche Lebenserfahrung hat
in ihm diese Einsicht bestdrkt: ,,Der Mensch ist ruhelos, solang er heischt, doch die Ent-
sagung macht ihn still und stark.” — In der Treve zum Beruf und in der gewissenhaften
Pllichterfiillung wie in der Ehrlichkeit des Wesens kann Weber mit Buchner selbst ver-
glichen werden. Der Historiker hat dem Arzt und Menschenfreund ein wiirdiges Denkmal
gesetst. Weber war, was Buchner als Erzieher der akademischen Jugend an hervorragen-
den Personlichkeiten immer wieder suchte und hervorhob, was er sein wollte und auch
war, ,,die beste Apologie einer christlichen Kultur inmitten einer glaubcnsarm%?’ Welts

I. Wetter.

G oldmann, Maria Andrea: Immaculata. Lebensbild der Elisabeth Tombrodk,
Grinderin und erste Generaloberin der Missionarinnen von der Unbefleckten
Empfingnis. Diillmen, Laumann 1940, 290, 8°, RM. 5.20.

Goldmann schildert dieses Fraunenleben mit personlicher Anteiluahme in einer dem
Inhalt angepafiten einfachen Sprache. Um den inneren Werdegang der Griinderin der
»Missionarinnen von der Unbefleckten Empfingnis” besonders hervorzuheben, bringt sie
eine Reihe wissenswerter Einzelheiten, z. B. ihre wunderbare Heilung in Lourdes und die
Berufung zum Kloster. — E. Tombrock war 1887 als Kind des westfilischen Landes in
Ahlen im norddstlichen Winkel der Miinsterbucht geboren. Eine schwere, fiir unheilbar
erklarte Lungenkrankheit schien ihren Lebensplan, als Lehrerin fir die Seelen zu
arbeiten, zunichte zu machen. 1909 unternahm sie eine Wallfahrt nach Lourdes, die ihr
nach menschlichem Ermessen das Leben hitte kosten miissen. Am Feste Maria Himmel-
fahrt wurde sie aber geheilt. ,,In diesem seligen Augenblick wurde mein Missionsberuf
geboren®, schreibt sie spater. Als sie im Diisseldorfer Klarissenkloster um Aufnahme nach-
suchen wollte, traf sie der Ruf von Bischof Amandus Bahlmann, der eine deutsche Leh-
rerin fiir das Missionsgebiet am Amazonas suchte. E. Tombrock sagte zu. Nach ihrer Ein-
kleidung, bei der sie den Namen Immakulata erhalten hatte, verlieff sie die Heimat.
Dritben in Brasilien erwarteten sie vier Konzeptionistinnen aus dem Klarissenorden, die
jedoch spiter den Anforderungen nicht- mehr standhielten. Da die Zahl der Schwestern,
die in der Schule, Kranken- und Waisenpflege titig waren, fisr das erste Missionsgebiet
in Santarém und die weiteren Griindungen nicht mehr genigte, reiste Mutter Immakulata
mitten im Weltkrieg nach Deutschland, um neue Krifte zu erbitten. Uber allen Schwierig-
keiten der Anfinge und den wirtschaftlichen Sorgen vergafl die edle Frau, die General-
oberin des Werkes geworden war, niemals, dafl in Gottes Handen aller Erfolg lag und
sie nur anf ihn ihr Vertrauen zu setien hatte. Wihrend des Weltkrieges wurden die
Sagungen der Genossenschaft von dem Franziskanerpater Josef Kaufmann ausgearbeitet,
die dann 1929 durch den Apostolischen Stuhl bestdtigt wurden, 440 Jahre, nachdem
Innozenz VIII. den ersten Orden von der Unbefleckten Empfingnis bestitigt hatte. —



56 Besprechungen

Als Mutter Immakulata in St. Bonaventura in den Vereinigten Staaten eine Nieder-
lassung grilndete, traf sie ein Unfall, der sie fiir Lebenszeit an das Krankenbett fesselte.
Von ihrem Schmerzenslager aus erflehte und eropferte sie Gottes Segen. Der Einfluf}, der
von ihr ausging, lag in der Ausgeglichenheit ihres Wesens, das praktisches Denken und
. tatkréftiges Zugreifen in idealer Weise zu vereinen wufite. — Das Werk blithte: 1912 war
Mautter Immakulata allein mit 2 Schwestern; 1930 wirkten 277 Schwestern in Deutschland,
Nordamerika und Brasilien in 19 Hiusern. 1931 zogen vom neuen Noviziatshaus in
Wilkinghege bei Miinster die ersten Chinamissionarinnen hinaus. 1936 wurde auf dem
zweiten Generalkapitel der Genossenschaft' die Bitte der Mutter des Klosters erfiillt: Sie
durfie ihr Amt niederlegen. 1938 ging sie in die ersehnte Heimat der Ewigkeit ein.
I. Wetter.

Solltmann, Idamarie: Elisabeth von Thiiringen. Gloria Teutonie. Wiirzburg,
Werkbund-Verlag 1939, 180, 8°, RM. 4.20.

Ein neues Buch tiber das Leben der hl. Elisabeth, das neben den bereits vorhandenen
einen Ehrenplat einnimmt. Auf Grundlage der Quellen hat die Verfasserin in gewissen-
hafter geschichtlicher Arbeit und mit kiinstlerischer Einfiihlungsgabe in das Erbe der Ver-
gangenbeit die Antwort auf die auch heute wieder aktuelle Elisabethfrage gegeben. Als
unmittelbare Quellen gelten die Urkunden, die in Elisabeths Heiligsprechungsprozeff
herangezogen wurden: die Epistola Cunradi aus dem Jahre 1232 und der sog Libellus
de dictis quator ancillarum aus dem Jahre 1234—35. Beide Schriften bieten die Grund-
lage fiir die Lebensbeschreibungen; die bekanntesten sind die Vita des Caesarius von
Heisterbach und die des Dietrich von Apolda. Von Bedeutung ist auflerdem die von Karl
Wendk kritisch bearbeitete Reinhardsbrunner Chronik (Monumenta Germaniae historica,
Seriptores, Bd. XXX 1, S. 490—658).

Elisabeth, wie sie Solltmann schildert, ist die grofle Liebende. Unersittlich war die
Kraft der Licbe, die aus ihrem Herzen kam. Ihre verschwenderische Liebe, ,,das, was nicht
aus Pflicht, sondern aus der unverniinftigen Fiille des Herzens getan* wurde, sprach zum
Herzen der Armen. — Die Verfasserin zeigt auf, da das Rosenwunder auf eine falsche
Auffassung von der Ehe zwischen Ludwig und Elisabeth zuriickgeht. Erst Jahrhunderte
nach ihrem Tod ist es aus dem Legendenkranz um die hl. Elisabeth von Portugal
(1271—1386) iibernommen worden. Unter den &ltesten bildlichen Darstellungen (Elisa-
bethschrein in Marburg, zwischen 1236—1249 entstanden, Glasfenster der Elisabetbkirche
in Marburg) fehlt das Rosenwunder; zum erstenmal ist dic Rede davon in der Elisabeth-
legende bei dem Auctor Rythmicus (um 1484). — Die Frage nach der Trennung von den
Kindern, die fast immer von heutigen Anschauungen aus beantwortet und beurteilt wird,
16st Solltmann durch den Hinweis auf die Anschauungen und Lebensgewohnheiten des
18. Jahrhunderts und auf das leidenschaftlich liebende Herz Elisabeths; so verstehen wir,
so weit man ein solches Geheimnis zwischen Gott und Seele ahnen und verstehen kann,
dafl das Vorgehen, ihre Kinder wegzugeben, berechtigt war und dafl ihre Bitte, Gott mége
»ihr die unmiBige Liebe zu ihren Kindern nehmen®, aus einem Herzen kam, das in der
Liebe weitergegangen war, als die meisten Menschen nur ahnen kénnen. — Ein Vorzug
des Buches liegt in der psychologisch feinen und tiefen Unterscheidung des Geistes jener
und unserer Zeit, jenes und jener Menschen und derer von heute. So gelingt es, Elisabeth
gerade dadurch, da sie ganz in ihrer Zeit geschen wird, in Beziehung zu uns zu bringen. .
Die Studie ist in warmem, ansprechendem Tone geschrieben, der jedoch die geschichtliche
Sachlichkeit nicht unterdriickt. Die Auswahl der Quellentexte ist sehr gut getr(;!;en.

I. Wetter.

Krabbel, Gerta: Caritas Pirkheimer. Ein Lebensbild. Mimnster, Aschendorff
1940, VIII-240, RM. 5.80.

Mit vorliegendem Lebensbild hat G. Krabbel ein neues ausgezeichnetes Werk ge-
schaffen. Es stiist sich auf alle erreichbaren Archivalien, die kritisch gegeneinander ab-
-gewogen und verwendet werden. In herber Klarheit und ruhiger Sachlichkeit der Sprache,
die vornehm zuriickhaltend und beseelt zugleich ist, schildert die Verfasserin das Leben
der Pirkheimerin in threr Zeit. Die Abtissin stand vor allem durch ihren Bruder Willibald
mit bedeutenden Zeitgenossen in Beziehung: mit dem Propst Sixtus Tucher, auf den ,die
Reinheit innerer Schonheit, das lautere Streben, die lebendige Geistigkeit, vor allem die



Besprechungen 57

Inbrunst ithrer Christusliebe, die er in Caritas erblickt, einen tiefen Eindrudk macht*; mit
- Conrad ‘Celtis, Albrecht Diirer, spiter mit Philipp Melanchthon und Erasmus von Rotter-
dam, von dem das Wort stammt: , England hat seine Morien“ (gemeint ist die Tochter
von Thomas Morus), ,,Deutschland seine Pirkheimerin.“

Krabbel bezeichnet als den Grundzug des Wesens der Abtissin ihre Selbstindigkeit:
Sie blieb fest und unersdhiitterlich in den stiirmischen Jahren der Reformation, weil sie
in Gott gegriindet war. Diese ihre Art duflerte sich fir ihre Umgebung darin, daf} sie
sich fiir die persénliche Freiheit der anderen vor dem Niirnberger Rat einsetste. So wollte
Caritas, daf} jede der Schwestern sich aus eigener innerer Freiheit entscheide und in
Freiheit dann das auf sich nehme, ,was als ganz neue, ungeahnte Forderung® in ihr
Leben trat. Aus der eigenen inneren Freiheit kommt ihr die grofle Schlagfertigkeit und
Kithnheit, die gerade im Vergleich mit der Abtissin Sabina von Bergen, ihrer Schwester,
recht gewiirdigt werden kann. St. Klaren ist das einzige Kloster, das durch die helden-
hafte Tapferkeit dieser Frau der Reformation in Niirnberg ganzen Widerstand geleistet
hat. Der Rat gibt sich alle Miihe, die Pirkheimerin zu gewinnen. ,,Wenn ich mich bekehrte,
so wiirde sich das ganze Land bekehren®, ,,wenn sie mich auf ihrem Standpunkt hitten,
so hitten sie die ganze Landschaft”. Dabei ist Caritas von schlichter, selbstverstindlicher
Demut. Thr frauliches Wesen entfaltete sich am schénsten in den Kampfjahren der
Reformation. Immer ist sie, auch in ihrer Herbheit, von starkem Gefiihl. Was sie litt,
ahnten die Gegner und die meisten ihrer Schwestern nicht. Als sie am 19. August 1532
starb, ,,unvergefilich in ihrem Starkmut, ihrer Treue zum Glauben und in ibrer tiefen
Mensdlichkeit”, war ihr Konvent zum Aussterben verurteilt. 1590 starb die leste der
Getreuen. I. Wetter.

Abhandlungen aus Ethik und Moral, hersg. von F. Tillm ann. Diisseldorf,
Schwann bzw. Mosella-Verlag, gr. 8°.

Bd. 9: Herrig, Johannes: Person und Kind. Das Kindliche im Reiche des Reli-
gios-Sittlichen. 1929, 232 S.

Schon vor geraumer Zeit ist diese interessante Arbeit erschienen. Dieser zeitliche Ab-
stand bt natiirlich seinen Einflufl aus auf die kritische Bewertung der sog. phdnomenolo-
gischen Methode, die bei der Herausarbeitung des Wesens der Kindlichkeit als Grundlage
der dristlichen Erziehung von grofiter Bedeutung ist. Dabei will der Verfasser bewufit
fiber die blofl béschreibende Feststellung zu metaphysischen Bestimmungen fortschreiten.
Er hat sich und auch seinen Lesern seine Aufgabe jedenfalls nicht leicht gemacht. Aber
die Bestrebungen, Person, Wertpersénlichkeit, kindliches Wertbild und andere verwandte
Begriffe zu kliren und in die scholastische Philosophie einzugliedern, sind sicherlich zu
begriifien. Mir scheint allerdings der Anschlufl an Scheller zu eng, vor allem im Begriff
der Person. Der letste recht kurze Abschnitt iiber die Beziehung zum religiosen Wert be-
handelt die iibernatiirliche Verklirung des kindlichen Wertbildes, sowie die Gegeben-
heitsweise von Wertpersonlichkeit und kindlicher Wertbezogenheit in ihrer religifsen
Bedeutung. Viele und interessante Anregungen finden sich hier, aber auch kritische Be-
denken. Die Gegenwart ist m. E. in den Bestrebungen der Charakterologie etwas wirklich-
keitsndher und darum fruchtbarer als die Phinomenologie vor zwanzig Jahren.

Bd. 11: Schoell gen, Werner: Soziologie und Ethik des religiosen Argernisses.
Mit besonderer Beriicksichtigung des § 166 RStGB. und der Strafrechtsreform.
1931, 186 S., RM. 5.—.

Vor zehn Jahren ging in der sog. Strafrechtsreform der Kampf um den Rechtsschuty der
Religion, ob und wie das religiése Argernis in einem konfessionell gemischten Staat mit
allgemeiner Toleranz unter Strafe zu stellen sei. Fiir die katholische Moraltheologie und
Religionspolitik innerhalb eines parlamentarisch regierten Staates ergab sich die not-
wendige Besinnung auf den traditionellen Begriff des Argernisses mit Beriidsichtigung
des sozialen Wandels vom dhristlichen Mittelalter zur religios zerrissenen Gegenwart.
Nach der Sinnabgrenzung behandelt der Verfasser zuerst die Soziologie des Argernisses
mit einem Exkurs tiber dic Begriindung der strafrechtlichen Verfolgung von Religions-
vergehen und das Problem des richtigen Schuobjektes; dann die Ethik. Hier ist von
besonderem Interesse die Frage nach der Pflichtméfigkeit von aktiven Argernissen und



58 Besprechungen

der Toleranz. Es wire noch eine fruchtbare Ergénzung erwiinscht aus Ethik und Kirchen-
recht tiber das Verhdltnis von Staat und Religion, Staat und Kirche iberhaupt. Die zahl-
reichen Anmerkungen geben ein Bild von der umfassenden Belesenheit des Antors im
modernen Schrifttum. '

Bd. 15: Klein, Johannes: Tertullian. Christliches Bewufitsein und sittliche For-
derungen. Ein Beitrag zur Geschichte der Moral und ihrer Systembildung. Diissel-
dorf, Mosella-Verlag 1940, 400 S., RM. 8.—,

Verfasser will die ethischen Gedanken und Forderungen Tertullians aus seinen Schrif-
ten erforschen und sie nach Méglichkeit ,,in einer Ordnung darstellen, die, wenn nicht die
sichtbare, so doch die unsichtbare Ordnung der geistigen Welt T.’s wire". Nicht so schr
nach einer systematischen Grundanschanung ist hiebei zu fragen als daranf Riicksicht zu
nehmen, dafl die Gedankenwelt des grofien Schziftstellers mit seiner ungemein lebendigen
Personlichkeit verbunden und von ciner noch durch kein System geldhmten vitalen Kraft
bis in die leste Auflerung hinein getragen ist. Es gilt also die Grundanschauungen T.’s in
ihrem Zusammenhang mit seinem allgemein religids-sittlichen Bewufitsein und dessen
durch zeitrdnmliche und personale Situation bedingten Wandlungen aufzuzeigen. Die
Themastellung ist originell und von vornherein des Interesses sicher. Der schwierige Be-
griff eines (einheitlichen) christlichen Bewufltseins, dessen Geschichte bis T., sowie die
ausfithrliche Analyse des christlichen Machtbewuf§tseins als der stirkeren Position sollen
zu einer kritischen Wertung und zum Abschluf} des ersten Teils hinfithren, nimlich einen
Zugang zur ethischen Welt T.’s zu erschliefen. Die eigenartige und eigenwillige Gestalt
T.’s, der nach seiner Konversion so viel versprach und im Montanismus tragisch scheiterte,
bietet in der Tat ein dankbares Feld der Untersuchung. Grundséglich ist die Fragestel-
lung und Methode zu bejahen, wenn auch vermutlich der Begriff des ,,christlichen Bewufit-
seins” noch einer Klirung bedarf. Ergreifend wirkt die iiberzeugend dargestellte Sicher-
heit T.’s hinsichtlich der Machtposition des Christentums. Ein zweiter Teil soll die speziel-
len Gedanken T.’s erlduntern.

Bd. 16: Giers, Joachim: Gerechtigkeit und Liebe. Dic Grundpfeiler gesellschaft-
licher Ordnung in der Sozialethik des Kardinals Cajetan. Diusseldorf, Mosella-
Verlag 1941, 243 S., RM. 6.—. R

Diese dankenswerte Arbeit interessiert nicht blof8 den theologischen Fachmann. Der
beriihmte Kardinal, der in Angsburg mit Luther disputierte, zeigt in vielen Punkten eine
grofle Aufgeschlossenheit fiir die nenen Fragen seiner Zeit, die der hl. Thomas von Aquin
noch nicht so behandelte. Die theologische Fachkritik muf} iiber die Einzelpunkte urteilen,
besonders tiber das Verhdltnis von justitia und caritas, die soziale Gerechtigkeit, die
Almosenpflicht nsw. Klar und anschaulich, ja geradezu spannend ist Cajetans Lehre iiber
‘Wucher, Darlehen, Zins und Zinstitel und die Formen des Wechselhandels, sowie des
Rentenkaufs dargestellt. Die Lehre des hl. Thomas wird verteidigt, zum Teil auch weiter-
gebildet, ja in einigen Punkten lést sich der Kardinal von seinem Meister, so beziiglich
des Rentenkaunfs und der Rentenleihe, besonders aber in der Frage des Wedhselgeschiftes.
Auch das Geld wird verkduflich und der Wechsel ist ein Geldkauf. Der strenge Dar-
lehensvertrag entsprach nicht mehr den Anforderungen der neuen Zeit. Die Grenzen
Cajetans werden nicht verschwiegen, besonders in dem tragischen Kampf gegen den
Brauch der montes pietatis, fiir die Deckung der Unkosten von den Geldempfangern eine
Entschidigung zn verlangen. Endlich begiinstigt Cajetan in keiner Weise die im 16. Jahr-
hundert beginnende schrankenlose kapitalistische Wirtschaftsform, in der das Gewinn-
streben sich den Forderungen des Gemeinwohls zu entziehen sucht. Ein stattliches Quellen-
und Literaturverzeichnis beschliefit die klare nnd iibersichtliche Arbeit. '

Bd. 17: Ammer, Josef: Christliche Lebensgestaltung nach der Ethik Johann
Michael Sailers. Diisseldorf, Mosella-Verlag 1941, 133 S., RM. 4.50.

Sailer will die Moraltheologie oder theologische Ethik als Lehre von der Lebensgestal-
tung des christlichen Menschen auffassen. Dabei ist er mehr von pidagogisch-psydholo-
gischen und pastoralen Gesichtspunkten geleitet als von streng systematischen. Die wich-
tige Frage nach der eigentlich iibernatirlichen Seinsgrundlage des christlichen Lebens



Besprechungen 59

beantwortet S. dahin, dafl das christliche Sein in Christus und in seinem Erldsungswerk
griindet. Von der ontischen Ubernatiirlichkeit und dem Geheimnis der christlichen Be-
gnadigung ist aber nicht die Rede. Viele schone Einblicke S.’s in das Werden und die
Entwicklung des christlichen Lebens bietet uns der Verfasser, der nicht bloff S.'s Schrift-
werk, sondern auch reiche Literatur herangezogen hat. Das schone Kapitel iiber den
geistigen Lebensraum fithrt gut in das Wollen S’s ein. Es wird aber auch nicht ver-
schwiegen, daB S. in vielem ein Kind seiner Zeit geblieben ist und die wissenschaftliche
Formung seiner theologischen Ethik nicht geringe Mangel hat. J. Schuster.

Schneider, Reinhold: Das Uaterunser. Kolmar (Elsafl), Alsatia 1941, 56,
RM. 2.80.

Das vorliegende Biichlein ist keine ,,Auslegung” des Vaterunsers im sonst iiblichen
Sinne. Es mochte nur daran erinnern, ,,dafl im Gebet des Herrn das ganze Bild irdischer
Ordnung enthalten ist, und zwar ,,der irdischen Ordnung als einer Spiegelung der himm-
lischen® (S. 5). Der Verfasser schreibt aus der Tiefe seines betenden Herzens. Er kreist
um die Heilandsworte, schreibt betend und betet schreibend, — und in sein Beten schwin-
gen die Anliegen des modernen Menschen hinein. Schn. betet das Vaterunser ,,in unserer
Zeit und . fir" unsere Zeit. ,,Das Vaterunser beginnt mit einem groflen Trost; wir diirfen
Vater sagen. In diesem einen Wort ist die ganze Erlosungsgeschichte enthalten . .. Indem
wir Gott unsern Vater nennen, befehlen wir ihm alles an, unser Sein und unsere Unrast,
unsere Sorgen und Erwartungen und unsere Arbeit . .. wir blicken auf, und es ist, als ob
auf dieses eine Wort hin ... eine Uberfiille des Lichtes iiber uns niederstrahlte. Nun ist
alles gut ... Gott ist unser Vater; wir sind beschiist ... (S. 7). Vater, ... du kennst das
Ziel dieser Tage; auch sie haben ihren Ort in deinem Plan... alle Sorge vor der Zu-
kunft hat nur diesen Sinn, dafl wir sie durchdringen mit unserm Vertrauen ... Die Welt
ist uns fremd geworden. Aber wir sind deine Kinder in dieser fremden Welt und wollen
uns als solche bewihren. Alles andere steht bei dir* (8. 12—13). — Der Verfasser kleidet
seine tief erlebten Gedanken in eine schone, reiche, gehobene Sprache. Méchten unsere
modernen Menschen dieses Biichlein lesen, betrachten und erleben! R. Ernst.

Quera, Manuel S. J.: El origen sobrenatural de los Ejercicios espirituales de
San Ignacio de Loyola. Barcelona, Iberica 1941, 111, kl. 8°, Ptas. 4.50.

—: Los Ejercicios espirituales y el origen de la Compadiia de Jesus. Ebd. 1941,
90, Ptas. 7.—.

1985 veroffentlichte P. Albareda, Benediktiner von Montserrat, ein Buch, wo er die
Ansicht verteidigt, der hl. Ignatius sei nach seiner Bekehrung noch einige Zeit auf dem
Berg geblicben unter der geistlichen Fihrung seines Beichtvaters Dom Chanon, habe
von ihm in miindlichen Unterweisungen die wichtigsten Exerzitienwahrheiten empfan-
gen und sei dann erst nach Manresa gegangen. Quera beweist in breiter, genauer Aus-
fiihrlichkeit einmal, daB das Exerzitienbuch nicht entscheidend von gedruckten Quellen
abhiingig ist — hier stellt er das bekannte Material noch einmal zusammen —, dann,
daB der auf P. Araoz zuriikgehende Bericht, Ignatius habe in einer Héhle des Berges
geweilt, ein Mifiverstandnis ist. Damit entfillt die Grundlage firr die Aufstellungen
Albaredas. Ignatius hat bei spiteren Besuchen des Klosters wohl seinen Beichtvater noch
gesprochen. Entscheidenden Einfluf} auf das Exerzitienbuch aber hat er nicht gehabt. Dies
verdankt sein Entstehen der besonderen Gnadenfiihrung und Erleuchtung, die der Heilige
von Gott selbst erhielt. :

2. Der Gedanke der Gesellschaft Jesu ist dem hl. Ignatius nicht in Manresa in einem
Gesicht geoffenbart worden. Die Gesellschaft verdankt auch nicht ihr Entstehen einem
ganz neuen Entschlufl des Heiligen oder der Beratung der ersten Gefihrten. In Manresa
hat Ignatius den Gedanken des apostolischen Dienstes in Armut und Keuschheit in der
gehorsamen Nachfolge Christi gehabt und die Anregung, hierfiir auch andere zu werben.
DaR aus diesen Grundziigen ein eigentlicher Orden wurde, ist das Ergebnis spaterer Uber-
legungen. Die Betrachtungen vom Reich Christi und den zwei Fahnen vermittelten dem
Heiligen seine apostolischen Gedanken. So kann man mit Recht sagen, daf die Exerzitien
die Wiege des Ordens sind, da sein Geist sich auf die Erleuchtungen von Manresa zuriick-

fithren 138t. Quera gibt in sorgfiltig abgewogenen Untersuchungen das Bild, das alle

Quellen uns vermitteln. H. Bedher.



60 Besprechungen

Arteche, José de: San Ignacio de Loyola. Biografia. Prélogo del Pedro de
Leturia. Barcelona, Libr. Herder 1941, 333, kl. 8°, Ptas. 9.—. .

Das Buch dieses frommen Laien aus Azpeitia ist eine liebende Huldigung eines Lands-
mannes des hl. Ignatius. Von den andern Lebensbeschreibungen unterscheidet es sich
dadurch, dafl es nicht so sehr den Ordensstifter schildert, wie es die Sohne des Heiligen
taten, von Ribadeneira angefangen, oder den weitschauenden Geist wie etwa Thompson,
sondern den Menschen, den die Gnade und die mitwirkende Bereitschaft des Willens zum
Heiligen machen, der ein ganzer Mensch bleibt. Der schlichte und doch anschauliche Stil
und der Reichtum an Tatsachen, der aus Umwelt und Zeit auch das Entlegene beibringt,
machen das Buch zu cinem im bestcn Sinn volkstiimlichen Lebensbild, das auch cine
Ubersesung verdiente. H. Becher.

Franceschini, Ezio: Leggenda mirore di S. Caterina da Siena. Milano, Soc.
Ed. ,Vita e Pensiero* 1942, XV—167, gr. 8°, L. 25.— (Pubblicazioni dell'Uni-
versita cattolica del S. Cuore. Serie quarta: Scienze filol. vol. 38).

Die Hauptquelle fiir das Leben der hl. Katharina von Siena ist die Lebensbesdireibung
des Raimund von Capua (1 1899), welche man Leggenda maggiore nennt. Da diese
Lebensbeschreibung sehr umfangreich war, brachte sie Tommaso da Siena (} 1432 oder
1434) in eine kiirzerc Form. Diese gekiirzte Ausgabe geht unter dem Titel Leggenda
minore. Mit ihrer Form und Uberlieferung befafit sich Professor Franceschini in einer
iberaus fleifligen und eingehenden Untersuchung, wobei er abweichend von R. Fawtier
zu beachtenswerten Resultaten kommt. Druck und Textgestaltung macken dem Verlage
alle Ehre. B. Wilbelm .

Casolini, Fausta: Bernardino da Feltre. 11 martello degli usurai. Milano,
gociet;‘i Editrice ,,Vita e Pensiero 1939, VIII—325, 8°, L. 12.— (Profili di
anti, 11).

Der selige Bernardino von Feltre (1439--1494), Mitglied des Minoritenordens, war
auffallend klein von Gestalt — seine irdischen Uberreste messen nur 1,45 m, aber
auffallend grofl und tief war seine Wirksamkeit als Volksmissiondr und Fastenprediger.
Die bedeutendsten Stadte Italiens bewarben sich um ihn und suchten sich seine Tétigkeit
durch Vermittlung des Papstes zu sichern. Er wirkte auch erfolgreich als Friedensstifter
und nahm sich in ganz besonderer Weise um das notleidende Volk, um die Armen an.
So war er rastlos tatig firr die Errichtung der sogenannten Montes pietatis, einer Art Leih-
anstalten und Darlehensbanken, wodurch er die Armen vor den Wucherern zu schiigen
suchte. Dabei hatte er harte Kimpfe zu bestehen nicht nur gegen habgierige Juden, son-
dern auch gegen Ordensleute, welche hier einen Verstof gegen das Zinsverbot erblickten.
Casolini weill dieses hochbedeutsame Leben wirksam vor Augen zu fithren. Sie stiist sich
hauptsichlich auf Predigten des Seligen, welche sie feinsinnig analysiert. Die Sprache ist
lebendig, aber etwas eigenwillig in der Wahl seltener, ungewohnter Ausdriicke. Druck
und Ausstattung sind sehr gut. B. Wilhelm

Bianco Fallacara, Antonietta del: Anna Maria Taigi. Vite di Sante. Roma,
S. A. L. E. S. 1941, 132, 8° L. 6.—.

Die Romerin Anna Maria Taigi, welche am 30. Mai 1920 von Benedikt XV. selig-
gesprochen wurde, war die schlichte Fran eines Dieners der Familie Chigi und konnte
nicht einmal schreiben. Als sie 21 Jahre alt war, traf sie der Gnadenstrahl. Sie ward er-
wihlt zur Opferseele und auBlerordentlicher Gnaden gewiirdigt. Stindig sah sie vor sich
cine lichte Sonne, in welcher sie Vergangenes, Gegenwiartiges und Zukiinftiges schaute,
haufig hatte sie Ekstasen und besafl das Charisma der Krankenheilung. Hohe und héchste
Personlichkeiten, selbst Pipste bedienten sich ihres Gebetes und Rates. Dabei blieb sie
aber allzeit die einfache Frau, welche treu fiir ihren Gatten, ihre Kinder und den kleinen
Haushalt sorgte. Antonietta del Bianco Fallacara weifl die Hauptziige dieses Gnaden-
lebens ‘anschaulich darzustellen und durch Vergleiche mit anderen Heiligenleben und
Schilderung des geschichtlichen Hintergrundes lebendig zu gestalten. Man wiirde aber
doch lieber auf einiges Beiwerk verzichten, wenn dieser oder jener Punkt des Lebens
mehr ausgefihrt als bloff angedeutet wiirde. B. Wilhelm



